
 

 
 

  



 

 
 

 

AZƏRBAYCAN TÜRK MÜTƏFƏKKİRLƏRİ   
 

 

MÜƏLLIF  
Faiq ƏLƏKBƏRLİ  

 

REDAKTOR  

Prof. Dr. Ali ASKER  

 

QRAFİKA DİZAYNERI  

Deniz TANIR  

 

 

 

Əlaqə 
Karabük Universiteti 

https://www.karabuk.edu.tr/tr–https://www.karabuk.edu.tr/en 
Karabük Universitetinin Əsas Kampusu 

444 0 478 

 
 

 

 

 

Bu əsərin nəşri, satışı və surəti çıxarılması hüquqları Karabük Universitetinə məxsusdur. 

 

 

 
Karabük Üniversitesi Yayınları   

 
Karabük Universitetinin Nəşrləri

https://www.karabuk.edu.tr/tr
https://www.karabuk.edu.tr/en


 

 
 

MÜƏLLIF  
Faiq ƏLƏKBƏRLİ 

 

 

 

EDITOR  
Prof. Dr. Ali ASKER 

ORCID: 0000-0003-0932-5234 

 

 

 
 

 

 

 

Bütün hüquqlar qorunur. 

Naşirin icazəsi olmadan bu əsərin heç bir şəkildə surətinin çıxarılmasına icazə verilmir. 

Mənbəyə istinad edilmək şərti ilə surətinin çıxarılmasına icazə verilir. 

Bu əsərdə dərc olunmuş yazıların məzmununa görə müəlliflər tam məsuliyyət daşıyırlar. 

 

 

 

KARABÜK UNIVERSITETININ NƏŞRLƏRI  – 143 
 
 

E-ISBN: 978-625-93475-1-6 

Dekabr 2025 

Kitabxana Qeydiyyat Kartı 

Azərbaycan Türk Mütəfəkkirləri 

ƏLƏKBƏRLİ, Faiq 

289 pages, Bibliography included. 



 

 
 

MÜNDƏRİCAT  
TƏQDİM  ........................................................................................................................... vi 

TAKDİM  ......................................................................................................................... viii 

ÖN SÖZÜ YERİNƏ  ......................................................................................................... x 

I FƏSİL  .............................................................................................................................. 13 

OĞUZ ATANIN DÜNYAGÖRÜŞÜ – TANRIÇILIQ TƏLİMİ  ......................... 13 

II FƏSİL  ............................................................................................................................ 30 

QORQUD ATANIN DÜNYAGÖRÜŞÜ – QORQUDÇULUQ TƏLİMİ  ....... 30 

III FƏSİL  ........................................................................................................................... 48 

QAM ATANIN DÜNYAGÖRÜŞÜ – MAĞLARIN TƏLİMİ  .............................. 48 

IV FƏSİL  ........................................................................................................................... 62 

XAQANİ ŞİRVANİNİN DÜNYAGÖRÜŞÜ  ............................................................ 62 

V FƏSİL  ............................................................................................................................. 81 

NİZAMİ GƏNCƏVİNİN DÜNYAGÖRÜŞÜ  .......................................................... 81 

VI FƏSİL  .........................................................................................................................117 

HACI ZEYNALABİDİN ŞİRVANİNİN DÜNYAGÖRÜŞÜ  ..............................117 

VII FƏSİL  .......................................................................................................................132 

ABBASQULU AĞA BAKIXANOVUN DÜNYAGÖRÜŞÜ  ...............................132 

VIII FƏSİL  ......................................................................................................................165 

SEYİD ƏBÜLQASİM NƏBATİ  .................................................................................165 

IX FƏSİL  .........................................................................................................................178 

MƏHƏMMƏD HİDƏCİNİN DÜNYAGÖRÜŞÜ  ................................................178 

X FƏSİL  ...........................................................................................................................204 

ƏLİ BƏY HÜSEYNZADƏNİN DÜNYAGÖRÜŞÜ  ..............................................204 



 

 

X I FƏSİL  .........................................................................................................................242 

ƏHMƏD BƏY AĞAOĞLUNUN DÜNYAGÖRÜŞÜ  ..........................................242 

 



 

vi 
 

TƏQDİM  

Azərbaycan xalqının minilliklər boyunca formalaşmış mədəni-
intellektual həyatı yalnız siyasi hadisələr və tarixi proseslərin məcmusu deyil, 
hər şeydən əvvəl onun düşüncə sistemini formalaşdıran mütəfəkkirlərin irsi 
ilə bütövlük qazanan dəyərlər sistemidir. 

Xalqların özünüdərk yolunda fəlsəfi təfəkkürün rolu əvəzsizdir; 
çünki fəlsəfə bir tərəfdən varoluşun mənasını açıqlayır, digər tərəfdən isə milli 
kimliyə çevrilən ideyaların təməlini formalaşdırır. Bu səbəbdən bir xalqın 
mütəfəkkirlərini öyrənmək, əslində, onun özünü və düşüncə dünyasını 
öyrənmək deməkdir. Dr. Faiq Ələkbərlinin bu əsəri məhz belə bir missiyanı 
yerinə yetirən sanballı və elmi baxımdan tutarlı bir tədqiqat nümunəsidir. 

Əsərin əhatə dairəsi ilk baxışdan diqqəti cəlb edir. Kitab yalnız Türk 
mənəvi dünyasının ən qədim qatlarını —  Oğuz Ata, Qorqud Ata və Qam 
Atanın fəlsəfi dünyagörüşünü —  işıqlandırmaqla kifayətlənmir. Müəllif 
düşüncə tariximizi tək bir mərhələ ilə məhdudlaşdırmadan, Türk fəlsəfi 
irsinin qədim mifoloji köklərindən klassik orta əsr şair-filosoflarına, Şərq 
renessansının böyük şəxsiyyətlərindən maarifçilik dövrünün yeni ideya 
sahiblərinə, nəhayət XIX–XX əsrin milli ideologiya qurucularına qədər 
uzanan geniş bir tarixi dövrü əhatə edir. Bu yanaşma həm konseptual 
bütövlüyü təmin edir, həm də Azərbaycan düşüncə tarixinin uzunmüddətli 
inkişaf ardıcıllığını aydın və sistemli şəkildə ortaya qoyur. 

Birinci üç fəsildə müəllif Türk fəlsəfi təfəkkürünün ilkin qaynaqlarını 
dərindən və sistemli şəkildə araşdırır. Bu bölmələrdə Tanrıçılığın yalnız dini 
bir fenomen olmadığı, eyni zamanda Türk dövlətçilik anlayışı və insan 
təsəvvürünün fəlsəfi çərçivəsini formalaşdıran əsas düşüncə sistemi olduğu 
inandırıcı şəkildə ortaya qoyulur. Oğuz Kağan dünyası, Qorqud hikməti və 
Qam–Maq təlimi bir-birindən təcrid olunmuş doktrinalar kimi deyil, Türk 
düşüncə sisteminin bir-birini tamamlayan və ardıcıl mərhələləri kimi təqdim 
edilir. Bu yanaşma oxucuya həm tarixi ardıcıllıq, həm də ideya davamlılığı 
baxımından bütöv və aydın bir mənzərə yaradır. 

Lakin əsərin əsas üstünlüyü yalnız qədim dövrlərin geniş və əhatəli 
şəkildə təhlilində deyil, həm də müəllifin klassik Azərbaycan intellektual 
mühitini —  Xaqani Şirvani, Nizami Gəncəvi və Zeynalabiddin Şirvani 
yaradıcılığını —  fəlsəfi düşüncənin mərkəzində təqdim etməsində özünü 
göstərir. Bu şəxsiyyətlərin əsərləri uzun müddət əsasən ədəbi kontekstdə 
təhlil edilsə də, onların fəlsəfi baxışları tarixən yetərli dərəcədə 
sistemləşdirilməmişdir. Faiq Ələkbərli isə bu boşluğu dolduraraq inandırıcı 
şəkildə göstərir ki, Azərbaycan klassiklərinin düşüncəsi yalnız poetik 
obrazların deyil, eyni zamanda rasional-fəlsəfi ideyaların da daşıyıcısıdır. 

XIX əsrin maarifçi mühitini, xüsusilə Abbasqulu Ağa Bakıxanov, 
Əbülqasim Nəbati və Məhəmməd Hidəci yaradıcılığını təhlil etdiyi 



 

vii 
 

bölmələrdə müəllif Azərbaycan mütəfəkkirlərinin Şərq və Qərb düşüncə 
modellərini hansı intellektual zəmində və necə sintez etdiklərini aydın şəkildə 
nümayiş etdirir. Milli dirçəlişin başlanğıc mərhələsi kimi səciyyələnən bu 
dövr, fəlsəfi və ictimai fikrin müasirləşmə yolunda keçdiyi mərhələləri 
anlamaq baxımından son dərəcə önəmlidir. 

Əsərin son iki fəsli Azərbaycan və bütövlükdə Türk dünyasının XX 
əsrdə öz milli ideoloji platformasını formalaşdırmasında müstəsna rol 
oynamış Əli bəy Hüseynzadə və Əhməd bəy Ağaoğluna həsr olunmuşdur. 
Müəllif bu böyük mütəfəkkirləri yalnız siyasi düşüncə adamları və publisistlər 
kimi deyil, eyni zamanda dərin fəlsəfi-intellektual konsepsiyaların müəllifləri 
kimi təqdim etməyə nail olur. Türkçülük, modernləşmə, maariflənmə və 
millət ideyası kimi anlayışlar onların düşüncə sistemində təkcə siyasi 
kateqoriyalar deyil, həm də fəlsəfi mahiyyət daşıyan məfhumlar kimi çıxış 
edir. Kitabda bu istiqamətlər arasında qurulan elmi əlaqə müasir milli 
ideyanın mənəvi-fəlsəfi əsaslarını anlamaq baxımından xüsusi dəyər kəsb edir. 

Dr. Faiq Ələkbərlinin bu əsəri həm metodoloji ciddiliyi, həm də milli 
düşüncə tariximizin müxtəlif mərhələlərini vahid və bütöv bir konseptual 
çərçivədə birləşdirməsi ilə seçilir. Əsər aydın şəkildə göstərir ki, Azərbaycan 
Türk mütəfəkkirləri əsrlər boyu yalnız ədəbiyyat sahəsində deyil, eyni 
zamanda fəlsəfə, politologiya, mədəniyyət nəzəriyyəsi və mənəviyyat fəlsəfəsi 
kimi elmi-intellektual sahələrin də daşıyıcıları olmuşlar. 

Bu kitab təkcə akademik auditoriya üçün deyil, milli kimlik, fəlsəfi irs 
və düşüncə tarixi ilə maraqlanan geniş oxucu kütləsi üçün də əvəzsiz bir 
mənbədir. Dr. Faiq Ələkbərlinin çoxillik zəhmətinin məhsulu olan bu 
tədqiqat, Azərbaycan fəlsəfi fikir tarixinin sistemli şəkildə yenidən qurulması 
istiqamətində atılmış mühüm bir addımdır. 

Bu dəyərli əsərin elmi ictimaiyyətə təqdim olunmasından böyük 
məmnunluq duyur, müəllifə gələcək araşdırmalarında uğurlar arzulayıram. 

 
Ali Asker 

Karabük Universiteti İqtisadi və İdarəetmə Fakültəsi 
Beynəlxalq Münasibətlər Bölümü Professoru 

Dekabr 2025 

 
 
 
 
 

 



 

viii 
 

TAKDİM  

Azerbaycan halkının binyıllar boyunca şekillenen kültürel-
entelektüel hayatı, yalnızca siyasal olaylar ve tarihsel süreçlerle açıklanamaz; 
esasen, bu hayatı anlamlı kılan, düşünce sistemini kuran mütefekkirlerin 
bıraktığı mirastır. 

Halkların kendini tanıma sürecinde felsefî düşüncenin rolü 
vazgeçilmezdir; zira felsefe, bir yandan varoluşun anlamını açıklarken, diğer 
yandan ulusal kimliği biçimlendiren düşünsel temelleri inşa eder. Bu nedenle 
bir halkın mütefekkirlerini incelemek, aslında o halkın kendisini ve düşünce 
dünyasını anlamak demektir. Dr. Faik Elekberli’nin bu eseri, tam da bu 
misyonu yerine getiren, yetkin ve kapsamlı bir araştırma örneği 
niteliğindedir. 

Eserin ele aldığı konuların kapsamı, ilk bakışta dikkat çekmektedir. 
Kitap, yalnızca Türk manevî dünyasının en kadim katmanlarını —  Oğuz Ata, 
Dede Korkut ve Kam Ata’nın felsefî dünya görüşünü —  aydınlatmakla 
yetinmemekte, düşünce tarihimizi tek bir evreyle sınırlamaksızın, Türk felsefî 
mirasının kadim mitolojik köklerinden klasik Orta Çağ şair-filozoflarına; 
Doğu Rönesansı’nın büyük şahsiyetlerinden Aydınlanma döneminin yeni 
fikir sahiplerine; nihayet XIX–XX. yüzyılın millî ideoloji kurucularına kadar 
uzanan geniş bir zaman dilimini kapsamaktadır. Bu yaklaşım, kavramsal 
bütünlüğü sağlamakla kalmamakta, aynı zamanda Azerbaycan düşünce 
tarihinin uzun soluklu gelişim sürekliliğini de açık biçimde ortaya 
koymaktadır. 

Eserin ilk üç bölümünde yazar, Türk felsefî düşüncesinin erken 
dönem kaynaklarını derinlemesine incelemektedir. Bu bölümlerde 
Tanrıcılığın yalnızca dinî bir olgu olmadığı, aynı zamanda Türk devlet anlayışı 
ile insan tasavvurunun felsefî çerçevesini belirleyen temel bir düşünce sistemi 
olduğu ikna edici biçimde ortaya konulmaktadır. Oğuz Kağan dünyası, Dede 
Korkut hikmeti ve Kam–Mag öğretisi, birbirinden kopuk doktrinler olarak 
değil, Türk düşünce sisteminin birbirini tamamlayan aşamaları şeklinde ele 
alınmaktadır. Bu yaklaşım, okura hem tarihsel süreklilik hem de düşünsel 
devamlılık bakımından bütüncül bir perspektif sunmaktadır. 

Bununla birlikte eserin asıl gücü, yalnızca kadim dönemlerin 
kapsamlı biçimde ele alınmasında değil; aynı zamanda yazarın klasik 
Azerbaycan entelektüel dünyasını —  Hâkânî Şirvânî, Nizâmî Gencevî ve 
Zeynelâbidîn Şirvânî’yi —  felsefî düşüncenin merkezine yerleştirmesinde 
ortaya çıkmaktadır. Bu şahsiyetlerin eserleri çoğu zaman edebî bir çerçevede 
değerlendirilmiş olsa da, felsefî görüşleri tarihsel olarak yeterli ölçüde ve 
sistematik biçimde ele alınmamıştır. Faik Elekberli, bu boşluğu doldurarak 
Azerbaycan klasiklerinin düşünce dünyasının yalnızca poetik imgelerin değil, 
aynı zamanda rasyonel-felsefî fikirlerin de taşıyıcısı olduğunu açık biçimde 



 

ix 
 

ortaya koymaktadır. 

XIX. yüzyılın maarifçi ortamını, özellikle Abbas kulu Ağa 
Bakıhanov’u, Ebülkasim Nebatî’yi ve Muhammed Hidecî’yi ele aldığı 
bölümlerde yazar, Azerbaycanlı mütefekkirlerin Doğu ve Batı düşünce 
modellerini hangi entelektüel zemin üzerinde ve nasıl sentezlediklerini açık 
biçimde ortaya koymaktadır. Millî uyanışın başlangıcını temsil eden bu 
dönem, felsefî ve toplumsal düşüncenin modernleşme sürecinde kat ettiği 
aşamaları kavramak bakımından son derece önemlidir. 

Eserin son iki bölümü, Azerbaycan’ın ve genel olarak Türk 
dünyasının XX. yüzyılda kendi millî ideolojik platformunu inşa etmesinde 
müstesna bir rol oynayan Ali Bey Hüseyinzade ile Ahmet Bey Ağaoğlu’na 
ayrılmıştır. Yazar, bu iki büyük düşünürü yalnızca siyasal düşünce insanları 
olarak değil, aynı zamanda derin felsefî-entelektüel kavramsallaştırmaların 
üreticileri olarak ele almayı başarmaktadır. Türkçülük, modernleşme, 
aydınlanma ve millet fikri gibi kavramlar, onların düşünce dünyasında 
yalnızca siyasî kategoriler değil; aynı zamanda güçlü bir felsefî mahiyet taşıyan 
düşünsel çerçeveler olarak ortaya çıkmaktadır. Kitapta bu yönelimler 
arasında kurulan bilimsel ilişki, çağdaş millî düşüncenin manevî-felsefî 
temellerini kavramak bakımından son derece değerlidir. 

Dr. Faik Elekberli’nin bu eseri, hem metodolojik titizliği hem de 
millî düşünce tarihimizin farklı evrelerini tek ve bütüncül bir kavramsal 
çerçevede birleştirmesi bakımından öne çıkmaktadır. Çalışma, Azerbaycan 
Türk mütefekkirlerinin yüzyıllar boyunca yalnızca edebiyat alanında değil; 
aynı zamanda felsefe, siyaset bilimi, kültür kuramı ve maneviyat felsefesi 
alanlarında da belirleyici düşünsel katkılar sunduklarını açık biçimde ortaya 
koymaktadır. 

Bu kitap, yalnızca akademik çevreler için değil; millî kimlik, felsefî 
miras ve düşünce tarihiyle ilgilenen geniş bir okur kitlesi için de vazgeçilmez 
bir başvuru kaynağıdır. Dr. Faiq Elekberli’nin uzun yıllara yayılan emeğinin 
ürünü olan bu çalışma, Azerbaycan felsefî düşünce tarihinin sistemli biçimde 
yeniden inşası yolunda atılmış önemli bir adım olarak değerlendirilebilir. 

Bu değerli eserin bilim dünyasına kazandırılmasından büyük bir 
memnuniyet duyuyor, yazara bundan sonraki çalışmalarında başarılar 
diliyorum. 

 
Ali Asker 

Karabük Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi 
Uluslararası İlişkiler Bölümü Profesörü 

Aralık 2025 

 



 

x 
 

ÖN SÖZÜ YERİNƏ  

 

Xalqların varlığı baxımından fəlsəfi düşüncə yalnız nəzəri bir 
istiqamət deyil; zamanla siyasi, ictimai və mədəni müstəvilərə sirayət edən, 
toplumun özünü anlamasını formalaşdıran ən fundamental intellektual 
qüvvədir. Bir xalqın kimliyini dərk etməsi, tarixi yaddaşını bərpa etməsi və 
mənsub olduğu mədəni çevrənin sərhədlərini müəyyənləşdirməsi məhz 
onun düşüncə tarixinin keçdiyi inkişaf mərhələləri ilə sıx bağlıdır. Fəlsəfi 
düşüncə tədricən ictimai şüurun maddi gücə çevrilməsinə, toplumun milli 
özünüdərk səviyyəsinə qalxmasına və nəhayət, dövlət qurmaq iradəsinin 
yaranmasına yol açır. 

Bu baxımdan Azərbaycan düşüncə tarixi, xüsusilə də Azərbaycan 
Türklərinin tarixi-mədəni inkişafı üçün müstəsna əhəmiyyət daşıyır. Çünki 
bu coğrafiya minilliklər boyunca müxtəlif mədəniyyətlərin qovşağında 
dayanmış, lakin bütövlükdə Türk dünyagörüşünün davamlı mərkəzlərindən 
biri kimi özünəməxsus fəlsəfi xəttini qoruyub saxlamışdır. Burada yalnız siyasi 
hadisələr deyil, Türkün Tanrıya baxışı, kainatı qavrama üsulu, insanı və 
toplumu anlama modeli, sözə və hikmətə verdiyi dəyər minillər boyunca 
maddi və mənəvi mədəniyyətlə çiyin-çiyinə inkişaf etmişdir. 

Bu kitabın yazılmasında məqsədimiz Azərbaycan Türk fəlsəfi 
fikrinin İslamaqədərki mərhələlərini ardıcıllıqla, elmi obyektivlik 
prinsiplərinə əsaslanaraq və milli intellektual yaddaşa söykənən metodlarla 
yenidən canlandırmaqdır. Müasir akademik mühitimizin əsas 
çatışmazlıqlarından biri ondadır ki, xalqımızın fəlsəfi mirası çox zaman ya 
ümumi regional çərçivələrə salınır, ya da xarici nəzəri modellərin kölgəsində 
dəyərləndirilir. Halbuki Azərbaycan Türk düşüncəsi özünəməxsus xətti olan 
müstəqil bir bütövdür və bu bütövlük Tanrıçılıqla, Oğuz mədəni fəlsəfəsi ilə, 
Qorqud hikməti ilə, Qam-Maq təlimi ilə birlikdə öyrənildikdə aydın görünür. 

Əsərin üç əsas istiqaməti də elə bu səbəbdən təsadüfi seçilməyib. 
Oğuz Ata – Tanrıçılıq təlimi, Türk varlığının ilkin fəlsəfi dünyasını, Tanrı–
insan münasibətlərinin ən arxaik modelini və kainatın quruluşu haqqında 
mifoloji-fəlsəfi təsəvvürləri əks etdirir. Qorqud Ata – Qorqudçuluq təlimi, bu 
qədim Tanrıçı dünyagörüşün İslamla qarşılaşdığı həssas mərhələni, Türk 
insanının dəyişən tarixi şəraitlərə uyğunlaşma bacarığını və mahiyyəti 
qoruma iradəsini özündə birləşdirir. Qam Ata və Maqların təlimi isə Türk-
Turan mədəniyyətinin ən dərin, çox vaxt kölgədə qalmış, lakin mənəvi-fəlsəfi 
sistemimizin əsasını təşkil edən arxaik düşüncə qatını ifadə edir. Bu üç 
istiqamət birlikdə Azərbaycan Türk fəlsəfi tarixinin özəyini formalaşdırır. 

 

Tarixi perspektivdə bu xətt öz inkişafını davam etdirərək orta əsr 
Azərbaycan mütəfəkkirlərinin yaradıcılığında yeni forma alır. Nizami 



 

xi 
 

Gəncəvinin kamil insan idealı, Xətainin mənəvi-ictimai nizam konsepsiyası, 
Nəsiminin insanın ilahi mahiyyəti haqqında dərindən düşünülmüş baxışları, 
Füzulinin eşq fəlsəfəsi – bütün bunlar Qam Atadan, Oğuzdan və Qorquddan 
gələn milli intellektual enerjinin yeni tarixi şəraitdə yenidən ifadə olunmuş 
formalarıdır. Azərbaycan fəlsəfi fikri heç vaxt boşluqda yaranmamış, həmişə 
öz ilkin qaynaqlarına söykənərək inkişaf etmişdir. 

 

Modern dövrdə bu xətt maarifçilərin yaradıcılığında yeni məzmun 
qazanır. Mirzə Fətəli Axundzadə, Həsən bəy Zərdabi, Mirzə Cəlil kimi 
mütəfəkkirlər cəmiyyətin yenilənməsini, elmin və rasional düşüncənin 
üstünlüyünü önə çəkərək milli fikri yeni mərhələyə yüksəldirlər. Əli bəy 
Hüseynzadə, Əhməd Ağaoğlu və Yusuf Akçura kimi Turançı ziyalılar isə bu 
qədim fəlsəfi enerjini pan-Türk ideyaları ilə birləşdirib regional miqyası aşan 
intellektual hərəkat yaradırlar. Hüseyn Cavid, Əmin Abid, Məhəmməd Hadi 
kimi düşünürlər azadlıq, kimlik, insan və dövlət münasibətləri kimi məsələləri 
bədii-fəlsəfi dildə yüksək səviyyədə işləyərək Azərbaycan fəlsəfi fikrinin yeni 
mərhələsinin əsasını qoyurlar. 

 

Bu kitab məhz bu geniş düşüncə xəttini – Qam Atadan başlayıb 
Oğuz və Qorquda, oradan Nizamiyə, Xətaiyə, Füzuliyə, maarifçilərə və Turan 
ideoloqlarına qədər uzanan intellektual zənciri – bütöv şəkildə göstərməyi 
qarşısına məqsəd qoyur. Azərbaycan Türk fəlsəfi fikri kənardan yazılan deyil; 
öz daxili məntiqi ilə formalaşmış, özünü davamlı şəkildə yeniləyərək 
zənginləşmiş və müxtəlif dövrlərdə fərqli dillərdə ifadə olunmuş vahid bir 
düşüncə sistemidir. 

 

Bu kitabda mənim üçün ən önəmli olan odur ki, fəlsəfəyə yalnız 
akademik təlim kimi yanaşmırıq; fəlsəfi düşüncə ilə xalqın varoluş mücadiləsi 
arasındakı dərin bağları göstərməyə çalışırıq. Türkün Tanrı anlayışı yalnız 
dini-mifoloji təsəvvür deyil, onun dövlət quruculuğu fəlsəfəsinin təməlidir. 
Qorqudun sözü yalnız epik irs deyil, Türkün əxlaq və sosial nizamının 
rəmzidir. Qamların təlimi yalnız ayinlər sistemi deyil, insan–təbiət əlaqəsinin 
ən qədim fəlsəfi izahıdır. Bütün bunlar Azərbaycan Türklərinin minilliklər 
boyunca necə bir dünyagörüş formalaşdırdığını və bu dünyagörüşün necə 
dövlətçilik iradəsinə çevrildiyini göstərir. 

 

Bu əsəri oxuyan hər kəs görəcək ki, Azərbaycan Türk fəlsəfi fikri nə 
xarici təsirlərin kənar əlavəsidir, nə də ayrı-ayrı dövrlərin təsadüfi məhsulu. O, 
öz dinamikası, öz araşdırma metodları və öz mədəni-fəlsəfi sistemi olan 
müstəqil bir intellektual sahədir. Bu sahəni dərk etdikcə həm özümüzü daha 
yaxşı tanıyacaq, həm də gələcək nəsillərə daha möhkəm mənəvi təməl miras 



 

xii 
 

qoyacağıq. 

 

Ümid edirəm ki, bu kitab Türk-Turan fəlsəfi xəttinin Azərbaycan 
müstəvisindəki yerini daha aydın şəkildə göstərəcək, xalqımızın mədəni 
özünüdərk prosesinə töhfə verəcək və yeni araşdırmalar üçün stimul 
yaradacaq. 

 

 
Faiq  ƏLƏKBƏRLİ  

AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutunun 
Türk xalqlarının fəlsəfi fikir tarixi və müasir fəlsəfəsi  

şöbəsinin müdiri, 
fəlsəfə üzrə fəlsəfə doktoru, dosent



 

13 
 

I FƏSİL  

OĞUZ ATANIN DÜNYAGÖRÜŞÜ – 

TANRIÇILIQ TƏLİMİ  
Giriş.  Azərbaycan xalqının qədim əcdadlarının Türk olması və 

burada da ilk növbədə, Oğuzların mühüm rol oynaması artıq elm aləmində 
çoxdan sübut olunmuşdur. Bu baxımdan Azərbaycan Türk fəlsəfi fikir 
tarixinin qədim dövründən bəhs olunarkən Tanrıçılıq-Gök Tanrı, Mağların 
təlimi-Qamlıq, Şamanizm, Qorqudçuluq, Türkçülük ilə yanaşı Oğuz 
Atanın/Oğuz Kağanın (təxminən e.ə. 2-ci minillik)  xatırlanması təbiidir. 
Apardığımız tədqiqatlar bizə deməyə əsas verir ki, əslində Oğuz Atanın 
dünyagörüşü onun öz adından (Oğuzçuluq) daha çox Gök Tanrıçılıq -
Tanrıçılıq kimi tarixə düşsə də, ancaq Tanrıçılığın ilk kitablarından biri, 
bəlkə də birincisi “Oğuznamə”lərdir. “Oğuznamə” ləri iki qismə: 1) Oğuz 
Atanın birbaşa özü il ə bağlı olan “Oğuz Kağan” dastanı və qədim 
“Oğuznamə”, 2) Oğuz Atayla dolayı bağlı olan Orta əsrlərdə qələmə alınmış 
“Oğuznamə”lərə bölmək lazımdır. Əgər diqqət etsək görərik ki, bütün 
“Oğuznamə”lərin ən geniş yayıldığı coğrafiyaların başında da Dərbənddən 
Kəngər körfəzinə, Bakıdan Kərkükə qədər torpaqları özündə birləşdirən 
Azərbaycan gəlir. Təkcə bu faktın özü bizə deməyə əsas verir ki, Oğuz 
Atanın (Oğuz Kağanın)  Azərbaycanla bağlı olması, onun və övladlarının 
burada yaşayıb yaratması bir gerçəklikdir. 

Ona görə də bu gün bizim qarşımızda duran əsas məsələ 
Türk/Turan mədəniyyətinin dünya mədəniyyətləri arasında özünəməxsus 
yer tutmasını, hətta Şumerdən öncəki mövcudluğunu ortaya qoymaqdır. 
Əks təqdirdə Türk/Turan mədəniyyətimiz Avropa, Rus, Çin, Hind, 
İran/Ari, Sami mədəniyyətləri içində daha da əriyəcək və özümüzdən 
tamamilə uzaqlaşacağıq. Bunun gerçəkləşməməsi üçün bütün Türk 
xalqlarının Turan/Türk uyğarlığı və Tanrıçılıq fəlsəfəsinə ciddi önəm 
verməsini vacib hesab edirik. Çünki Turan uyğarlığı həm yaxın uzaq Türk 
xalqlarını bir araya gətirir, həm də mədəni, tarixi və elmi-fəlsəfi bütövlük 
yaradır. Ona görə də, “Tufan”dan sonra ortaya çıxmış ikinci Böyük Turan 
İmperatorluğu dövründə baş verənləri uydurmalardan təmizləyib elmi 
obyektivliyə qovuşdurmalıyıq. Özəl liklə, bu dövlətin qurucusu olan 
oğuzlar, onların başçısı Oğuz Kağan (Oğuz Ata)  və onun varisləri 
haqqındakı biliklərimizi artırmalı, genişləndirməliyik.  

Azərbaycan Türk etnoqonik miflərinə görə, Azərbaycan xalqının 
qədim əcdadlarından biri uğuzlar/oğuzlar olublar: “Qabaqlar uğuzlar 
olublar. Onlar çox hündür imişlər. Hər biri bir çinar kimi. Ona görə indinin 
özündə də bir uca boylu adam görəndə deyirlər ki, uğuzdur. El arasında 



 

14 
 

deyirlər ki, uğuzlar bizim əcdadlarımız olublar”.1 Deməli, Uğuzlar, ya da 
Oğuzlar türklərin ulu əcdadlarıdır və Uğuz ya da Oğuz ilk dəfə monoteist 
din olan Göy Tanrıçılığı n əsasını qoymuşdur. Başqa bir etnoqonik mifə 
görə isə Oğuz deyil, Türk Nuh peyğəmbərin yeddi oğlundan biri olmuş, 
uzun müddət bir ada da təkbaşına yaşamışdır. Türkün adadan xilas olma-
sında Boz Qurd mühüm rol oynamışdır.2  

Oğuz Ata, ya da Oğuz Kağanla bağlı yaranmış bütün 
“Oğuznamə”lərdə də, o, həm Böyük Turan İmperatorluğunun qurucusu, 
həm də Dünya hakimiyyətini quran ilk hökmdar kimi dəyərləndirilmişdir. 
Məsələn, “Ulu Xan Ata Bitiyi”nə görə, Ulu Ay Ata və Ulu Ay Ananın böyük 
oğlu olan Ay Ata Kiçikəri türklər tərəfindən ilk kağan seçilmişdir. Həmin 
bitikdə bununla bağlı yazılır: “Ulu Ay Ata və Ulu Ay Ananın çocuqları, 
haqsızlıq və düzənsizlikləri önləmək üçün bir çarə aramaya başladılar. 
Sonunda bir çözüm buldular. İçlərindən seçiləcək bir kişinin qərarlarına 
uyacaqlar və çıxardığı hökümləri alıb itaət etmələri gərəkəcəkdi. Yəni bir 
kağan seçəcəklərdi. Qərara görə Ulu Ay Atanın ən böyük oğlu, digər 
hərkəsdən sorumlu oldu. Çocuqlar, aralarında anlaşıb Ulu Ay Ata və Ulu Ay 
Ananın ən böyük oğlunu kağan yapdılar. Yəni Ulu Ay Ata və Ulu Ay Ananın 
ən böyük oğlu Ay Atam Kiçikərini, Kiçik Ay Babanı xalqın başına hakim və 
ilk kağan olaraq seçdilər. Səksən il boyunca türkləri o yönətdi”.3 

Bəzi mənbələr isə Oğuz Kağanı Alp Ər Tonqa, onu da “Avesta” və 
“Şahnamə”lərdə adı keçən Əfrasiyabla eyniləşdirilər. Hesab olunur ki, Oğuz 
Xaqan ya da Alp Ər Tonqa Tufandan sonrakı dövrdə yaşamış Nuhun oğlu 
Yafəsin oğlu Türkün nəvəsidir.4 Ola bilsin ki, Oğuz/Uğuz/-Buğuhan xaqan 
Sami xalqlarının dini kitablarında (Zəbur, Tövrat və b.) adı keçən İbrahim 
peyğəmbərin ya özü, ya da qardaşı Aran, bəlkə də onların müasiri hesab 
olunan və adı Qurani-Kərimdə də keçən İskəndər Zülqəreyndir. Oğuz Ata 
ya da İskəndər Zülqərneyn Türklərə təxminən 5200 il bundan öncə Hənif 
dinini öyrətmişdir.5 Bu anlamda Oğuz Xa qanın İskəndər Zülqərneynlə 
eyniləşdirilməsi daha çox inandırıcıdır, nəinki m.ö. 13-7-ci əsrlər arasında 
yaşaması güman edilən Alp Ər Tonqayla.6 Sözükeçən Oğuz Kağan oğulları 
Göy Xan, Dəniz Xan, Gün Xan, Ay Xan, Ulduz Xan, Dağ xanla birlikdə 
Böyük Turan İmperatorluğu qurub, dünya hökmdarı olduqdan sonra 
dövlətini onlar arasında bölüşdürmüşdür. Bu impertaorluğun başkəndi də 

 
1 Azərbaycan folkloru. Bakı, Şərq-Qərb, 2005, s.219 
2 Əsatirlər, əfsanə və rəvayətlər. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2005, s.37-38 
3 Demir, Necati (Ön sözün müellifi ve tertibçi). Türklerin en eski destani Ulu Han Ata Bitiği. 

İstanbul,  Ötüken, 2018, s.89-90 
4 Mədətoğlu Aydın.Türklər (tarixi oçerk). Bakı, “E.L.” NPŞ MMC, 2012, s.34 
5 Tanrıkulu Murat. Oğuz Kağan destanında geçen etnonimler ve yer adları/ Çağdaş bilimler 
işiğında Oğuz Kağan destanı. Ankara, Kripto, 2014, s.131-132 
6 Yenə orada, s.136-137 



 

15 
 

Mərv, Bəlx və digər şəhərlər göstərilməkdədir. Eyni zamanda, Oğuz Xaqan 
bir çox yeni şəhərlərin (Gəncə, Şiz, Qəzvin) də təməlini qoymuşdur. 

Ancaq digər əfsanələrdə Oğuz Kağanın deyil, Turan dövlətinin 
başçılarından olan Alp Ər Tonqanın Azərbaycanda bir çox şəhərlərin, o 
cümlədən Gəncənin, Qəzvinin əsasını qoyması haqqında bilgilər vardır. 
Firdovsiyə görə, Alp Ər Tonqanı iranlılar Azərbaycanın Bərdə bölgəsindəki 
qalasında öldürüblər ki, bunu Təbəri də yazır.7 Əgər Firdovsi Əfrasiyabı 
daha çox m.ö. VII əsrdə Sakların lideri olmuş Partatua ilə eyniləşdirirsə, 
Təbəri Alp Ər Tonqanın ilk ari -türk əlaqələri dövründə m.ö. 13-12-ci 
əsrlərdə, Musa peygəmbərin zamanında yaşaya biləcəyini də istisna etmir. 
Bütün hallarda Alp Ər Tonqanın hansı dövrlərdə yaşamasından asılı 
olmayaraq Azərbaycanla bağlılığı haqqında qiymətli bilgilər vardır. Bu bizə 
deməyə əsas verir ki, Azərbaycan Turan İmperiyasının əsas tərkib hissəsi, 
hətta mərkəzi olmuşdur.  

Maraqlıdır ki, Türküstanda yaranmış Qaraxanlı dövləti dövründə 
yaşayan Mahmud Kaşğarlı (XI əsr) kimi Türk bilgini də əsərində Oğuz 
Kağandan deyil, yalnız Alp Ər Tonqadan bəhs edir ki, onun atalarını da 
Qərb tərəfdə, o cümlədən Xəzərin qərbində, deməli eyni zamanda 
Azərbaycanda aramışdır. Kaşğarlı əsərində Alp Ər Tonqanın ölümündən 
sonra Turanlıların düşdüyü acı durumu belə anladır: “Alp er Tonga öldü 
mü, Kötü dünya kaldı mı, Felek öcün aldı mı, Şimdi yürek yırtılır”.8 Hətta, 
İran milli dastanlarında da əski Turan-İran müharibələrinin Türkistandan-
Orta Asiyadan çox Azərbaycanda baş verdiyi nəql olunur. Deməli, Turan 
yalnız Orta Asiya, Xorasan deyil, eyni zamanda Qafqaz və Azərbaycan 
olmuşdur. Bu anlamda Turan dedikdə, bəzi müəlliflərin yanlış olaraq yalnız 
Orta Asiyanı, Xorasanı göstərməsi doğru deyildir.  Ergənəkon dastanında 
da Türklərin əski ataları Türküstana Xəzər dənizinin quzeyindən gəlirlər. 
Bir sözlə, Doğu Türkləri köklərini Batı tərəflərdə (Xəzərin quzeyi və 
batısında, ya da Qafqaz və Böyük Azərbaycan ərazilərində) aradığı kimi, 
Batı Türkləri də Doğuda, yəni Türkü standa, Xorasanda, Moğolustanda, 
Uyğurustanda aramışlar. Deməli, Türklərin Xəzər dənizinin bütün 
çevrəsində hakim millət olması şübhəsizdir.9 

Bu anlamda Azərbaycan türklərinin Xəzərlərin davamçısı kimi 
“Azərbaycan” ya da “Xəzərbaycan” anlayışlarına sahib çıxmaları təbiidir. 
Yaqut əl-Həməvi də Azərbaycan sözünün kökündəki “azər” kəliməsinin 
“xəzər” sözüylə eyni mənalılığından bəhs etmişdir. Türkmən şairi 

 
7 Taberi. Milletler ve Hükümdarlar Tarihi, II cild. İstanbul, MEB yayınları, 1991, s.649, 731-
745 
8 Kaşğarlı Mahmud. Divanü Luğat-İt Türk.  Konya, Egitim Kitabevi, 2012, s.49 
9 Karatay Osman. Oğuz Hanın kimliği ve tarihi kişiliği üzerine// Çağdaş bilimler işiğında 

Oğuz Kağan destanı. Ankara, Kripto, 2014, s.24-25 



 

16 
 

Nurməhəmməd Əndalıp “Oğuznamə” əsərində Azərbaycanı Xəzərbeycan 
kimi qələmə vermişdir.10 Türkmənlərin Koroğlusu da özünü xəzərbeycanlı 
adlandırır.11 Türkmənistan türkmənləri indinin özündə də Xəzərbecan, 
Xəzərbaycan ifadələrini işlədirlər ki,12 bütün zamanlarda azər (as ər)  və 
xəzər (kas/qaz/ xaz ər) sözləri eyni mənanı, oğuzluğu, türklüyü və 
turanlılığı ifadə etmişdir.  

XIX -XX əsrlərdə Azərbaycan Türkçülüyü ideyası qədər Turançılıq 
ideyasını ən çox müdafiə edənlər Azərbaycan Türk aydınları olmuşdur. 
Azərbaycan Türk aydınları (A.A.Bakıxanov,  H.Zərdabi, Ə.Hüseynzadə, 
Ə.Cənnəti, Ə.Müznib, Y.V.Çəmənzəminli, M.Ə.Rəsulzadə və b.) Türkçü-
lüklə yanaşı Turançılığı da müdafiə edərkən onun bütün sahələrdə dar 
mənada anlaşılmamasına əsas tutmuşlar. Məsələn, Əli bəy Hüseynzadə 
“Türklər kimdir və kimlərdən ibarətdir” (1905) əsərində Türkçülükdən 
daha çox Turançılığı önə çəkmiş, “Turan xalqları”, “Turan dilləri”, “Turan 
irqi” nəzəriyyəsini müdafiə etmişdir.13 Birbaşa olmasa da, Hüseynzadə 
müstəqim şəkildə Turan ellərində yaşayan millətlərin yerli olması 
nəzəriyyəsini müdafiə etmiş, buna uyğun olaraq da Türklərin Arilərdən 
öncə sami xalqlarıyla münasibətlərinə diqqəti çəkmişdir.14 Samilərdən 
sonra türklərin daha çox münasibətdə olduğu isə iranlılar olmuşdur. O, 
“Siyasəti-Fürusət” əsərində də yazırdı ki, Mənuçöhr, Nuzər və Əfrasiyab 
(Astiyaq) Turan ya da Midiya padşahları olduqları halda, Kirlər, Daralar, 
Kambizlər isə İran hökmdar ları olublar.15 Eyni müddəaları XX əsrin 
əvvəllərində bu və ya başqa formada N.Marr, M.Ə.Rəsulzadə, M.H.Baharlı 
və başqaları da dəstəkləmişlər. 

Hazırda dünyada bir çox xalqların fəlsəfəsindən və filosoflarından 
bəhs edildiyi halda, “Türk fəlsəfəsi” ilə “Türk filosofu” anlayışlarına nadir 
hallarda rast gəlmək mümkündür. Bütövlükdə isə “Türk fəlsəfəsi” və “Türk 
filosofu” anlayışlarının dünya fəlsəf əsində, dünya fəlsəfə tarixində 
özünəməxsus bir yeri olması fikrini söyləmək çox çətindir. Ən yaxşı halda 
Türk düşüncəsi İudaizm, Buddizm, Zərdüştizm, Xristianlıq, İslamlıq kimi 
dini-fəlsəfi təlimlərin, mədəniyyətlərin müəyyən bir tərkib hissəsi kimi 
verilərək, onun müstəqil varlığından isə qətiyyən bəhs olunmur. Məsələn, 
Hind fəlsəfi təlimi buddizmə, Çin fəlsəfi təlimi konfusiliyə, Yunan fəlsəfi 
təlimi  kosmologiyaya, İran/Fars fəlsəfi təlimi zərdüştlüyə türk bilgələrin 

 
10 Əndəlib Nurməhəmməd. Oğuznamə. Bakı, “Ulu”, 2010, s.44 
11 Ağasıoğlu F.Azər xalqı.Seçmə yazılar. Bakı,“Ağrıdağ”, 2000, s.40 
12 Ağasıoğlu Firudin. Azərbaycan Türklərinin İslamaqədər tarixi. III Bitik: Az ərbaycanda 

qurulan qədim dövlətlər. Bakı, “Ağrıdağ”, 2014, s.370 
13 Hüseynzadə Əli bəy. Türklər kimdir və kimlərdən ibarətdir. Bakı, Mütərcim, 1997, s. 210-

238 
14 Yenə orada, s. 225 
15 Hüseynzadə Əli bəy. Siyasəti-Fürusət. Bakı, Elm, 1994, s. 66 



 

17 
 

hər hansı əlavələrinin, şərhlərinin olması haqqında bilgilər verildiyi halda, 
müstəqil bir Türk dini -fəlsəfi təlimin adı çəkilməmişdir. Bizcə, “Türk 
fəlsəfəsi”, “Türk filosofu” anlayışlarının dünya fəlsəfəsinə ya da dünya 
fəlsəfə tarixinə daxil olmamasına əsas səbəb də, ancaq həmin dini-fəlsəfi 
təlimlərin tərkib hissəsi kimi göstərilməsi olmuşdur. Məhz bunun nəticə 
olaraq, ən yaxşı halda ilk Türk filosoflarının (Məhəmməd Farabi və b.) 
adları Orta əsrlərdə çəkilir ki, onların özləri də əsasən İslam mədəniyyətinin 
ya da ərəbdilli fəlsəfənin nümayəndələri kimi qələmə verilirlər.  

Bu anlamda hesab edirik ki, qədim dövr Türk bilgələrindən biri 
Oğuz Ata olmuşdur. Türk-Azərbaycan etnoqonik miflərində göstərilir ki, 
Uğuz-Oğuz Tanrını qəbul etməyən atasına qarşı çıxmış və yer üzündə tək 
tanrıçılığı – Göy Tanrıya inamı yaymışdır.16 Əslində Uğuzun/Oğuzun digər 
bir adının Buğa/ Öküz/Okuz xan olması da bunu təsdiq edir. Oğuz 
dastanına görə də ilk Türk hökmdarlarından biri olan Buğuhan tək 
Tanrıçılıq dinini təsis etmişdi.17   

“Oğuz K ağan” dastanına görə, türklər həmişə tək Tanrıya ya da 
Göy Tanrıya inanmış, çoxallahlı olmamışlar. Şamanizm və Maniçilik kimi 
digər Uzaq Doğu kökənli dinlər isə Türklər arasında kiçik zümrələr 
xaricində  heç bir zaman yayğınlıq qazanmamışdır.18 F.Ağasıoğlu yazır: 
“Özlərini təbiətin yavrusu sayan türklər, özəlliklə bozqır türkləri hər bir təbii 
varlığın yiyəsi olduğuna inanır, onlara öz qamları vasitəsilə münasibət 
bildirir, ancaq bütün varlığın yaradıcısı kimi bir Tanrıya (Tenqri) 
tapınırdılar. Sumerlərin də dinqir dediyi bu teonim həm Tanrını, həm də 
onun simvolu olan Göyü (səmanı) bildirirdi”.19 Emin əl-Razi, İbn Fadlan 
kimi müəlliflərə görə də, Türklər, o cümlədən xəzərlər, bulqarlar bir Tanrıya 
tapınırdılar.20 

Çox güman ki, türklərdə Tanrı, Tanrıçılıq ideyası ya da fəlsəfəsi 
formalaşana qədər mifik -dini təfəkkürün bəlli inkişaf dövrlərindən 
keçmişdir. Hər halda  Tanrı ideyasının müəyyən təka mül prosesinin 
məhsulu olması artıq çoxlarında şübhə doğurmur. Bu anlamda Tanrıçılıq 
fəlsəfəsi Türk dini-mifik təfəkkürünün yekun nəticəsidir. Akademik Nizami 
Cəfərov yazır: “Tanrıçılıq dünyagörüşünün müəyyən ləşməsi ilə ona 
qədərki bütün etnik-ideoloji idrak formaları tanrıçılığa tabe olur, mifologiya 
bundan sonra məhz bu mü kəmməl dünyagörüşünün (tanrıçılığın) 

 
16 Əsatirlər, əfsanə və rəvayətlər. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2005, s.37 
17 Ülken, Hilmi Ziya. Türk tefekkür tarihi. Istanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2013, s.42 
18 Tanrıkulu Murat. Oğuz Kağan destanında geçen etnonimler ve yer adları/ Çağdaş bilimler 
işiğında Oğuz Kağan destanı. Ankara, Kripto, 2014, s.153 
19 Ağasıoğlu Firudin. Azərbaycan Türklərinin İslamaqədər tarixi. III Bitik: Az ərbaycanda 
qurulan qədim dövlətlər. Bakı, “Ağrıdağ”, 2014, s.469-470 
20 İbn Fadlan seyahetnamesi. İstanbul, 1975, s.31 



 

18 
 

“məntiqi” ilə yaşayır, onu tamamlayır və qədim türk cəmiyyətində kütləvi 
düşüncədən fərqli olaraq, “professional” düşüncə (yuxarı silkin, cəmiyyətin 
yüksək təbəqələrinin düşüncəsi) daha çox tanrıçılığa əsaslanır”.21 Onun 
fikrinə görə, Tanrı – göylər aləmi ilə bağlıdır, lakin Türkün yaşadığı torpağın 
da, cəmiyyətin də, qəbilənin də taleyini Tanrı müəyyənləşdirir: “Əgər Tanrı 
istəməsə, kimsə T ürk cəmiyyətinin hökmdarı (kağanı) ola bilməz. Ona 
görə də türklərdə hökmdar kultu möv cud olmuş, hətta tanrıçılığın 
tənəzzülündən sonra da yaşamışdır”.22 

Tanrıçılıq təliminə görə Türk xalqları arasında Gök Tanrı və Yağız 
yer arasında orta dünya var ki, burası adamın yaradıldığı və insanların 
yaşadıqları aləmdir. Tanrıçılıq təlimində Tanrının insanı yox yerdən 
yaratması deyil, daima onunla birlikdə var olması ideyası var. Yəni həmişə 
Tanrıyla (görən) birlikdə su (görülən-İnsanın ilk şəkli) da var olub. Tanrı 
sonra  əvvəlcədən şəkli olan İnsanı su vasitəsilə var etdi. Deməli, Tanrı 
insanı yoxdan var etməmişdir. Əslində əvvəlcədən var olana şəkil vermişdi. 
Amma Xristianlıq (kreationizm) və İslam (xilqətçilik) dinlərinə görə Allah 
insanı yox yerdən var etmişdir. Turan-Türk düşüncəsində xatun da Yerlik 
xanın bir parçası deyildir. O, Qara xan tərəfindən ayrıca yaradılmış olub Yer 
Xatun ismiylə Yerlik Xana əks bir qüvvət təşkil edər.23  

Türk hikmətində, aləmin nizamı erkək və dişi  prinsiplər arasındakı 
ahəngdən doğduğu üçün Xaqanın qarşısında Xatun, ailədə erkəyin 
qarşısında qadın özəl bir mövqeyə sahibdir. 6-cı əsrdə Sasanlar hökmdarı 
Ənşürivanın vəziri Bozorgmihr bin el-Baxtikan tərəfindən əski fars dilində 
qələmə alınmış, 9-cu əsrdə isə farscdan ərəbcəyə tərcümə olunmuş “Ulu 
Xan Ata Bitiyi”ndə görürük ki, kişi və qadın ayrı-ayrılqıda yaradılıb. Sadəcə, 
Kara Dağ adlanan bir mağarada dörd ünsürün (od, su, hava və torpaq) 
birləşməsi nəticəsində yaranan Ulu Xan Ata daha güclü, ondan 40 il sonra 
yaranan Ulu Ay Ana isə bir qədər gücsüz, mükəmməl olmayan şəkildə öz-
özlüyündən ortaya çıxmışdır.24 

Ümumiyyətlə, Turan-Türk hikmətində “yaradılış” örnəklərinə 
yalnız “Oğuznamə”lər deyil, eyni zamanda “Kitabi-Dədə Qorqud”,  Orxon 
kitabələri və qədim Türk əsərlərində rast gələ bilirik. Hilmi Ziya Ülken yazır 
ki, Türk hikmətinə görə, aləm iki zidd qüvvətin arasındakı ahəngdən 
doğmuşdur.  İnsanların səadəti, dünya cənnətləri və millətlər arasındakı 
sülh, bu ahəngin davamına bağlıdır. İctimai mərtəbələrin birbirinə hörməti, 
zümrələr arasındakı uyğunluqda yenə eyni nizamın əsəridir. Ülkenə görə,  

 
21 C əfərov Nizami. Azərbaycanşünaslığın əsasları. Bakı: Pedaqogika, 2005, s.56 
22 Yenə orada, s.56 
23 Türk xalqları ədəbiyyatı. Qədim dövr. Bakı: Çaşıoğlu- Az.Atatürk Mərkəzi, 2006, s.21 
24 Demir, Necati (Ön sözün müellifi ve tertibçi). Türklerin en eski destani Ulu Han Ata 

Bitiği. İstanbul,  Ötüken, 2018, s.88-89 



 

19 
 

bu nizamın pozulması insanın həyat və ruhundakı ahəngi pozacağı kimi; 
əksinə insanın dərin ahənginin pozulması da bu nizamı sarsıda bilir: “Beləcə 
varlıqla insan arasında Türk hikmətinə görə qarşılqlı bir bağlılıq, adətən bir 
vəhdət yaradır. O surətlə ki nə varlıq insana, nə insan varlığa tabe olmayıb əməli  
həyatın əsası bunların vəhdətindən asılı olan ahəngdədir. Məsud olmaq üçün bu 
vəhdətə uyğun yaşamaq lazımdır. Fəqət ona itaət etmək yunan hikmətində 
olduğu kimi aləmin müqəddər və dəyişməz mərtəbələrinə boyun əymək, ona 
zidd gələn arzuları öldürmək deyildir. Çünki Türk kosmologiyasında aləmin 
uçurumlara ayrılmış mərtəbələri yoxdur. Ancaq birbirinin ziddi olmasına 
rəğmən yenə birbirini tamamlayan və beləcə insanlara dərinliyə varmaq 
içərisində  “tərəqqi” imkanı verən iki prinsip vardır. Əvvəlcə gördüyümüz kimi 
bu prinsiplərdən biri mükəmməlliyin, şəklin, sükünun və yaxınlaşmanın timsalı 
olan “Göy Tanrı”dır. O, bütün insanların hədəfi, son qayəsi, yəni birbaşa 
“məfkurə”dir. Digəri insanların içindən çıxdıqları və yenə içinə döndükləri 
torpaq; arzular, ümidlər, ehtirası və iztirabları, nəhayətsiz bir şövq və həmlənin 
timsalı olan “Asra Yer”dir. O da, bütün insanların qaynağı, qüdrətlərinin 
qaynağı, özlərinə məfkurəyə doğru atılma şövq və hərarətini verən mənbə, yəni 
birbaşa şəkildə şəniyyətdir. Bu iki prinsip birbiriylə çatışmaq və ya birbirinə yadı 
aləmlər halında qalmaq belə dursun, əksinə nəhayətsiz iştiyaqlarından dolayı 
ancaq vəhdət halına gəldikləri zaman varlıq və insanın ahəngini vücuda 
gətirirlər. Halbuki yunan hikmətində təbiətin mərtəbələri birbirinə yad olduğu 
kimi; İran hikmətində də yaxşılıq və pislik şəklində təcəlli edən edən iki zidd 
qüvvət insanın vicdanında bir mücadilə səhnəsi bulur”.25 

Qədim Türk düşüncəsi, Türk dünyagörüşü Tanrıçılıq (Göy 
Tanrı) fəlsəfəsiylə bağlıdır ki, onun da Sami, Yunan, Çin, Hind-İran, Misir 
fəlsəfələrindən daha öncə var olmasına qətiyyən şübhə etmirik. Hər halda 
Turan-Türk uluslarından hesab olunan, e.ə. IV minillikdə İkiçayarasında 
mövcud olmuş Sumer sivilizasiyasının varlığı da Turan/Türk 
kosmoqoniyasının İran, Çin, Hind, Misir kosmoqoniya larından 
qədimliyinə dəlalət edir. Şumerlərdə və digər Turani qövmlərdə görünən 
Göy Tanrı dininin ( Göy Tanrı və Asra-Yağız Yer ikiliyi) digər dinlərdən 
daha əski olması, üstəlik onlara təsir göstərməsi yavaş-yavaş dünya elmində 
də qəbul olunmaqdadır.26 Eyni zamanda Türklərin Şumerlərdən öncə və 
Sumerlər dövründən indiyə qədər şüurlarında yaşatdıqları “Ana haqqı – 
Tanrı haqqı”, “Tanrı haqqı”, “Göy haqqı”, “Su haqqı”, “Torpaq haqqı”, “Yer 
haqqı”, “Günəş haqqı” anlayışları, eləcə də ailədə ataya, ağsaqqala hörmət, 
ailə törəsi, el törəsi Tanrıçılıq fəlsəfəsiylə sıx şəkildə bağlıdır.27 

 
25 Ülken, Hilmi Ziya. Türk tefekkür tarihi. Istanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2013, s.52-53 
26 Ələkbərli Faiq. Turan sivilizasiyasına giriş: Turan məfkurəsi və Tanrıçılıq.  Bakı, “Elm və 
təhsil”, 2021, s.53 
27 Rəhimoğlu Arif. Tanrıçılıq. Bakı, “Elm və T əhsil” nəşriyyatı, 2024, s.176-185 



 

20 
 

Tanrıçılıq ideyası Şumerlərə qədər mövcud olmuş, Türk soylu ya 
da Türklərlə başqa bir xalqın qaynayıb qarışması olan Sumerlər də bu 
fəlsəfəni m.ö. IV-III minilliklərdə davam etdirmişlər. Hər halda Tanrıya 
“Dingir” deyən Şumerlərlə, Tanrıya “Cingir baba”,28 yəni Tanrı baba deyən 
əski Azərbaycan türkləri arasında yalnız dil qohumluğu deyil, dini-mənəvi 
eynilik də düşündürücüdür. Prototürk Subarlar isə Tanrıya Tenger 
demişlər.29 Türklərin baş tanrı Tenqri/Dingirlə yanaşı Turan, Turkan, 
Tork, Turuk, Aras, Baba, Asar, Kuer, Qut, Qaşqay, Günəş kimi iyə adları da 
olmuşdur.30 Ümumilikdə, “Tanrı” ilə “Göy Tanrı” kəlimələri Türk 
xalqlarında müxtəlif şəkillərdə (dingir, tenqri, tanrı, tarı, tenqri və b.) 
səslənsə də mahiyyət birdir. Türkiyə və Azərbaycan türkləri baş tanrıya 
Tanrı, altaylar və şorlar tenqri, xaqaslar tiqir, şumerlər dinqir, yakutlar 
tanqara adlandırmışlar.31  

Tanrının sinonimi olan Dinqir sözünə, “Dinqir Rusaşe” şəklində 
Urartu mixiyazılı kitablarında rast gəlirik. Görünür, “Dinqir Rusaşe” Tanrı 
Rusanın ya da Tanrı Uruzun övladları anlamındadır. 32 Digər tərəfdən 
Urartu çarlarının adı olan Rusa adı Uruz şəklində Tanrı adına sinonim kimi 
eyniləşdirilməklə yanaşı, o da iddia olunur ki, Uruz m.ö. I minillikdə etrusk 
tayfa ittifaqının sevgi və incəsənət tanrısı, Turan isə ilahəsi idi.33 

Türk və Tanrı sözlərində də yaxınlıq, doğmalıq vardır. “Avesta”da 
adı keçən turanlı Dureketay Turuqtaydır ki, onu da Tenqritay/ Taqritalyla 
eyniləşdirmək mümkündür.34 Tenqri, Tanrı  və Türük sözlərinin doğmalığı 
Türk şəxs adlarında da öz əksini tapmışdır. 

XI  əsrdə Mahmud Kaşğarlı “Tanrı” sözünü Allah anlayışı nın  
sinonumi kimi vermişdir. Sadəcə, o bir müsəlman kimi artıq türklərin göy 
üzünə tanrı deməsini kafirlik hesab etmişdir.35 Bütün hallarda Kaşğarlı Türk 
xalqlarının İslamaqədərki dini inanclarına daha çox hörmətlə yanaşmışdır.36 

Akademik Ziya Bünyadov “Tanrı” və “Göy Tanrı” anlayışları ilə 

 
28 Ağasıoğlu Firudin. Azərbaycan Türklərinin İslamaqədər tarixi. II Bitik: Tarixi coğrafiya. 

Bakı,  “Ağrıdağ”, 2014, s.150 
29 Ağasıoğlu Firudin. Azərbaycan Türklərinin İslamaqədər tarixi. III Bitik: Az ərbaycanda 

qurulan qədim dövlətlər. Bakı, “Ağrıdağ”, 2014, s.153 
30 Yenə orada, s.118,121 
31 Azərbaycan mifoloji mətnləri. Bakı, Elm, 1988, s.52 
32 C əfərsoy İlhami. İber və Hay folklorunda türk mifik təfəkkürünün  izləri. Bakı, “Xəzər 

univer.,”, 2006, s.24 
33 Marr  N.Y. İştar. Yafetiçeskiy sbornik. vıp.V, Leninqrad, 1927, s.122-124 
34 Ağasıoğlu Firudin. Azərbaycan Türklərinin İslamaqədər tarixi. II Bitik: Tarixi coğrafiya. 

Bakı,  “Ağrıdağ”, 2014, s.326 
35 Kaşğarlı Mahmud. Divanü Luğat-İt Türk.  Konya, Egitim Kitabevi, 2012, s.484 
36 Yenə orada, s.15-16 



 

21 
 

bağlı yazırdı ki, bugünkü Orta Asiya Türk şivələrinin əksəriyyətində Tenqri 
“Tanrı” və “Göy” mənalarını ifadə edir. Ona görə Türkiyə türkcəsində isə 
bu söz (olduqca qədimləşmiş) yalnız “Allah” mənasında işlənmişdir: 
“Orxon-Yenisey kitabələrində Tenqri daim ilahi bir qüdrət kimi göstərilir: 
onun iradəsi ilə kaan (xaqan, hökmdar) iqtidara gəlir və şəxsən bu hökmdar 
Tenqri kimi və Tenqri doğumludur və Tenqri tərəfindən yaradılmışdır. 
Tenqri Türk xalqını qoruyur, onun milli varlığı, daimliyini təmin edir və 
türk bəylərinin düşmən üzərində qələbə çalmalarını dəstəkləyir. Bu sifətilə, 
xüsusən türklərin hamisi olaraq T ürk Tenqrisi adlanır”.37 

Akademik Nizami Cəfərova görə, “Oğuz  K ağan” dastanından 
başlayaraq son  oğuznamələrə qədər 
gözdən keçirilmiş müxtəlif xarakterli mətnlər deməyə əsas verir ki,  
onlar poetik struktur etibarilə biri digərinin birbaşa davamı olsa da, ideya-
məzmunca üç dövrü əhatə edir:  

1) T ürk tanrıçılığı dövrü (e.ə. I  minilliyin sonlarından, b.e. 
I  minilliyin əvvəllərinə qədər); 

2) T ürk tanrıçılığının müsəlmanlıq iddiaları dövrü (I  minilliyin əvv
əllərindən orta əsrlərin sonlarına qədər); 

3) T ürk etnosunun müstəqil T ürk xalqlarına ayrılmasından sonrakı 
“qarışıq” dövr (orta əsrlərin sonlarından sonrakı dövr). 38 

Hesab edirik ki, Oğuz Ata T ürk xalqları arasında əvvllər mövcud olmuş, ancaq sonralar müxtəlif 
səbəblərdən unudulmağa başlamış Tanrıçılıq təlimini “Göy Tanrı”, “Göy 
Tanrıçılıq” kimi yenidən bərpa etmişdir.  Hər halda “Oğuz Kağan” dastanı və 
“Oğuznamə”lərdən, xüsusilə də uyğur “Oğuznamə”sindən bəlli olur ki, 
Oğuz Ata dünyaya gəldiyi dövrdə Türk xalqları arasında tək Tanrıçılıq 
sistemi pozulmuş, türklər kafirliyə üz tutmuşlar. Oğuz Ata isə başda atası 
Qara xan və əmiləri olmaqla Tanrıçılqıdan uzaqlaşmış “kafir”lərə qarşı 
mübarizə apararaq onlar üzərində qələbə əldə edərk “Göy Tanrı” dinini 
təsis etmişdir.39 

Bu baxımdan Oğuz Atadan öncə Tanrıçılıq təliminin olması, ancaq 
zamanla unudulmuş, pozulmuş  Tanrıçılığın Oğuz Ata tərəfindən “Göy 
Tanrıçılıq”, “Göy Tanrı” kimi bərpa olunması çox inandırıcıdır.  

Böyük Türk mütəfəkkiri Əli bəy Hüseynzadə yazır ki, şamanizmlə 
(Qamlıq-Maqların təlimi) yanaşı türklərin əsas dini-fəlsəfi təlimi “Göy 
Tanrı” olmuşdur. Bəzi şamanların yanlış əməlləri nəticəsində “şamanizm” 
bütpərəstliyə çevrilsə də, ancaq “şaman” bütpərəstliyi uzun sürməmiş və 

 
37 Bünyadov Z.M. Dinlər, təriqətlər, məzhəblər. Bakı, Şərq-Qərb, 2007, s.263 
38 C əfərov N. “Oğuznamələr”də Türk tanrıçılığının müsəlmanlıq iddiaları. Ədəbiyyat qəzeti. 
- 2024.- 6 aprel, №11-12.- s. 32-33. 
39 Rəşidəddin, F. Oğuznamə. Bakı:  Azərbaycan Milli Ensiklopediyası NPB, 2003, s.18-19 



 

22 
 

Göy Tanrıçılıq dini yaranmışdır: “Fəqət şu təəddüd ilahə ilə bərabər Türk 
oğuzlarda vəhdaniyyəti-rəbbaniyyə fikrinə bir meyil bulunduğuna sahibüs-
səma mənasına gələn və ilahülilahə olması möhtəmil olan “Tanrı”, yəni Gög 
Tanrı və yaxud sadəcə “Gög” denilən Allaha dəlalət ediyor. Qədim türklərin 
ruha etiqadları var idi. Orxon abidəsinə görə ruh bir quş şəklində təsəvvür 
olunuyordu. Movtayı dəfn etmək adəti dəxi talibi-diqqətdir”.40 

Tanrıçılığı Azərbaycan xalqının ən qədim dini -mifoloji 
təlimlərindən biri sayan tanınmış mifoloq alim Mirəli Seyidova görə, qədim 
türklərin su, od, ağac, torpaq, yer, günəş, müxtəlif rənglər (ağ, göy, qara, 
qırmızı, sarı) haqqında özünəməxsus inancları olmuşdur. Bütün bunları, 
çoxillik tədqiqatlarının nəticəsi olaraq aşkar edən M.Seyidov hesab edir ki, 
qədim türklər arasında “Göy-Tanrı”ya inam təsadüfən yaranmamışdır: 
“Türkdilli xalqlarda Göy–tanrı sayılırmış. Hər şey onun iradəsinə tabe imiş. 
Buna görə də tanrı–Göy sonralar tanrı–allah anlamını da almışdır. Bəllidir 
ki, tanrı ilkin göy–səma demək imiş. Göyün–tanrının baş tanrı sayılması 
əsas vermişdir ki, onun rəngi də müqəddəs sayılsın”.41 M.Seyidov yazır ki, 
qədim türklərdə “Göy-Tanrı” ideyası o qədər güclü olmuşdur ki, onlar 
xaqanı göy kimi göydə doğulmuş təsəvvür etmişlər. Hətta hunlar öz ulu, 
əcdad babaları Metenin oğlunu “tanrının oğlu”, onu “Yer və Göy”dən do-
ğulmuş, Günəşlə, Ay tərəfindən məmur edilmiş saymışlar.42 Deməli, əski 
türklərə görə xaqanı Göy Tanrı təyin edirdi, yaxud da xaqan Göy Tanrının 
yer üzərində elçisi idi. Əski türklərin inamında “Göy” həm də yüksəklik, 
genişlik, ucalıq mənasını daşımış, öz əksini ailə və dövlət qurluşunda da 
tapmışdır.  

Vəli Həbiboğlu da Azərbaycan türklərinin qədim inanclarında tan-
rıçılığın xüsusi yer tutduğunu qeyd edərək yazır ki, qədim türklərin, o 
cümlədən Azərbaycan türklərinin mifoloji dünyagörüşündə Yer və Göyün 
ayrılması Tanrıyla bağlıdır: “Bu da onu göstərir ki, qədim türkdilli xalqlar 
arasında təkallahlılıq inamı çox güclü olmuşdur. Məhz buna görə də türk 
xalqlarının bir çoxunda həyatın, kainatın yaradılışı anlayışının özü Tanrı, 
Allahla əlaqələndirilir”.43  

Ağayar Şükürov da türklərin əski inamları arasında tanrıçılığın əsas 
yer tutmasına əmindir: “Qədim türk mifologiyasının allahlar panteonunda 
birinci – mərkəzi yeri tenqri-tanrı tutur. Tenqri, yaxud çox vaxt deyildiyi kimi, 
Göy T anrı qədim türklərin “əsil dini gerçək inam bəslədikləri”dir. Bu, bütün 
qədim türklərin ana kultu idi. Qədim türklər üçün Günəş, Ay və Ulduzlar Tanrı 
deyil, sadəcə çox əziz varlıqlar idilər. Tanrı isə kainata hakim olan bütün göy 

 
40Hüseynzadə Ə. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Şərq-Qərb, 2007, s. 64 
41 Seyidov, M. Azərbaycan xalqının soykökünü düşünərkən. Bakı: Azərnəşr, 1989, s.164 
42 Yenə orada, s.168 
43 H əbiboğlu, V. Qədim türklərin dünyagörüşü. Bakı: “Qartal”, 1996, s.80 



 

23 
 

üzü idi”.44 O qeyd edir ki, qədim türklərin allahları panteonunda baş Allah 
Göy Tanrı hesab olunmuşdur. A.Şükürova görə, qədim türklərdə “Göy 
Tanrı” ideyasına aşağıdakılar aid idi: 1) göyə işarə; 2) yaradıcı funksiya; 3) 
hamilik funksiyası; 4) insan taleyini müəyyənl əşdirən funksiya; 5) 
cəzalandırıcı funksiya; 6) kişi başlanğıcı ilə əlaqə funksiyası.45  

Fəlsəfə elmləri doktoru Zümrüd Quluzadə yazır ki, Allah haqqında 
oğuzların təsəvvürləri, ortodoksal İslamdakı təsəvvürlərdən fərqlidir və 
onlarda İslamdan öncəki Türk xalqları dini təsəvvürlərinin ünsürləri geniş 
yer tutur: “Oğuzların təsəvvürlərində Allah təkdir, qüdrətlidir, mərhəmət, 
kömək, var-dövlət və ölüm Onun ixtiyarındadır. Allah uca göydədir. O, heç 
bir şeylə müqayisə olunmayandır; “bütün dünyaların yaradıcısıdır””.46 

2003-cü ildə nəşr olunan “Azərbaycan Respublikasının dövlət 
rəmzləri” kitabında yazılır ki, Azərbaycan bayrağında öz əksini tapmış mavi 
(göy) rəng qədim türklərdə mövcud olmuş dini inanc – Tanrıçılıq dini ilə 
bağlıdır: “Qədim türklər Tanrıya (Allaha) “Göy  Tanrı” deyə müraciət 
edirdilər. Onların inancına görə, göy (mavi) sözü səmanın rəngini bildirdiyi 
üçün müqəddəs sayılırdı. Buna görə də, göy (mavi) rəng müqəddəs göyün 
olduğu kimi, həm də Tanrının (Allahın) simvolu idi. Bir əşyanı göy (mavi) 
boya ilə rəngləmək, yaxud həmin sözlə yanaşı işlətmək (“Göy Tanrı” 
ifadəsində olduğu kimi) əski türk mifik düşüncəsinə görə, müqəddəs, qutsal 
sayılırdı”.47 Bu kitabda yazırlar ki, göy (mavi) rəngin türk varlığının, 
türklüyün simvolu kimi orta əsrlərdə və müasir dövrdə bir sıra türksoylu 
dövlətlərin bayraqlarında əks olunması, əski türklərdəki qədim inancın 
saxlanması kimi yozulmalıdır: “Deməli, mavi rəng əski türk inancları ilə 
bağlı olaraq türklüyün rəmzi, simvolu kimi Azərbaycan bayrağına daxil 
edilmiş, XX əsrin əvvəllərində milli tərəqqi və milli istiqlalın siyasi 
doktrinası olan “türkləşmək, müasirləşmək, islamlaş maq” ideoloji 
modelinin bir istiqamətini simvollaşdırmışdır”.48  Bizə də elə gəlir ki, 
türkçülüyün simvolu olan göy (mavi) boya, eyni zamanda tanrıçılığın 
rəmzidir. Göy boya türkçülüyü əks etdirdiyi qədər də, tanrıçılığı – təkallah-
lılığı da ifadə edir. Bu anlamda türkçülük tanrıçılıq, yəni tək olan Allaha 
inam deməkdir. Deməli, islamda yaşıl boya, tanrıçılıqda isə göy boya tək 
olan Allahı əks etdirir və hər ikisində dini-fəlsəfi məna vardır. Bu baxımdan 
türklərin tanrıçılıqdan sonra islama tapınmalarını başa düşmək çətin 
deyildir. 

 
44 Şükürov, A. Mifologiya. VI kitab//Qədim türk mifologiyası. Bakı, Elm, 1997, s.24 
45 Yenə orada, s.25-26 
46 Quluzadə Zümrüd. XI-XII əsrlərdə Azərbaycan fəlsəfəsi // Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  
Bakı: “Elm”, 2014, s.181 
47 Mərdanov, M. və Quliyev, Ə. Azərbaycan Respublikasının dövlət rəmzləri. Bakı: Çaşıoğlu, 
2003, s.80 
48 Yenə orada, s.81 



 

24 
 

Seyfəddin Rzasoya görə, Oğuz mifologiyasında kosmos öz yaşam   
impulslarını xaosdan alır: kosmosla xaos arasında özünüyaratmanın 
mürəkkəb sinergetik strukturunu nəzərdə tutan dimamik əlaqə sistemi var. 
O, yazır: “Kosmosu təmsil edən fərdin xaosla istənilən əlaqəsinin vasitəsi, 
üsulu və funksional mexanizmi inisiasiya rituallarına müncər olunur. 
Demək, oğuz xaosunun bərpasının obyektində məhz ritual məkanı və onun 
struktur elementləri durmalıdır...  Bu istiqamətdə apardığımız 
eksperimentlərdə dörd əsas nəticə əldə etmişik: birincisi, oğuz mifoloji 
düşüncəsində xaos ayrıca dünya şəklində təsəvvür olunmuş və “yalançı 
dünya” adlanmışdır; ikincisi, “yalan” və “yalançılıq” oğuz xaos modelinin 
uyğun olaraq əsas prinsip və davranış formulunu təşkil edir; “dəli” 
(semantemi) və “dəlilik” (statusu) bütün hallarda hər hansı şəkildə xaosla 
ritual bağlılığın işarə vahidləridir; dördüncüsü, oğuzların “kiçik ölüm” 
adlandırdıqları”yuxu” semantemi xaosa girib -çıxmanın mediativ 
mexanizmidir.49 

Müəllifi bəlli olmayan “Oğuz Kağan” dastanı və qədim 
“Oğuznamə”lər əslində Oğuz Atanın özü ilə birbaşa bağlı olub, onun 
dünyagörüşünün əksidir. Yaxud da ilk “Oğuznamə”ləri müdriklərin başçısı, 
məsələn Ulu Türük (Uluq Turuk) qələmə almışdır. Aybək Dəvadarinin 
“Oğuznamə” haqqında yazdığı aşağıdakı fikirlər qədim “Oğuznamə” ilə 
bağlıdır: “Türklərdə çox önəmli bir kitab daha vardır. Bu kitaba türklər çox 
dəyər verirlər və əldən-ələ dolaşdı-rırlar. Adı Oğuznamədir. Bu kitabın 
içində Oğuzun günlük yaşamı, ilk kağan oluşu, adını və namını Oğuz olaraq 
alışı anladılmışdır...”.50 

Qədim “Oğuznamə”lərdən biri uyğur “Oğuznamə”sidir. Uyğur 
“Oğuznamə”si digər “Oğuznamə”lərdən fərqli olaraq çox cüzi şəkildə İslam 
dininin təsirinə məruz qalmışdır. 51 

Uyğur “Oğuznamə”sində Oğuzun dünyaya gəlməsi belə yazılır:  

...kene kunlerden bir kun Ay kağan nunq 

Gözü yarıb butadı erkek oğul toğurdı.52 

Qədim, ilk “Oğuznamə”lər sonralar “Atalar sözü”, “Ata sözləri” 
kimi də tarixə düşmüşdür. Əslində burada qeyd olunan “Ata” anlayışı 
bilgəliyi, müdrikliyi ifadə edir. Şübhəsiz, Türk tarixində ilk bilgə atalardan 
biri ya da birincisi yenə də Oğuz Atadır. 

 
49 Rzasoy Seyfəddin. Oğuz mifologiyası. Bakı, “Nurlan”, 2009, s.142 
50 Demir, Necati (Ön sözün müellifi ve tertibçi). Türklerin en eski destani Ulu Han Ata 
Bitiği. İstanbul,  Ötüken, 2018, s.77-78 
51 Bayat Füzuli. Oğuznamə(lər). D ədə Qorqud kitabı. Ensiklopedik lüğət. Bakı: Önd ər 
nəşriyyatı, 2004, s.255-274 
52 Bayat Füzuli. Oğuz epik ənənəsi və “Oğuz Kağan” dastanı. Bakı, Sabah, 1993, s.110 



 

25 
 

Oğuz Atanın dünya, həyat, ölüm, əxlaq, varlıq və digər məsələlər 
haqqında baxışlarını əks etdirən “Oğuznamə”lərin yeni variantları orta 
əsrlərdə qələmə alınmışdır. Həmin “Oğuznamə”lərdən birinin müəllifi 15-
ci əsrdə Osmanlıda yaşamış Yazıçıoğlu Əlidir. Osmanlı padşahı II. Muradın 
istəyi ilə “Təvarix-i Ali Səlcuq” (“Səlcuqların tarixi”) əsərini qələmə alan 
Yazıçıoğlu Əli bu zaman Anadolu Səlcuqlu Dövlətinin tarixçisi İbn Bibinin 
“Əl-Əvamirül-Aliyyə fil -umuril-Aliyyə” və Fəzlullah Rəşidəddin 
Həmədaninin “Cam i ət-Təvarix” adlı əsərlərindən, tarixi Oğuz 
əfsanələrindən və uyğurca yazılmış “Oğuznamə”dən istifadə etmişdir.  

Yazıçıoğlu Əli  “Təvarix-i Ali Səlcuq”un Oğuznamə bölümündə 
Oğuz Atanın düşüncələrinə geniş yer vermişdir. Həmin kitabda yazılır: 
“Oğuz Kağanın törə olaraq bəlirləyib vəsiyyət etdiyi; əxlaqi mövzuları 
içərən, hal və tavr anladan, ata sözləri və hikmətli sözlər, daha öncə yoxdu. 
Onun mübarək sözlərindən meydana gəldi. Yəni bu əxlaq qaydalarını 
bəlirləyən sözlər, hikmətli sözlər hal və tavr anladan sözləri o vəsiyyət olaraq 
söylədi. Bu sözlər törə halına gəldi”.53  

“Təvarix-i Al-i Səlcuq”un Oğuznamə bölümündə Oğuz Atanın ya 
da Oğuz Kağanın buyurduğu törə və yasasından bir neçəsi bunlardır: “Oğuz 
Kağan buyurdu: Hər kim on kişilik bir topluluğu yönətəbilir, əlli kişilik bir 
topluluğu da yönətəbilir. İştə o, min bəyi olmaya layiqdir. Hər kim öz evinin 
düzənini düzəbilir və qurabilir, onbaşı olmaya layiqdir. Hər kim min kişilik 
bir topluluğu yönətəbilr, tümən bəyi olmaya layiqdir. Hər kim bir tüməni 
yönətə bilirsə boy başı olması uyğundur. O, bir boya xan ola bilər...  

Oğuz Kağan buyurdu: Üç bilgənin doğru bulduğu sözü hər yerdə 
söyləmək gərəkir. Hər kişi öz sözünü, başqasının söylədiyi sözləri üç 
bilgənin söylədiyi sözlərlə qarşılaşdırsın. Əgər uyğun  düşərsə onu söyləmək 
olur. Əgər söz, üç bilgənin sözlərinə tərs isə o sözü söyləməmək gərəkir...  

Oğuz Kağan buyurdu: Heç quşqusuz ərinin yaxşı adını xatun kişi 
çıxarır. Bunun üzərinə xatun kişinin də topluluqlarda və məclislərdə yaxşı 
adı danışılır. Yaxşı ər, yaxşı xatun kişi vəsiləsi ilə olunur. Əgər xatun kişi 
yaramaz və pis bir qadın deyilsə belə erkəyinin yolsuzluğu və tədbirsizliyi 
yenə də qadından bilinir”....54 

Ən məşhur “Oğuznamə”lər in müəlliflərindən biri Fəzlullah 
Rəşiddədindir ( 13-14-cü əsrlər) . Onun “Came-ət-Təvarix” adlı əsərinin 
“Tarixi-oğuzan və türkan və hekayəti-cahangiri-u” adlanan ikinci fəslini 
təşkil edən “Oğuznamə” əsaslı mənbələrdən biri hesab olunur. Fəzlullah 
Rəşidəddin yazır ki, T anrıçılıq-Göy Tanrı dinini Oğuz xan ya da Oğuz Ata 

 
53 Demir, Necati. Türklüğün Binlerce Yıllık Anayasası: Oğuz Kağan Töresi (Vasiyyetleri ve 
Öğütleri).  İstanbul,  Ötüken, 2018, s.29 
54 Yenə orada, s.33-34 



 

26 
 

formalaşdırıb və türklər arasında yayıb. 55  Fəzlullah Rəşidəddinin 
“Oğuznamə”sində Yuşi Xoca və onun oğlu Qara Sülük (Uruq Turuq) isə 
Xaqana yol göstərən və gələcəyi görən müdriklər idi.56 Qara Sülük Oğuz 
xaqanın məsləhətçisi, qəbiləbirləşməsinin başçısı kimi ən çətin anlarda çıxış 
yolu tapırmış. 

Eyni zamanda, Xarəzmin (14-15-ci əsrlər), Salar Babanın (16-cı 
əsr), Nurməhəmməd Əndəlibin (18-ci əsr) 57  və başqalarının da qələmə 
aldığı, təqribən 25-ə qədər “Oğuznamələr” vardır.  

Akademik İsa Həbibbəyliyə görə müxtəlif əsrlərdə ayrı-ayrı 
müəlliflər tərəfindən yazılmış “Oğuznamə” yaradıcılarının əsas vəzifəsi 
geniş mənada oğuz türklərinin meydana çıxması, formalaşması və inkişafı 
tarixi haqqında yayılmış rəvayətləri və tarixi məlumatları toplayıb müəyyən 
sistemə salmaq və özlərinə məxsusşərhlərlə tərtib etdirərək yazıya 
almaqdan və yaymaqdan ibarət olmuşdur.58 

Nəticə. Beləliklə, Türk Ata ya da Oğuz Atanın bir ya da ayrı-ayrı 
insan olaraq ilk bilgə Atalarımızdan biri olması haqqında dəqiq bilgi yoxdur. 
Ancaq bir çox bilgilər bizə deməyə əsas verir ki, Oğuz Ata və Türk Ata 
müxtəlif dövrlərdə yaşamış ayrı-ayrı müdrik atalarımız ya da bilgələrimiz 
olmuşdur. Eyni zamanda, hər iki bilgəmiz Tanrıçılıq təlimində mühüm rol 
oynamış atalarımız olub, ancaq müəyyən dərəcədə fərqli baxışlar sistemi 
olmuşdur. Məhz bu səbəbdəndir ki, Türk Atanın Tanrıçılıq təlimi sonralar 
onun adıyla bağlı olaraq “Türk törəsi”, Oğuz Atanın Tanrıçılıq təlimi isə 
“Gök”, “Gök Tanrı” təlimi kimi adlanmışdır. Təsadüfi deyil ki, bu anlamda 
“Tanrı” sözü “Türk”, “Oğuz” sözü isə “Gök” qavramları ilə eyniləşdirilir. 
Maraqlıdır ki, 6-7-ci əsrlərdən etibarən oğuzlar və türklərin eyni birliyə daxil 
olması nəticəsində dini-fəlsəfi sistemdə “Gök Tanrıçılıq”, sosial -siyasi 
sistemdə isə “Türk budunu”  anlayışları öz yerini tapmış, hətta bu birliyin 
əsasında “Gök Türk” Xaqanlığı təsis olunmuşdur. Görünür, buna səbəb 
Oğuz Ata və Türk Atanın aşağı-yuxarı eyni dini-fəlsəfi təlim və törədən çxış 
etməsi idi ki, onların davamçıları Tanrıçılığın və Türklüyün vəhdətindən 
başqa bir yol görməmişlər.  

Ümumiyyətlə, fikrimizcə, Türk xalqlarının fəlsəfi fikir tarixində 
mühüm yeri Tanrıçılıq tutmuş, bu dini-fəlsəfi təlimin əsas nümayəndələri 
Türk Ata, Oğuz Ata, Qorqud Ata, Maq Ata (Qam-Ğam Ata), Xızır Ata və 
başqaları olmuşlar.  Sadəcə, həmin bilgə atalarımızın Tanrıçılıqla bağlı 
baxışlar sistemi nüvə baxımından eyni ya da bənzər olsa da, ancaq 
fərqliliklər də olmuşdur. Ona görə də Oğuz Atanın dünyagörşü ilə Türk 

 
55 Rəşidəddin, F. Oğuznamə. Bakı:  Azərbaycan Milli Ensiklopediyası NPB, 2003, s.18 
56 Rəşidəddin, F. Oğuznamə. Bakı:  Azərnəşr, 1992, s.15 
57 Əndəlib, Nurməhəmməd. Oğuznamə. Bakı, “Ulu”, 2010, s.44 
58 H əbibbəyli İsa. “Kitabi-Dədə Qorqud”: yazılı epos və ya epopeya.  Bakı, Elm, 2020, s.97 



 

27 
 

Atanın dünyagörüşü (eləcə də digərləri) arasında yalnız bənzərlikləri deyil 
fərqlilikləri də görüb tədqiq etmək zəruridir. Bu bənzərliyi Qorqud Ata ilə 
Qam Ata arasında da aparan tədqiqatçılar vardır. Başqa sözlə, bəzi 
tədqiqatçılar da Qorqud Ata ilə Qam Atanın eyni bilgə atamızın olduğuna 
inandıqları halda, fərqli düşünənlər də az deyildir. 

 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

 

Ağasıoğlu Firudin. Azər xalqı (Seçmə yazılar). Bakı,“Ağrıdağ”, 
2000 

Ağasıoğlu Firudin. Azərbaycan Türklərinin İslamaqədər tarixi. I 
Bitik: Tarixi qaynaqlar. Bakı,  “Ağrıdağ”, 2014 

Ağasıoğlu Firudin. Azərbaycan Türklərinin İslamaqədər tarixi. II 
Bitik: Tarixi coğrafiya. Bakı,  “Ağrıdağ”, 2014 

Ağasıoğlu Firudin. Azərbaycan Türklərinin İslamaqədər tarixi. III 
Bitik: Azərbaycanda qurulan qədim dövlətlər. Bakı, “Ağrıdağ”, 2014 

Atalar sözü. (Toplayanı: Ə.Hüseynzadə). Bakı, Yazıçı, 1985 

Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. 10 cildd ə, II cild. Bakı, Elm, 2020 

Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. 10 cilddə, I cild. Bakı, Elm, 2018 

Azərbaycan folkloru. Bakı, Şərq-Qərb, 2005 

Azərbaycan mifoloji mətnləri. Bakı, Elm, 1988 

Bayat Füzuli. Oğuz epik ənənəsi və “Oğuz Kağan” dastanı. Bakı, 
Sabah, 1993  

Bünyadov Ziya. Dinlər, təriqətlər, məzhəblər. Bakı, Şərq-Qərb, 
2007 

Cəfərov Nizami. “Oğuznamələr”də Türk tanrıçılığının 
müsəlmanlıq iddiaları. Ədəbiyyat qəzeti. - 2024.- 6 aprel, №11-12 

Cəfərov Nizami. Azərbaycanşünaslığın əsasları. Bakı: Pedaqogika, 
2005 

Cəfərsoy İlhami. İber və Hay folklorunda türk mifik təfəkkürünün  
izləri. Bakı, “Xəzər univer.,”, 2006 

Demir, Necati. Türklerin en eski destani Ulu Han Ata Bitiği. 
İstanbul,  Ötüken, 2018 

Demir, Necati. Türklüğün Binlerce Yıllık Anayasası: Oğuz Kağan 
Töresi (Vasiyyetleri ve Öğütleri).  İstanbul,  Ötüken, 2018  

Elekberli Faiq. Turan Uyğarlığına giriş: Turan Mefkuresi ve 
Tanrıcılık. 1. Kitab. İstanbul, Çinaraltı yayınları, 2025 



 

28 
 

Əbülqazi Bahadır xan. Şəcərəi-Tərakimə (Türklərin soy kitabı). 
Bakı: Azərbaycan Milli Ensiklopediyası, 2002 

Əfzələddin Əsgər. Oğuznamə yaradıcılığı. Bakı, Elm və təhsil, 2013 

Əfzələddin Əsgər. Oğuznamələr // Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. 
10 cilddə, I cild. Bakı, Elm, 2018 

Ələkbərli Faiq. Turan sivilizasiyasına giriş: Turan məfkurəsi və 
Tanrıçılıq.  Bakı, “Elm və təhsil”, 2021 

Əlizadə Samət (tərtibçi müəllif). Oğuznamə. Bakı, Yazıçı, 1987 

Əndəlib Nurməhəmməd. Oğuznamə. Bakı, “Ulu”, 2010 

Əsatirlər, əfsanə və rəvayətlər. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2005 

Fahrettin M.Kırzıoğlu. Dede Korkut Oğuznameleri. Ankara, 
AtatürkKültür Merkezi Yayınları, 2000 

Həbibbəyli İsa. “Kitabi-Dədə Qorqud”: yazılı epos və ya epopeya.  
Bakı, Elm, 2020 

Həbiboğlu Vəli. Qədim türklərin dünyagörüşü. Bakı: “Qartal”, 
1996 

Hüseynzadə Əli bəy. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007 

Hüseynzadə Əli bəy. Siyasəti-Fürusət. Bakı, “Elm”, 1994 

Hüseynzadə Əli bəy. Türklər kimdir və kimlərdən ibarətdir. Bakı, 
Mütərcim, 1997 

İbn Fadlan seyahetnamesi. İstanbul, 1975 

Karatay Osman. Oğuz Hanın kimliği ve tarihi kişiliği üzerine// 
Çağdaş bilimler işiğında Oğuz Kağan destanı. Ankara, Kripto, 2014  

Kaşğarlı Mahmud. Divanü Luğat-İt Türk.  Konya, Egitim Kitabevi, 
2012 

Quluzadə Zümrüd. XI -XII əsrlərdə Azərbaycan fəlsəfəsi // 
Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 2014 

Marr  N.Y. İştar. Yafetiçeskiy sbornik. vıp.V, Leninqrad, 1927 

Mədətoğlu Aydın.Türklər (tarixi oçerk). Bakı, “E.L.” NPŞ MMC, 
2012 

Mənzum Oğuznamə. Qədim türkcədən uyğunlaşdıran və ön sözün 
müəllifi İ.Osmanlı. Bakı, Ulu, 2005 

Mərdanov, M. və Quliyev, Ə. Azərbaycan Respublikasının dövlət 
rəmzləri. Bakı: Çaşıoğlu, 2003 

Oğuznamə. Bakı, Şərq-Qərb, 2006 

Oğuznamələr. İşləyib çapa hazırlayanlar: K.V.Nərimanoğlu və 



 

29 
 

F.Uğurlu. Bakı: Bakı Universiteti Nəşriyyatı, 1993 

Rəhimoğlu Arif. Tanrıçılıq. Bakı, “Elm və Təhsil” nəşriyyatı, 2024 

Rəşidəddin, F. Oğuznamə. Bakı:  Azərbaycan Milli 
Ensiklopediyası NPB, 2003 

Rəşidəddin, F. Oğuznamə. Bakı:  Azərnəşr, 1992 

Rzasoy Seyfəddin. Oğuz mifologiyası. Bakı, “Nurlan”, 2009 

Salar Baba. Oquz ve övlad ve etba ve bakı-ye etrak tarıxı. Orijinal 
tekstin ılmı düzücisi Z.M.Muxammedova. Aşqabat, 1992 (türkmence) 

Seyidov, M. Azərbaycan xalqının soykökünü düşünərkən. Bakı: 
Azərnəşr, 1989 

Sümer Faruk. Oğuzlar. Bakı, “Elm”, 1994 

Şükürov, A. Mifologiya. VI kitab//Qədim türk mifologiyası. Bakı, 
Elm, 1997 

Taberi. Milletler ve Hükümdarlar Tarihi, II cild. İstanbul, MEB 
yayınları, 1991, s.649, 731-745 

Tanrıkulu Murat. Oğuz Kağan destanında geçen etnonimler ve yer 
adları/ Çağdaş bilimler işiğında Oğuz Kağan destanı. Ankara, Kripto, 2014 

Türk xalqları ədəbiyyatı. Qədim dövr. Bakı: Çaşıoğlu- Az.Atatürk 
Mərkəzi, 2006 

Ülken, Hilmi Ziya. Türk tefekkür tarihi. Istanbul: Yapı Kredi 
Yayınları, 2013 

Мовсумова Л.Д. Тэнгрианство: сочетание мифологических, 
религиозных и философских начал в религии древних тюрков. Баку, 
“Füyuzat”, 2023  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

30 
 

II FƏSİL  

QORQUD ATANIN DÜNYAGÖRÜŞÜ  – 

QORQUDÇULUQ TƏLİMİ  
                                             

Giriş.  Türk xalqlarının fəlsəfəsi mahiyyət etibariylə tək Tanrıçılığa 
əsaslanan vəhdətçi, ahəngçi və monist dünyagörüş olub ki, bu fəlsəfəni 
izləyənlərdən biri də Qorqud Ata ilə bağlı olan Qorqudçuluq təlimidir. 
Başqa sözlə, İslam dininin meydana çıxmasına qədərki dövrdə yaşamış, 
hətta İslamla da bağlanılmasına çalışılmış böyük Türk bilgələrindən biri 
Azərbaycanın Dərbənd şəhərində dünyaya gəlmiş Qorqud Atadır  
(təxminən e.ə. 1-ci minilliyin əvvəlləri). Bu baxımdan Qorqud Ata ya da 
Dədə Qorqudun bir müdrik kimi Tanrıçılıqdan İslama keçid arasında bir 
körpü rolu oynaması sonrakı dövrün məhsulu olsa da, burada düşündürücü 
məqamlar da vardır. Əgər Qorqud Atada əsasən Tanrıçılığın (Göy Tanrı) 
etiqadları, Türk dünyagörüşü öz əksini tapmışdırsa, o, İs lamı “qəbul 
etmək”lə hər iki dünyagörüşün sintezindən, bütövlüyündən çıxış etmişdir. 
Bir sözlə, Qorqud Ata İslam dininə “tapınmaq”la Türkün öz din -fəlsəfi 
dünyagörüşündən imtina etməmiş, tək Tanrıçılıq dini -fəlsəfi sisteminin 
yeni bir mərhələsinə (Qorqudçuluğa) qədəm qoyulmasına çalışmışdır.  

Əgər tanrıçılıqdan, Qorqud Atanın təbirincə desək, uludan ulu 
Tanrıdan danışırıqsa şübhəsiz, “Uludan Ulu Tanrı” yalnız İslamın, 
Yəhudiliyin, yaxud da Xristianlığın ortaya qoyduğu ilahi bir anlayış deyil. 
Tanrı inancı Samilərdə, Arilərdə, Turan xalqlarında və digər xalqlarda da 
olmuşdur. O başqa məsələdir ki, Tanrıya inanc məsələsində hansı xalq onu 
daha çox sistemləşdirib. Qənaətimizcə, türklərdə Tanrı və İnsan ideyası 
daha çox dünyəvilik anlamında olub. Zatən türklərin bir çoxları İslam dinini 
qəbul etmələrinə baxmayaraq, İslam dini ilə yanaşı yenə öz milli həyat 
tərzini, milli adət -ənənələrini bir sözlə törələrini qoruyub saxladılar. 
T ürklük və islamlıq bir bütünlük təşkil etmiş, Türklük özündə İslam dinini 
və İnsanlığı birləşdirən bir ülkü olmuşdur. Başqa sözlə, Türklük İslamlıqla 
yanaşı qardaşlıq, sevgi, insanlıq, xeyirxahlıq, ədalətlik kimi başa 
düşülmüşdür. 

T anrıçılığa, o cümlədən bu dini-fəlsəfi dünyagörüşün erkən orta 
əsrlərdə Azərbaycanda və Türkistanda başlıca qaynağı olan “Kitabi-Dədə 
Qorqud” eposuna Azərbaycan tarixinə, ədəbiyyatına, mədəniyyətinə, 
fəlsəfəsinə xüsusi yer verilməli, orta və ali məktəblərdə tədris olunmalıdır. 
Azərbaycanda dini, fəlsəfi, sosial-siyasi fikirlərin yalnız zərdüştilik və 
“Avesta”dan başlandığı haqqındakı mülahizələrə artıq son qoyulmalıdır. 
Fikrimizcə, “Avesta”nı bölgə və bəşəri mədəniyyətinin-fəlsəfəsinin tərkib 



 

31 
 

hissəsi kimi öyrənməklə yanaşı, qədim dövrlərdə T ürk dünyagörüşünü əks 
etdirən boyları (“Alp Ər Tonqa”, “Yaradılış”, “Oğuz Kağan”, “Göy Türk”, 
“Şu”, “Köç” və b.), mədəni abidələri (“Oğuznamə”, “Gültəkin”, “Orxon-
Yenisey”, “Kitabi-Dədə Qorqud” və b.) müt ləq mənimsəməliyik. Artıq 
Azərbaycanın ilk filosofunun Zərdüşt deyil, Türk Ata, Oğuz Ata, Qorqud 
Ata, Uluq Turuq, Anaxars, yaxud da başqa bir bilgənin olması ideyalarını 
təbliğ etməliyik. Eyni zamanda, bu gün azərbaycanlıların-türklərin yaz 
bayramında od, su, hava və torpağa olan münasibətin də zərdüştilikdən 
deyil, şamanizm, tanrıçılıq, “maqların təlimi” kimi dini-mifoloji, dini-fəlsəfi 
təlimlərdən qaynaqlandığını öyrənməliyik. Bu baxımdan i slamiyyətdən 
əvvəlki dövrdə oğuzların-türklərin, o cümlədən Azərbaycan türklərinin 
maddi və mənəvi həyatım əks etdirən ünsürlər, adət-ənənələr, əxlaq-etika, 
ədəb-ərkan normaları “Kitabi -Dədə Qorqud”da daha aydın ifadə  
olunmuşdur.59  

Əslində Qorqud Ata Tanrıçılıqdan İslama keçid üçün tarixi 
“gənc”ləşdirilmiş tanrıçı bir Atadır. Çünki Qorqud Atanın yaşadğı zamanla 
İslamın meydana gəldiyi dövrlər arasında böyük bir zaman kəsiyi var. Ancaq 
təqribən bir minilik tarixdə Qorqud Atanın yaşması mümkün olmadığı 
üçün deməli, burada başqa məqamlar vardır. Bizcə, bu məqamlardan biri, 
bəlkə də birincisi Qorqud Atanın Oğuzlar və Midiya dövründə mövcud 
olmuş qamlar təlimi ya da mağlar təlimi ilə bağlılığıdır. 

Qorqudşünaslardan Samət Əlizadə yazır ki, Qorqud Ata özü ən 
böyük şaman-kahin olub, peyğəmbər səviyyəsindədir: “ Onun sözündə 
xariqüladə qüvvə vardır, - “alqışı alqış, qarğışı qarğışdır”, “anısı tutanda” 
şamanlıq sehri və sözün gücü ilə Dəli Qarcarın qolunu qurudur. 
Qəhrəmanlara hər kəsin əməlinə, qabiliyyətinə və niyyətinə görə o, ad verir. 
Bir neçə nümunə istisna olmaqla, adlar İslam zehniyyətindən uzaqdır, 
qədim Oğuz zövq və təsəvvürünün məhsuludur”.60 Doğrudan da dastandan 
məlum olur ki, Türklər-Oğuzlar arasında birinci hörmətli adam, Qorqud 
Ata idi. “Oğuzun ol kişi təmam bilicisiydi, - nə diyərsə, olurdu. Qaibdən 
dürlü xəbər söylərdi. Həq təala onun könlünə ilham edərdi...   Qorqud Ata 
Oğuz qövminin müşkülünü həll edərdi. Hər nə iş olsa. Qorqud Ataya 
danışınca işləməzlərdi. Hər nə ki buyursa, qəbul edərlərdi; sözün tutub 
təmam edərlərdi...”.61  

“Kitabi-Dədə Qorqud”da Tanrıçılıq və şamanizmin izləri özünü 
daha çox büruzə verməsi təbiidir. Fəlsəfə elmləri doktoru Zümrüd 
Quluzadə hesab edir ki, Qamların təbliğ etdiyi tanrıçılıq fəlsəfəsini 

 
59 The Book of  Dede  Korkut,  Pengvin Books,  London,  1974,  r. 11-16. 
60 Əlizadə Samət. Tarixin yenilməz kitabı// Kitabi -Dədəm Qorqud (1999). Bakı: Yeni 
Nəşrlər Evi, s.8-9 
61 Kitabi-Dədəm Qorqud (1999). Bakı: Yeni Nəşrlər Evi, s.30 



 

32 
 

öyrənmək üçün, onların Kitabi-Dədə Qorqudda ortaya qoyduqları fəlsəfi 
məsələləri incələmək çox vacibdir: “Bunu bizdən Qam (şaman) oğlu qam 
Bayandır xanın türklərə başçılığı, başqa sözlə, əcdadlarımızın şamanizmə ta-
pınması tələb edir. Digər tərəfdən, dünya – təbiət və insanla üz-üzə duran 
hökmü rəvan şaman şəxsiyyəti etnik türk xarakterində özü nə inam, 
ötkəmlilik, qüdrət və cəsarətin olmasını müəyyən edir desək, bəlkə də 
yanılmarıq”.62 Bu baxımdan Qorqud Atanın qəhrəmanlarından biri olan 
Dəli Domrulun Tanrını mədh etmə tərzi xüsusilə diqqətəlayiqdir:  

Ucalardan ucasan,  

K imsə bilməz necəsən. 

Görklü T anrı!  

Neçə cahillər səni  

Göydə arar,  

yerdə istər.  

Sən xud möminlərin könlündəsən.  

Daim duran cəbbar Tanrı, 

Baqi qalan səttar Tanrı.63 

“Kitabi-Dədə Qorqud” dastanı Azərbaycanın oğuz tayfalarının 
əxlaqi normaları və mənəvi sərvətləri haqqında parlaq bir təsəvvür yaradır. 
Burada şan-şöhrət, cəsarət, mətanət, düşmənə qarşı mübarizədə 
qorxmazlıq, dönməzlik, vətənpərvərlik tərənnüm edilir. Əsərdə çətin 
məqamlarda qarşılıqlı kömək, təvazökarlıq, lovğalıqdan uzaq olmaq kimi 
cəhətlər tərənnüm edilir. Lakin bütün bu keyfiyyətlər dastanda əsasən oğuz 
xanlarının və bəylərinin həyatı və məişəti timsalında verilir. Z.Quluzadə 
yazır: “Kişinin bir mərd kimi özünütəsdiqi dastana görə, onun cəngavərliyi 
ilə bağlıdır. Ad qazanmaq üçün o, baş kəsməli, qan tökməli, düşmənin 
ölkəsini rəhimsizcəsinə və amansızlıqla talan etməlidir. Eyni zamanda ad 
qazanmaq üçün ondan xeyirxahlıq və əliaçıqlıq tələb olunur ki, bu  
xüsusiyyətlər də hər şeydən əvvəl qonağı ləyaqətlə qarşılamaq, acı 
doyurmaq, ayaqyalını, paltarsızı geyindirmək, borclunu girovdan, qulu 
köləlikdən  azad etmək kimi xüsusiyyətlərdən ibarətdir”.64 Z.Quluzadəyə 
görə, erkən orta əsrlərdə Azərbaycan əhalisinin mühüm bir hissəsini təşkil 
edən türk tayfalarının öz dili – türk dili, öz dini – tək Allaha – göyə (Göy – 
Tanrıya) və şamanlığa inam və türkdilli bölgəyə xas olan öz mədəniyyəti var 

 
62 Кулизаде З. Концептуальные проблемы исследования социокультурного развития 
(конец XX – начало XXI вв.). ч.II . Баку: “Текнур”, 2009, s.195-196 
63 Kitabi-Dədəm Qorqud (1999). Bakı: Yeni Nəşrlər Evi, s.111 
64 Quluzadə Zümrüd. XI-XII əsrlərdə Azərbaycan fəlsəfəsi // Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  

Bakı: “Elm”, 2014, s.183 



 

33 
 

idi. 65  

Elməddin Əlibəyzadə hesab edir ki, Azərbaycan xalqının dini-etik 
görüşləri, fəlsəfi baxışı və bədii fikir dünyasının mayası, qaynağı, özülü 
Şumer-Babil mədəniyyəti, “Bilqamıs” dastanı ilə yanaşı “Dədə Qorqud 
kitabı” olmuşdur: “Oradakı dünyəvi fikirlər tarix boyu dini inamımızın, 
fəlsəfəmizin, adət-ənənələrimizin, ədəbiyyatımızın, mənəvi və estetik 
zövqümüzün ilkin çıxış nöqtəsi, baş xətti olubdur. İslam görüşləri nə qədər güclü 
əks təsir göstərsə də bu kökü, özəyi üzə, üstələyə və itirə bilməmişdir, bu ana teli 
təkcə islamaqədərki xalq kəlamının zirvəsi olan “Dədə Qorqud kitabı”nda və 
lap islam mədəniyyəti dövrünün dühası sayılan Nizaminin yaradıcılığında 
izləsək, fikrimizin doğruluğu təsdiq olunar”66.  

Hesab edir ik ki, Türk-Turan hikmətində , o cümlədən 
Qorqudçuluqda tale, Yunan hikmətində olduğu kimi fəlakətlər gətirən 
fatalist bir qüdrət deyildir. Türk hikmətincə, taleyi düzəltmək, islah etmək 
mümkündür. Hətta, insanların pis niyyətlərini belə yaşıya döndərmək 
mükündür. Bunun izləri Dədə Qorqud boylarında açıq şəkildə özünü 
büruzə verməkdəir (Dədə Qorqudda Dirsəxan və Buğac, Dəli Domrul). 
Dəli Domrul boyunda özünü varlıqdan müstəqil hesab edən insanla, insanı 
özün bənzətmək istəyən varlığın müqəddər qüvv əti arasındakı bi r 
mücadiləni təsvir edir. Dəli Domrul, qüdrət və iradəsinin qüruruyla 
müqəddəratı, yəni əcəli inkar edən və onun timsalı olan Əzrayılla boy 
ölçüşmək istəyən bir insandır. Amma Türk insanı taleyin önündə baş 
əyməyə məcbur olduğunu anlasa da, onun üçün müqəddərat dərhal müti və 
əlverişli hala gəlir.67  

“Türk xalqlarında şaman Tanrı ilə insanlar, heyvanlar, təbiət 
arasında bir növ vasitəçi rolunu oynamışdır” - deyən, Vəli Həbiboğlu bu 
anlamda daha sonra yazır ki, Azərbaycan, bütövlükdə Türk xalqlarının 
mifologiyasının öyrənilməsi baxımından şamanizmin köklərinin araşdırıl-
masına ehtiyacı var. Onun qeydinə görə, şamanizmin mahiyyətinin təsdiqi 
göstərir ki, xüsusilə türk xalqlarında şamanizmin, totemizmin ayrı-ayrı 
ünsürləri bu gün də müxtəlif rituallarda özünün qoruyub saxlamışdır.68  

Tanınmış alimimiz Mirəli Seyidov şamanizmi daha dərindən 
tədqiq etmiş, onun Qorqud Atanın fəlsəfəsi ilə bağlılığını tutarlı mülahizələr 
sübut etməyə çalışmışdır. “Qam-Şaman və onun qaynaqlarına ümumi 
baxış” əsərində tanımış mifoloq qeyd edir ki, türklərin, o cümlədən Azər-
baycan türklərinin ilk dini olan qamçılq -şamançılıqın kö kündə, 

 
65 Yenə orada, s.185-186 
66 Əlibəyzadə, E. Azərbaycan xalqının mənəvi mədəniyyət tarixi (İslamaqədərki dövr). Bakı: 

Gənclik, 1998, s.154 
67 Kitabi-Dədəm Qorqud (1999). Bakı: Yeni Nəşrlər Evi, s.108-109 
68 H əbiboğlu, V. Qədim türklərin dünyagörüşü. Bakı: “Qartal”, 1996, s.131 



 

34 
 

başlanğıcında təbiətdən asılılıq durur ki, bu aslılıqa qarşı insanların apardığı 
mübarizə onun yaranmasında mühüm rol oynamışdır. Deməli, qam-şaman 
dünyagörüşünün mahiyyətində insan və təbiət durur. Təbiətdən aslılığa 
qarşı mübarizə aparan qam -şamanlar soyun -qəbiləbirləşməsinin fikir 
aləminin başçısı, ictimaiyyətin fikri və düşüncə dünyası idi. O qeyd edir ki, 
bu dinin xadimi əvvəllər qam, yaxud da qamğan-qamxan, sonralar isə 
bunlarla yanaşı, şaman adlanmışdır. Hər bir soyda qama həm ata, həm də 
xan kimi baxırlarmış. Deməli, ilk dövrlərdə qam-şamanlar həm müdrik, həm 
də dövlət rəhbəridir. M.Seyidov yazır: “Bu tarixi toplumsal, dini durum, yəni 
qamın başçı olması soy, qəbilə ağsaqqalının ağalığına gərək idi. Axı, ilkin 
ağsaqqal dini və dünyəvi rəhbər idi. Doğrudur, ilkin çağlar açıq-açığına gözə 
çarpan inzibati fərqlənmələr olmasa da, onun izləri özünü göstərirdi və bu izlər 
getdikcə dərinləşir, cəmiyyətdə də özünü möhkəmləndiridi”.69 

Ancaq sonralar, zaman-zaman qam-şamanlar daha çox xaqanın, o 
cümlədən dövlətin yolgöstərəni funksiyasını yerinə yetirirlər. Bu baxımdan 
elin bilicisi olan qam-şamanlar daha çox T ürk xaqanlarının məsləhətçisidir; 
müdrik, ideya və düşüncə başçısı kimi dövlətin gələcək taleyini izah edən və 
yol göstərəndir. Bir sözlə, ictimai həyata, əxlaq normalarına göz qoyan, 
soyunun-qəbilənin düşünən beyini olan qam-şamanlar əsasən Qorqud Ata 
kimi gələcəkdən xəbər verirmişlər. Qam-şamana bu cür keyfiyyətlər isə 
göydən gəlir, göyqurşağı kimi bədənlərinə daxil olurmuş.  

Deməli, qam-şamanlar arasında suya, yerə (torpağa), oda, daşa, 
ağaca və s. ünsürlərə xüsusi inanclar olmuşdur ki, bu cür hallara türk, o 
cümlədən Azərbaycan nağıl və dastanlarında da rast gəlmək olur. Bütün 
türksoylu xalqların (türkmən, uyğur, oğuz, qazax, tuvin, xaqas, buryat, 
kalmık və b.) mifologiyasına görə, Ülgen yerüstü işıqlı dünyanı, Erlik isə 
yeraltı qaranlıq dünyanın idarə edir. Adətən, Yer qadın Göy isə kişi 
başlanğıcdır; Göy yağış yağdırmaqla Yeri mayalandırır və ondan müxtəlif 
varlıqlar, o cümlədn insan törəyir. Ancaq sonralar Erlik yamanlığın, Ülgen 
isə yaxşılığın simvolu olur, hətta qara şaman Erlik, ağ şaman isə Ülgenlə 
bağlıdır. Deməli, başlanğıcda xeyir və şər olmamış, bu ziddiyyət, əkslik 
sonralar meydana çıxmışdır. Azərbaycan türklərinin ən qədim miflərindən 
də görürük ki, başlanğıcda, əzəldə heç nə yox imiş. Tanrı əvvəlcə bitkiləri, 
heyvanları və ən sonda isə insanları yaratmışdır. İnsanlar yarandıqdan sonra 
aralarında paxıllıq, pislik əmələ gəlmiş, bununla da Göy (Tanrı) yerdən 
aralanmışdır. Deməli, Azərbaycan türkləri Göylə Yerin əvvəlcə bir yerdə 
olmasına, çox sonralar – pisliyin, yamanlığın, paxıllığın və s. yaranması 
nəticəsində Göyün Yerdən aralanmasına qənaətinə gəlmişlər.  

 Yakutiya, Altay, Türküstan, Azərbaycan və başqa türk ellərində 
yayılmış əfsanələrində dini-mifik təlim olan şamanizmin T ürk xalqları ilə 

 
69 Seyidov, M. Qam-Şaman və onun qaynaqlarına ümumi baxış. Bakı: Gənclik, 1994, s.121 



 

35 
 

bağlılığı açıq şəkildə hiss olunur. Məsələn, qam-şaman əfsanələrində ruhun 
ölməzliyi və axirət dünyasına inam güclüdür. “KDQ -də dastanm əsas 
qəhrəmanları olan müsəlman oğuzların da axirət həyatına inandıqlan, etnik-
əxlaqi davranışlarm da, həyata baxışlarm da, ətrafla münasibətlərində bu 
inanca söykəndikləri məlum olur. Dədə Qorqud oğuz igidləri haqqında boy 
boyladıqdan sonra deyir; “İmdi qanı dedügim bəy ərənlər? Dünya mənim 
deyənlər! Əcəl aldı, yer gizlədi; Fani dünya kimə qaldı? Gəlimli gedimli 
dünya,  Son ucu ölümlü dünya!..”.70 

Qamçılıq-şamançılıq iudaizm, xristianlıq və islam dinlərinin 
türklər arasında yayıldığı dövrlərdə cadugərlik kimi qiymətləndirilmişdir. 
Hətta iudaizmi və xristianlığı qəbul etmiş bəzi T ürk xaqanları (Xəzər xaqanı 
və b.) əski dinlərindən – şamanizm və tanrıçılıqdan üz döndərdikdən sonra 
qam-şamanlara və göy tanrıçılara divan tutmuşlar. Ancaq bütün bunlara 
baxmayaraq, şamanizm öz izlərini erkən orta əsrlərdə və sonralar davam 
etdirmiş, öz cizgilərini müəyyən mənada “Kitabi-Dədə Qorqud” boyların-
da, təsəvvüfdə əks etdirmişdir. Müdrik-filosof Dədə Qorqud şamançı-
tanrıçı kimi İslam dininə keçid arasında bir körpü rolunu oynayır.  

Azərbaycan fəlsəfəsi tarixini ilk dəfə yığcam və elmi şəkildə yazan 
akademik Heydər Hüseynovun “Azərbaycanda XIX əsr ictimai və fəlsəfi 
fikir tarixindən” (1949) əsərində Azərbaycan xalqının qədim dini-fəlsəfi 
təlimi kimi zərdüştiliyi göstərməsi, şamanizm və tanrıçılıqla bağlı heç bir 
qeyd etməməsi təəccüblü deyil. O, sovet ideologiyasına uyğun olaraq 
Azərbaycan türklərinin qədim dini-fəlsəfi dünyagörüşündən bəhs edən 
“Kitabi-Dədə Qorqud”la bağlı tək bir cümlə yaza bilmişdi: “XI əsrə yaxın 
gözəl xalq əfsanələri və əsatirləri əsasında “Kitabi-Dədə Qorqud” adı ilə 
məşhur olan yüksək poetik xalq qəhrəmanlıq dastanı yarandı”.71 Sovet 
dövründə, 1940-cı illərdən başlayaraq irəli sürülən bu mülahizələr – 
zərdüştiliyin Azərbaycanda fəlsəfi fikrin rüşeymi olması, Zərdüştün ilk 
Azərbaycan filosofu olması, eləcə də “Kitabi-Dədə Qorqud”a tarixi, fəlsəfi 
və elmi ədəbiyyat kimi lazımi qiymətinin verilməməsi, şamanizm və 
tanrıçılıqdan bəhs olunmaması bu günə qədər bir çox fəlsəfi ədəbiyyatlarda 
öz mövqeyini qorumuşdur. Beləliklə, müstəqillik dövründə də farslara aid 
atəşpərəstlik, zərdüştilik ( “Avesta”) və zərvanilik Azərbaycan fəlsəfəsinə, 
mədəniyyətinə aid olması fikri geniş yayıldığı halda şamanizm, tanrıçılıq, 
tanrıçılığı təbliğ edən “Kitabi-Dədə Qor qud”dakı ictimai-fəlsəfi, sosial-
siyasi fikirlər, Dədə Q orqud müdrikliyi yetərincə öz lazımi qiymətini 
almamışdır. 

 
70 Kitabi-Dədə Qorqud  Ensiklopediyası. İki cilddə, 1-ci cild. Bakı: Yeni Nəşrlər Evi, 2000, 

s.16 
71 Hüseynov, H. Azərbaycanda XIX əsr ictimai və fəlsəfi fikir tarixindən. Bakı: “Şərq-Qərb”, 

2007, s.14 



 

36 
 

H.Hüseynovun dövründən sonra, 1950-ci illərin sonlarına doğru 
Sovet İmperiyasında, o cümlədən Azərbaycanda ab-havanın nisbətən 
yumşalması Azərbaycan xalqının dini-fəlsəfi dünyagörüşünə münasibətdə 
də müəyyən qədər də yişikliyə səbəb olmuşdur. Bu səbəb dəndir ki, 
H.Hüseynovdan fərqli olaraq Ə.M.Dəmirçizadə 1950-ci illərin sonuna 
doğru ““Kitabi-Dədə Qorqud” dastanlarının dili” əsərində (1959) qədim 
Azərbaycan ərazisində yaşamış yerli tayfaların, o cümlədən türksoylu 
etnosların dünyagörüşü barədə müəy yən bilgi verməyə çalışmışdır: 
“Dağda-aranda, yaylaqda-qışlaqda öz təsərrüfatını quran və yarımköçəri həyat 
sürən azərbaycanlılarla yanaşı, ağban evlər, altun seyvanlı saraylar, qalalar, 
karvansaralar tikib şəhərlər salan azərbaycanlılar da olmuşdur. Azərbaycanlı-
ların qədim dövlətləri, məlum sərhədləri, sabit bidət və adətləri, suçusu, 
pusquçusu, gözçüsü, gözətçisi, qaravulu, yasavulu, ordusu, çərisi, bəyi, xanı, ço-
banı, bilicisi və ozanı da olmuşdur”.72  

Alimin fikrincə, “Kitabi-Dədə Qorqud”un ondan da qədim tarixi 
olan “Oğuznamə”lərlə eyni mənşəliliyi ilə bağlı cəhətləri var. “Dədə 
Qorqud” boyları VIII -IX əsrlərdə Azərbaycanda yaşayıb yaratmış ozanlar 
tərəfindən yayılsa da, “burada nağıl edilən vəqələrin (hadisələrin – F.Ə.) 
hamısı bu dövrdə baş vermiş hadisələr deyildir. Bu dastanlarda çox qədim 
dövrlərə aid hadisələr, əxlaq qaydaları, məişət tərzi də bu və ya digər şəkildə 
əks olunmuşdur. Hətta bunlardan bəzilərinin doğrudan-doğruya keçmişlə 
əlaqədar olduğuna işarə də edilir”.73 

Akademik İsa Həbibbəyli hesab edir ki, “Kitabi-Dədə 
Qorqud”dakı boylardan hər biri ayrı-ayrılıqda oğuznamədir: “Bu məqamda 
klassik poetika an-ayışı ilə Oğuznamə sözü boyların janrını bildirir. Bu o 
deməkdir ki, “Kitabi -Dədə Qorqud” boyları ayrı -ayrı oğuznamələrdən 
düzəldilmişdir. Bütövlükdə “Kitabi-Dədə Qorqud” isəhəmin boyların – 
oğuznamələrin cəmindən ibarət olan Böyük “Oğuznamə” Kitabıdır”.74 

Çağdaş Azərbaycan tədqiqatçıları arasında tanınmış alim, 
professor, türkoloq Cavad Heyət isə birmənalı şəkildə iddia edir ki, türklər 
qədim dövrlərdə totemizm və şamanizmə deyil, təktanrıçılığa inanmışlar. 
Onun fikrincə, totemçilərdən fərqli olaraq türklərdə ana yox, ata hüququ 
hakim olmuşdur, eyni zamanda türklər Qurdu uğurlu saysalar da, ona 
pərəstiş etməyiblər. C.Heyət yazır ki, totemçilər ruhun öldüyünə inansalar 
da, türklər ruhları əbədi bilib, kainatın da ruhunun olduğuna inanıblar. 
Totemizm və şamanizmi qədim monqol inancları sayan C.Heyət yazır ki, 
“əski türklərdə Kam və ya Qam ruhani mənasına gəlir, lakin şaman sözü 

 
72 Dəmirçizadə, Ə. “Kitabi-Dədə Qorqud” dastanlarının dili. Bakı: Azərnəşr, 1959, s.5 
73 Yenə orada, s.9 
74 H əbibbəyli İsa. “Kitabi-Dədə Qorqud”: yazılı epos və ya epopeya.  Bakı, Elm, 2020, s.32 



 

37 
 

hind-avropalı bir termindir”.75 Onun fikirlərindən belə nəticə çıxır ki, 
totemizm və şamanizm türklər arasında monqollar tərəfindən yayılmışdı.  

Çağdaş dövrdə nəşr olunmuş “Azərbaycan fəlsəfəsi tarixi”, 
“Fəlsəfə”, “Azərbaycan tarixi”, “Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi” və başqa 
kitablarda da Azərbaycan türklərinin qədim inanclarından hesab edilən 
tanrıçılıq-Göy Tanrıya inamla bağlı maraqlı mülahizələr var. “Azərbaycan 
fəlsəfəsi tarixi” kitabının müəllifi Zakir Məmmədov yalnız “Kitabi-Dədə 
Qorqud” boyu ilə bağlı müəyyən qədər Azərbaycan-Oğuz türklərinin dini-
fəlsəfi dünyagörüşünə toxunmuşdu.76 O, eposda Oğuz türklərinin İslamdan 
öncəki dini inamları nın, düşüncə tərzinin, eləcə də müəyyən qədər 
totemlərə bağlılığın öz əksini tapdığını qeyd etsə də, konkret olaraq bütün 
bunların şamanizm, tanrıçılıq, yaxud da bütpərəstliklə bağlı olub-olmaması 
məsələsinə toxunmamışdır.  

Fikrimizcə, müstəqillik dövründə “Fəlsəfə” adını daşıyan əksər 
kitablarda Azərbaycan xalqının qədim dini-mifoloji, dini-fəlsəfi dünyagörüşü 
ilə bağlı tanrıçılığa, ümumiy yətlə müraciət olunmaması, “Kitabi-Dədə 
Qorqud”a isə nadir hallarda istinad edilməsi başa düşülən deyil. Əgər biz gənc 
nəslə doğru-dürüst fəlsəfi bilik vermək istəyiriksə, artıq bir çox məsələlərə, o 
cümlədən qədim dini-mifoloji, dini-fəlsəfi dünyagörüşümüzə və fəlsəfi irsimizə 
sovet dövrü prizmasından baxmamalıyıq. Bu gün “Fəlsəfə” adını daşıyan 
kitablarda, əsasən sovet dövründə olduğu kimi, Azərbaycan xalqının şüuruna 
yalnız irandilli -farsdilli etnoslara aid atəşpərəstliyin, zərdüştiliyin və s. 
yeridilməsini doğru hesab etmirik. Artıq SSRİ dövrünün ideyalarından imtina 
etməyin vaxtı nəinki çatmış, hətta keçmişdir. Ən çox təəssüf doğuran haldır ki, 
SSRİ dövrünün bu cür ənənələrinə daha çox “Azərbaycan tarixi” (xüsusilə də 7 
cildlikdə), “Fəlsəfə”, “Politologiya”, eləcə də müəyyən qədər “Azərbaycan fəlsə-
fəsi tarixi” və başqa akademik nəşrlərdə, ali məktəb üçün dərsliklərdə rast 
gəlmək olur. 

Yuxarıda adları çəkilən elmi ədəbiyyatlardan fərqli olaraq 
“Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi” adlı kitablarda, o cümlədən AMEA 
Ədəbiyyat İnstitutu tərəfindən nəşr edilən eyni adlı 6 cildlik kitabın 1-2-ci 
cildlərində Azərbaycan xalqının islamaqədərki dini-mifoloji, dini-fəlsəfi 
dünyagörüşü, o cümlədən tanrıçılıq geniş şəkildə izah olunmuşdur.  
Çoxcildlik “Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi”nin 1-ci cildində də şifahi xalq 
ədəbiyyatından bəhs olunur ki, burada açıq şəkildə Azərbaycan xalqının ən 
qədim dini-fəlsəfi dünyagörüşünün türk folklor ənənəsi əsasında (“Alp Ər 
Tonqa”, “Şu”, “Oğuz kağan” və b.) təşəkkül tapdığını və onların davamı 
olaraq Oğuz-Azərbaycan folklor mühitinə məxsus “Kitabi-Dədə Qorqud”, 
“Koroğlu” və başqa eposların meydana çıxdığı göstərilir; bütün bunlar “tarix 

 
75 Heyət, C. Türklərin tarix və mədəniyyətinə bir baxış. Bakı: Azərnəşr, 1993, s.55-56 
76 Məmmədov, Z. Azərbaycan fəlsəfəsi tarixi. Bakı: “Şərq-Qərb”, 2006, s.11 



 

38 
 

içindən boylanan gerçəklik” kimi qiymətləndirilir. Ən maraqlısı isə odur ki, 
bu kitabda milli mədəniyyətin və onun bir qolu olan ədəbiyyatın qaynağı 
kimi milli miflologiyadan -türk mifo logiyasından bəhs olunur.77  Eyni 
zamanda bildirilir ki, mifologiya milli mentalitetlə bağlıdır, onun 
mahiyyətini ifadə edir və formalaşdırır. Bu kitaba görə, “türk 
mifologiyasının təməlini və başlıca məzmununu tanrıçılıq təşkil edir. Türk 
mifologiyasının ümumi mənzərəsi və başlıca problemləri, bir dünyabaxışı 
və mifik görüşlər sistemi kimi türk tanrıçılığının struktur-semantik tərkibi, 
təməl, ünsür və anlayışları, funksional strukturu məhz türk tanrıçılğının 
məzmununda daha tam halda və qabarıq görünür. Türklərin tək bir yaradıcı 
varlığa inanmaları və onu “tanrı” (çənli tənqri, teyri, tora, tanrı, dingir) 
adlandırmaları haqqında ilk məlumatları qayaüstü rəsmlərdən, Şumer 
dönəmindən başlayaraq mixi yazılardan, arxeoloji və  etnoqrafik 
mənbələrdən alırıq”.78 Bu kitabda qeyd olunur ki, qədim türklərin bütün 
başqa dinlərdən fərqli, kifayət qədər inkişaf etmiş, universal dini-mifoloji 
sistemi olmuşdur. Bu sistemi bəzi tədqiqatçılar “tenqrizm”, bəziləri isə 
“tanrıçılıq” adlandırırlar. 

F.Simokatta (VII-VIII əsrlər) türklərlə bağlı yazır ki, bu millət odu 
hər şeydən uca tutur, hava, su və torpağa ehtiram göstərir və bütün bunları 
yaradanı Tanrı adlandırır. Bir çox yerli və əcnəbi (V.V.Bartold, C.Lyuis, 
F.Simokatta, və b.) tədqiqatçılar hesab edirlər ki, “Kitabi-Dədə Qorqud”da 
təsvir edilən hadisələrinn kökləri bəzən miladdan əvvələ gedib çıxır və 
burada Tanrı ideyası əsas yer tutur. 

Süleyman Əliyarlının redaktoru olduğu “Azərbaycan tarixi”ndə 
göstərilir ki, Azərbaycan türkləri islamı qəbul etsələr də, onların arasında 
hələ də qədim dinlərinə – tanrıçılığa inam yaşayırdı. Tarixçi alimə görə, 
yenicə “iman etmiş”, “dinə gəlmiş” Azərbaycan əhalisinin mənəvi durumu 
və davranışı “Kitabi-Dədəm Qorqud” boylarında müəyyən iz qoymuşdu. 
Bu boylarda oğuzlar dönə-dönə müsəlman adlandırılsa da, oğuz cəmiyyəti 
islam, şəriət qanunları ilə hələ çox üzdən tanış idi. Onların görüşlərində 
Türk Ta nrısı böyük yer tutmaqda idi. S.Əliyarlı yazır ki, “Kitabi-Dədəm 
Qorqud” Azərbaycan tarixinin ana qaynağı, onun uzaq keçmişinin və orta 
çağ yaşamının ensiklopediyasıdır. Oğuz türklərinin yaranışını, bütünlükdə 
uzaq keçmişini “Kitabi Dədəm Qorqud”suz öyrənmək mümkün deyildir.79 
Qədim türk dini -mifoloji dünyagörüşünün – totemizm, Göy Tanrıya 
inamın yer aldığı kitabda o da qeyd olunur ki, Azərbaycan türkləri tanrıçılıq 
ilə islam arasında bir çox oxşarlıqları görmüş və çox keçmədən kütləvi 
şəkildə bu dinə tapınmışlar. 

 
77 Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. Altı cilddə, I cild. Bakı: Elm, 2004, s.34-37 
78 Yenə orada, s.41 
79 Əliyarlı, S. Azərbaycan tarixi (uzaq keçmişdən 1870-ci ilə qədər). Bakı: “Çıraq”, 2009, 

s.142 



 

39 
 

Qeyd edək ki, 7 cildlik “Azərbaycan tarixi”nin 1 və 2-ci cildlərində 
zərdüştilikdən, atəşpərəstlikdən geniş şəkildə bəhs edildiyi halda şamanizm 
və tanrıçılıqdan ümumiyyətlə, söz açılmamış, türklərin, o cümlədən 
Azərbaycan türklərinin “Kitab-Dədə Qorqud” eposundan isə ədəbiyyat 
qismində çox cüzi şəkildə bəhs edilmişdir. Ancaq az da olsa, burada 
səslənən bəzi fikirlər diqqətimizi cəlb etdi. “Azərbaycan tarixi”nin 2 -ci 
cildində “Kitabi-Dədə Qorqud ”la bağlı yazılır: “Tədqiqatçıların 
“Azərbaycan şifahi və yazılı ədəbiyyatının babası” adlandırdığı bu oğuz 
dastanı şifahi şəkildə VI -VIII əsrlərdə formalaşmağa başlamış, VII -IX 
əsrlərdə təşəkkül tapmışdır”.80 Tədqiqatçılar “Kitabi-Dədə Qorqud ”u 
“Azərbaycan şifahi və yazılı ədəbiyyatının babası” adlandırdığı halda, 
zərdüştilik və “Avesta” hansı xalqın, dövlətin yazılı ədəbiyyatının 
“babası”dır? Əgər Zərdüşt və onun “Avesta”sı İran xalqlarına, İran mədəniy-
yətinə məxsusdursa niyə ondan imtina etmirik, yaxud da İran mədəniyyəti 
adı altında öyrənmirik? İmtina etmədiyimiz təqdirdə belə anlaşılır ki, 
İ.Əliyev, İ.Dyakonov, S.Qasımova və onlarla eyni fikirdən çıxış edənlərin 
dediyi kimi, biz irandilli -farsdilli madalılarn nəslindənik, ona görə də 
Zərdüşt və onun “Avesta”sından ikiəlli yapışmışıq. Bəs onda, “Kitabi-Dədə 
Qorqud”da hansı haqla iddia edə bilərik? Axı “Kitabi-Dədə Qorqud” demək 
olar ki, zər düştlükdən, “Avesta”dan tamam fərqli dünyagörüşünün 
məhsuludur. Deməli, “Avesta”ya iddia etmək üçün ya onun da T ürk 
düşüncəsinin məhsulu olduğunu sübut etməli, ya da sübut edə bilmiriksə 
ondan imtina etməliyik.  

7 cildlik “Azərbaycan tarixi”nin 2-ci cildində qeyd olunan fikirdən 
aydın olur ki, islamaqədərki dini-fəlsəfi təlimlərdən Azərbaycanda yalnız 
zərdüştiliyin hakim olması fikri doğru deyil: “Alimlərin (V.V.Bartold, 
A.Y.Yakubovski, V.M.Jirminski və b.) ümumi rəyinə görə əsasən Azərbay-
can ərazisində baş verən hadisələrin təsvir edildiyi bu dastanlarda 
(“Oğuznamə”lər, “Kitabi-Dədə Qorqud” – F.Ə.) oğuzların islamiyyətə 
qədərki maddi və mənəvi həyatını əks etdirən ünsürlər, adət-ənənələr, 
əxlaq-etika normaları və s. öz əksini tapmışdır. Burada təbiətə, cəmiyyətə və 
ağla-zəkaya dair baxışlarda rasional fikirlər irəli sürülür, xeyirlə şərin 
mübarizəsində nikbin əhval-ruhiyyəyə üstünlük verilir, işıqlı gələcəyə 
möhkəm inam aşılanırdı”.81 Bu eposda yazılanların “Azərbaycan və 
Gürcüstanda” baş verməsinə şübhə etməyən A.Yakubovski yazır: “Kitabda 
olan bilgiləri moğollardan və hətta islamdan öncəki oğuzların ictimai 
yaşayışını quraşdırmaq üçün istifadə etməyə bizim tam haqqımız var”.82 

Yuxarıdakı fikirlər də göstərir ki, bəzi ədəbiyyalarda islamaqədərki 
dövrdə Azərbaycanda zərdüştiliyin, atəşpərəstliyin hakim olması barədə 

 
80 Azərbaycan tarixi. VII cilddə. II cild. Bakı: Elm, 2007, s.297 
81 Yenə orada, s.298 
82 Yenə orada, s.298 



 

40 
 

yazılanlar kökündən yanlışdır. Bir sıra alimlər (V.V.Bartold, 
A.Y.Yakubovski və b.) də təsdiq edirlər ki, “oğuznamə”lərdə xeyirlə şərin 
mübarizəsindən bəhs olunur və nikbin əhval-ruhiyəyyə üstünlük verilir. Bu 
o deməkdir ki, oda olan inamla bağlı olduğu kimi, xeyir və şər arasında 
gedən mübarizəni də, yalnız zərdüştiliklə bağlamaq doğru deyildir. Təkcə 
bir şey bəllidir ki, qədim dövrlərdən hər bir xalqın təbiətin ünsürlərinə (od, 
su, hava, torpaq və b.), xeyir və şər məsələsinə, Tanrıya və b. anlayışlara 
özünəməxsus inamları olmuş və bunu, bəzi dəyişikliklərlə, günümüzədək 
qoruyub saxlamışlar.  

“Azərbaycan tarixi”nin 2-ci cildində əks olunan ən ma raqlı 
fikirlərdən biri də aşağıdakıdır: “Bütün türk ədəbi-bədii fikrinin ən qədim 
və zəngin qaynaqlarından biri olan “Kitabi-Dədə Qorqud” tarixi mənbə 
kimi də dəyərə malikdir”.83  

Türk-Turan dünyasının qiymətli abidəsi olan “Kitabi-Dədə 
Qorqud” türklərin, ya da oğuzların Turan-Saka dövründəki tarixini, dilini, 
mədəniyyətini və fəlsəfəsini açıq şəkildə təcəssüm etdirən Türk-Turan 
abidələrindən biridir. Bu abidədə Oğuz -Turan qövmündən-xalqından, 
oğuzlardan, Oğuz türklərindən, Oğuz igidlərindən, Oğuz-Turan ellərindən, 
bir sözlə Oğuz dövlətindən bəhs olunur. “Kitabi-Dədə Qorqud”da da Oğuz 
eli müstəqil bir dövlət kimi, özü də İç Oğuz və Dış Oğuzdan, yəni Qalın 
Oğuzdan ibarət olduğu qeyd olunur.84 Bu cür bölgü Turan -Saka və İş 
Quzlarla bağlı ola bilər.  “Kitabi-Dədə Qorqud”da yazılır ki, Oğuz müstəqil 
bir el-dövlətdir və onun tərkibində 24 bəylik var. Hər tayfanın öz sancağı-
bayrağı var idi. Ancaq Oğuz elini birləşdirən bir tuğ-ümumi bayraq da vardı. 
Ümumiyyətlə, dastanda Oğuz eli-dövləti təəssübkeşliyi, oğuzlar arasında 
birlik əzmi güclüdür. Oğuz elinin Türküstan adlan ması boylarda 
“Türküstanın dirəyi!” kimi öz əksini tapmışdır.85 Dastan onun yayıldığı 
geniş ərazidə vahid dildə – Türk dilində danışan Turanlıların varlığını sübut 
edir. 

Son il lərdə “Kitabi-Dədə Qorqud”un tarixi -fəlsəfi dərkinin önə 
çıxmasında mühüm rol oynayan Kamal Abdulla “Gizli Dədə Qoqrud” silsilə-
sindən yazdığı əsərlərdə sübut etməyə çalışır ki, “Kitabi-Dədə Qorqud” yalnız 
erkən orta əsrlərin deyil, o həm də türklərin-turanlıların milladan öncəki 
yüzilliklərdən xəbər verən qiymətli bir abidəsidir. Bu mənada K.Abdullanın 
eposun qəhrəmanları ilə (Salur Qazan, Beyrək, Basat, və b.) yunan mifologiya-
sının, o cümlədən Homerin qəhrəmanları ilə (Odissey, Herakl, Admet və b.) 
apardığı paralelliklər və bundan çıxartdığı nəticələr maraq doğurmaya bilmir. 
Daha doğrusu, “Kitabi-Dədə Qorqud”la yaxından və hər dəfə yaxından tanış 

 
83 Yenə orada, s.299 
84 Kitabi-Dədə Qorqud. Əsil və sadələşdirilmiş mətnlər. Bakı: Öndər nəşriyyatı, 2004, s.248 
85 Yenə orada, s.262 



 

41 
 

olduqdan sonra, K.Abdullanın təbrincə desək, başa düşürsən ki, onda “Milli 
yaddaşımızın nəhəng potensialı yatır”.86 Bu baxımdan, bəlkə də erkən orta 
əsrlərdəki Dədə Qorqudun tərənnüm etdiyi Oğuz-Saka dövləti, oğuzların 
ondan çox qədimlərdə mövcud olmuş Turan Atlantidasının nisgilidir.87  

Elçin Əfəndiyev də hesab edir ki, bütün hallarda Dədə Qorqud real bir 
şəxsiyyət olub, onun tarixi daha qədim dövrlərə gedib çıxır: “88 

Orxan Şaiq Gökyay da vaxtilə yazırdı ki, Qorqud Atanın varlığı e.ə. 
1-ci minilliyin əvvəllərinə qədər gedib çıxması barədə bilgilər var: “Dede Korkut 
kitabı, gerek dil yönünden, gerekse anlatım sanatı bakımından Türk edebiyatını 
daha başlangıç zamanlarında klasik doruğa çıkaran bir eserdir. Çok defa Türk 
Homeros'u diye adlandırılan bu kitapta, başka edebiyatlara gözle görülür 
şekilde dayanan hiçbir yer yoktur. Dede Korkut kitabını Odysseia'nın atası 
olarak alanlar olduğu gibi, Hikâyeleri de Hesiod ya da Beowulf anonimleriyle 
bir tutanlar da olmuştur”.89 

Görkəmli rus alimi Vasili Bartold 90 və böyük Azə baycan 
qorqudşünası Məhəmməd Hüseyn Təhmasib1 Dədə  Qorquddan 
gələcəkdən xəbər verən övliya, ərən kimi bəhs et-mişlər. Homer antik yunan 
ədəbiyyatında və ümumən Avropada, Dədə Qorqud isə Azərbaycanda və 
Türk dünyasında qəhrəmanlıq eposunun yaradıcısıdır.91  

Yeri gəlmişkən, m.ö. VIII əsrin ikinci yarısından Turan İmperiyasınınn 
yenidən dirçəlişini bəzi tədqiqatçılar üçünçü Turan İmperiyası kimi qələmə 
verirlər. Bu o anlama gəlir ki, Alp Ər Tonqa nın ölümündən bir müddət 
keçdikdən sonra Turan İmperiyası əsasən dağılmışdır. Bu da, təxminən m.ö. I 
minilliyin əvvəllərinə, yəni X-IX əsrlərə aid ola bilər. Çox güman ki, turanlılar 
m.ö. IX-VIII əsrlərdə yenidən toparlanmışdır. Artıq m.ö. VIII əsrin ikinci 
yarısında Turanlılar əvvəlki imperiya ərazilərini birləşdirməyə başlamışlar. 
Turanlıların əsas hədəflərindən biri də Ön Asiyanı, o cümlədən Böyük 
Azərbaycanı yenidən Turan İmperiyasına birləşdirmək olmuş dur. Bu 
baxımdan Kimmerlər-İskitlər-İş Quzlar ya da Turanlılar qısa müddətdə 
Böyük Azərbaycanı ələ keçirə bilmişlər. Tanınmış Türk/ Q azax alimi Oljas 
Süleymenov Midiyanın əsas mütəffiqlərindən olan İskitlərin qədim yəhudi 
mənbələrində “İş quz”, “Aş quz” kimi qeyd edildiyini görmüş və bunu, 

 
86 Abdulla Kamal. Mifdən yazıya və yaxud gizli Dədə Qorqud. Bakı: Mütərcim, 2009, s.18-

19, 355 
87 Yenə orada, s.18-19, 354 
88 Elçin. “Kitabi-Dədə Qorqud” aliliyi. Bakı, Azərnəşr, 1999, s.18 
89 Gökyay, Orhan Şaik. Dedem Korkudun kitabı. İstanbul, Kabalcı Yayınları, 2007, s.964 
90 Василий Бартольд. Турецкий эпос и Кавказ // Книга моего Деда Коркута.Баку, 

ЙНЭ -XXI, 1999, c.125 
91 Məhəmməd Hüseyn Təhmasib. Azərbaycan xalq dastanları (orta əsrlər). Bakı,Elm, 1972, 

s.32 



 

42 
 

“Kitabi-Dədə Qorqud”dakı “İç Oğuz ”la eyniləşdirmişdir. O qeyd edir ki, 
İskitlər/İş quzlar iran dilli-farsdilli tayfa deyil, Türklərlə/ Turanlılarla  
bağlıdır. Onun fikrincə, yalnız Assuriya səlnaməçiləri İskitlər/İş quzların 
adını dəqiq verə bilmişlər: “Nə yunanlar, nə romalılar yad dilin terminlərini 
bu cür dəqiqliklə ifadə etmək qabiliyyəti ilə öyünə bilməzlər, dahiyanə iş = 
oğuz (iç oğuz) etnonimi oğuz eposu “Dədə Qorqud” dastanı sayəsində 
bizim günlərə gəlib çatmışdır”.92 

Fəlsəfə elmləri doktoru Lalə Mövsümovanın fikrincə də, qədim 
türk xalqlarının həyatında və məişətində şamanizm dini mühüm yer tutub 
ki, onun izini “Kitabi-Dədə Qorqud”da da görmək olar.93 

Qədim çağlarda türklər Qurdu totem saymışdırsa belə, sonralar 
Qurd qutsal bir simvola çevrilmişdi. Hətta Göy-türklər bayraqlarında Boz 
Qurdun rəsmini yapmışlar. Qədim türklər arasında totemizmə nümunə 
kimi, Boz Qurda sitayiş edib onu özlərinə ata saymalarını, Oğuz boylarında 
totemizmin əlaməti kimi hər boyun bir quş simvoluna malik olmasını da 
göstərirlər. Doğrudan da, “Kitabi-Dədə Qorqud” boylarında Türklərin bəzi 
heyvanlara və bitkilərə inamının izlərinə rast gəlmək olur. Məsələn, Basat 
anasının soyunu ağac, atasının soyunu isə aslanla bağlayır: “Anamın adını 
soruşsan, - Qaba ağacdır! Atamın adını soruşsan, - xaqan aslandır!”.94 Salur 
Qazan da Basat kimi kökünü Boz Qurdla, aslanla, quşla və s. ilə bağlamış, 
eyni zamanda “qurd üzü uğurludur” sözündən istifadə etmişdir. 95 

Zakir Məmmədova görə, “Kitabi-Dədə Qorqud”da müəyyən 
qədər totemlərə bağlılıq öz əksini tapmışdır.96 Qədim türklərdə totemizm 
əlamətlərinin olduğunu yazan A.Şükürov isə, buna örnək kimi qədim türk 
qəbilələri arasında müxtəlif canlılara – quşlara, heyvanlara sitayişi göstərir.97 
Qədim türk, o cümlədən Azərbaycan türklərinin eposlarında – “Alpamış”, 
“Oğuz Kağan” və b.-da da totemlərə sitayiş elementləri var.98 S.Əliyarlıya 
görə də, tarixi qaynaq olaraq araşdırılması yenicə başlayan Dədə Qorqud 
boylarında totemizm izləri var.99 

Hər halda qədim əfsanələrdə görürük ki, türklər mənşəyini dişi 
qurddan almış, bunun nəticəsi olaraq sonralar bayraqlarında qurd başının 
şəklini ifadə etmişlər. Ancaq bütün bunlar tək Tanrıçı türklərin totemçi 
olmasına anlamına gəlməz. Bu anlamda Tanrının yaratdığı bəzi heyvanlara, 

 
92 Süleymenov O. Az-Ya. B.: Şərq-Qərb, 2007, s.241-242 
93 Mövsümova Lalə. Azərbaycan qadını uzaq keçmişdən indiyədək. Bakı, «Ulu», 2003, s.76 
94 Kitabi-Dədə Qorqud. Əsil və sadələşdirilmiş mətnlər. Bakı: Öndər nəşriyyatı, 2004, s.272 
95 Yenə orada, s.192 
96 Məmmədov Zakir. Azərbaycan fəlsəfəsi tarixi. Bakı, Şərq-Qərb, 2006, s.41 
97 Şükürov A. Mifologiya. I kitab. Bakı, Elm,1995, s.138 
98 Yenə orada, s.138-139 
99 Əliyarlı S. Azərbaycan tarixi (uzaq keçmişdən 1870-ci ilə qədər). Bakı, “Çıraq”, 2009, s.192 



 

43 
 

quşlara ya da bitkilərə olan inancları Türklərin Tanrıçılıq fəlsəfəsinə zidd 
olmamışdır. Başqa sözlə qədim türklər arasında müxtəlif canlılara sitayiş 
olsa da, lakin bu müqəddəs, ilahi məna daşımamış, daha çox Türklərin 
törəyişində, insanın çətinliklərdən qurtuluşunda onların rollarından bəhs 
olunmuşdur. Bu cür mifoloji-dini dünyagörüş insanların şüur altında indi 
də yaşamaqdadır. 

B.Ögəl doğru qeyd edir ki, Qamların fəlsəfəsində və Tanrıçılıqdakı 
“od tanrısı” ilə zərdüştilərin “od tanrısı” eyni mənanı ifadə etmir. Belə ki, 
türklərə görə, hər bir ocağın ayrıca sahibi və qoruyucusu var, bütün ocaqları 
tək ruh və tək od tanrısı təmsil etmir. Ögel yazır ki, Qorqud Atada da, ocağın 
ruhu sitayiş edilən bir Tanrı deyildir.100 

Arif Rəhimoğlu yazır ki, öz ucalığı ilə seçilən Yerüzü obyektləri 
(dağ, ağac...) ucalardan ucaya – Bir Teŋriyə daha yaxın olduğu üçün onların 
üstündə, yanında, çevrəsində Tanrıya ibadət etmək də Türk inancı 
baxımından, o cümlədən Qorqud Atanın dünyagörüşündə daha uğurlu və 
düşərli sayılırdı: “Ona görə də, səmavi dinlərdə insanların özlərinin tikdiyi 
bir binaya yönəlik özəl sayğıya bənzər bir münasibəti əski Türklər Böyük 
Tanrının yaratdığı uca dağlarla, Ulu Tanrının bitirdiyi hündür ağaclarla... 
bağlı ortaya qoymuşsa, bunu yanlış yozmaq və əski  Türklərin maddi 
obyektlərə tapınması kimi yorumlamaq doğru deyil. Çünki əski Türklər bu 
maddi obyektlərin özlərindən daha çox onların böyüklüyünü, ucalığını, 
yüksəkliyini... önəmli bilmiş və o böyüklüyü, ucalığı, yüksəkliyi... qutsal 
saymışlar. Elə ona görədir ki, İslamı yenicə qəbul edən, ancaq böyük ölçüdə 
Tanrıçılığı da qoruyan Dədə Qorqud dönəmi igidlərinin Tanrıya yönəlik 
alqışlarında Tanrının ucalığı ayrıca vurğulanırdı”.101 

Nəticə. Bizсə, yuxarıda bəhs olunan mövzu ilə əlaqədar adları 
çəkilən tədqiqatçıların şamanizm və tanrıçılığın Azərbaycan xalqının dini-
mifoloji, dini -fəlsəfi dünyagörüşündə müəyyənləşdirdikləri doğru yeri 
başqa Azərbaycan filosofları, tarixçiləri, filoloqları, dilçiləri və b. da görməli, 
bu dün yagörüşlə bağlı yeni yetişən nəslə düzgün bilgi verməlidirlər. 
Özəlliklə tanrıçılıq dini -fəlsəfi dünyagörüşünün Azərbaycan xalqının 
həyatında yeri və rolu araşdırılmalı, islamla bütövləşən bu təlimin başqa 
keyfiyyətləri də aşkar edilməlidir. Çünki tanrıçılıq yalnız dini xarakter 
daşımır, o, həm də türk dünyasının, o cümlədən onun ayrılmaz bir hissəsi 
olan Azərbaycan türklərinin milli mədəniyyətini, fəlsəfəsini, mənəviyyatını 
özündə əks etdirir. Şübhəsiz, tanrıçılığın İslamla hansı oxşar və fərqli 
cəhətlərinin olması, türklərin əksəriyyətinin tanrıçılıqdan niyə islama üz 
tutması isə fəlsəfənin, fəlsəfə tarixinin tədqiqat obyekti ola bilər. 

Azərbaycan, Türkiyə, Türküstan, Tatarıstan və digər Türk xalqları 

 
100 Ögel Baheddin. Türk mitolojisi. 2 c. Ankara, TTK, 1993, s.496 
101 Rəhimoğlu Arif. Tanrıçılıq. Bakı, “Elm və T əhsil” nəşriyyatı, 2024, s.185 



 

44 
 

ziyalılarının əksəriyyətinin yekdil fikrinə görə, qədim türklərin dini 
etiqadları arasında üstünlük tanrıçılıq-Göy Tanrı dünyagörüşü ilə bağlı 
olmuş, islamaqədərki dövrdə türklərdən az sayda tayfalar başqa doğma və 
yad dinlərə (şamanizm, totemizm, atəşpərəstlik, zərdüştilik, xristianlıq, 
bütpərəstlik, manilik və b.) tapınmışdı. Xüsusilə Oğuz türklərinin böyük 
əksəriyyəti islama qədər tanrıçılıqda qalmış və sonralar islamı qəbul 
etmişlər. Buna ən bariz nümunə isə “Kitabi-Dədə Qorqud” boylarıdır. Bu 
baxımdan tanrıçılıq dünyagörüşünü əks etdirən abidələr arasında türk 
mifləri, o cümlədən “Kitabi-Dədə Qorqud” boyları önəmli yer tutur.  

“Kitabi-Dədə Qorqud” boyları şifahi şəkildə eramızın VI -VIII 
əsrlərində formalaşsa da, onun kökləri daha qədimlərə, eramızdan əvvəlki 
yüzilliklərə, bəlkə də minilliklərə gedib çıxır. Bir məsələ də dəqiqdir ki,  
“Kitabi-Dədə Qorqud” özündən əvvəlki türk boylarının (“Yaradılış”, “Alp 
Ər Tonqa”, “Şu”, “Oğuz Xaqan”, “Göktürk”, “Köç”, “Ərgənəkon” və b.) 
davamı olmuşdur. “Kitabi-Dədə Qorqud”dakı boylar türklərin, o cumlədən 
Azərbaycan türklərinin qədim dini etiqadlarını, eləcə də tanrıçılıq-Göy 
Tanrı din ini öyrənmək baxımından çox önəmlidir. Bu boylarda qədim 
türklərin dini etiqdları, dünyagörüşləri, adət-ənənələri öz dolğun əksini 
tapmışdır. “Dədə Qorqud” boyunda qədim Türk epos təfəkkürünün 
müəyyən əlamətləri mühafizə edilir. Qədim türk eposunun əsas 
qəhrəmanları mifik obrazlar olmuşdur (Su, Göy, Yer, Ağac, Quş, Boz Qurd, 
Tanrı xan və b.). Türklər islamı qəbul etdikdən sonra türk Tanrısını islam 
Allahı əvəz edir.102 

Eyni zamanda “Kitab”a yerli və gəlmə Tü rk boyları, Oğuzların 
yaşadığı coğrafiya, “iç” və “dış” oğuzların münasibətləri yanaşı, Oğuzların 
dini etiqad, inam və əxlaq normalarından bəhs olunur. Burada totemizmin, 
şamanizmin müəyyən izləri olsa da, əsas yeri tanrıçılıq tutur: “Vurduğunu 
ulatmayan ulu Tanrı! Basdığını bildirməyən bəlli Tanrı! Apardığını göyə 
yetirən əziz Tanrı! Qəzəbləndiyini batırıb-boğan acıqlı Tanrı! Bir liyinə 
sığındım, qadir Tanrı!”. 103 Deməli, “Ki tab”da türklərin dini -fəlsəfi 
dünyagörüşünün ən ali forması kimi tanrıçılıq-Göy Tanrıya inam öz əksini 
tapmışdır. “Kitab”da and içənlər “Göy”ü, “Yer”i, “Günəş”i, “Ay”ı, “Tanrı”nı 
şahid gətirirlər və burada Ağaca, Dağa, Suya, Boz Qurda xüsusi inam var.  

Beləliklə, Qoqrud Atanın dünyagörüşünün – Qorqudçuluğun 
Tanrıçılıqla və Göy Tanrıçılıqla bağlı olması şübhə doğurmur. Ancaq onun 
adıyla bağlı hesab etdiyimiz Qorqudçuluq da Qamların ya da Mağların 
təliminin elementləri də kifayət qədərdir. Hətta, Qorqud adının (Qor-Qut 
– Qutlu od) mənasının xoşbəxtlik oduyla bağlanması cəhdləri də bundan 

 
102 Kitabi-Dədə Qorqud. Əsil və sadələşdirilmiş mətnlər. Bakı: Öndər nəşriyyatı, 2004, s.172-
174 
103 Yenə orada, s.264 



 

45 
 

irəli gələ bilir. Vaxtilə Mirəli Seyidov yazırdı ki, Qorqud sözünün iki anlamı 
var: 1) həyat qüvvəsi mayası, 2) xoşbəxtlik  odu.104 Görünür, bu baxımdan 
sonralar Qorqud Atanın dünyagörüşü ilə Qamların ya da Maqların təlimi 
arasında daha çox paralelliklər aparılmışdır. 

 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

 

Abdulla, Kamal. Mifdən yazıya və yaxud gizli Dədə Qorqud. Bakı: 
“Mütərcim”, 2009 

Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. 10 cilddə, I cild. Bakı, Elm, 2018 

Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. 10 cilddə, II cild. Bakı, Elm, 2020 

Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. Altı cilddə, I cild. Bakı: “Elm”, 2004 

Azərbaycan tarixi. VII cilddə. II cild. Bakı: “Elm”, 2007 

Bünyadov Ziya. Dinlər, təriqətlər, məzhəblər. Bakı: “Şərq-Qərb”, 
2007 

Cəfərov Nizami. Azərbaycanşünaslığın əsasları. Bakı: 
“Pedaqogika”, 2005  

Demir Necati (Ön sözün müellifi ve tertibçi). Türklerin en eski 
destani Ulu Han Ata Bitiği. İstanbul,  Ötüken, 2018 

Dəmirçizadə Əbdüləziz. “Kitabi-Dədə Qorqud” dastanlarının dili. 
Bakı: Azərnəşr, 1959  

Elçin. “Kitabi-Dədə Qorqud” aliliyi. Bakı, Azərnəşr, 1999  

Elekberli Faiq. Turan Uyğarlığına giriş: Turan Mefkuresi ve 
Tanrıcılık. 1. Kitab. İstanbul, Çinaraltı yayınları, 2025 

Ələkbərli Faiq. “Kitabi Dədə Qorqud”da əski Tanrıçılıgın və 
Şamancılığın izləri  // III Beynəlxalq Türk Dünyası Araşdırmaları 
Simpoziumunun MATERİALLARI (Bakı, Azərbaycan. 25-27 may 2016-cı 
il). Cild II. Bakı, Elm və təhsil, 2016. s. 89-98 

Ələkbərli Faiq. Turan sivilizasiyasına giriş: Turan məfkurəsi və 
Tanrıçılıq.  Bakı, “Elm və təhsil”, 2021 

Əlibəyzadə, Elməddin. Azərbaycan xalqının mənəvi mədəniyyət 
tarixi (İslamaqədərki dövr). Bakı: Gənclik, 1998  

Əliyarlı, Süleyman. Azərbaycan tarixi (uzaq keçmişdən 1870-ci ilə 
qədər). Bakı: “Çıraq”, 2009 

 
104 Seyidov M. “Qorqut ” sözünün etimoloji t əhlili v ə obrazının kökü haqqında// 

“Azərbaycan” jurnalı, 1979, № 1, s.181 



 

46 
 

Əlizadə Samət. Tarixin yenilməz kitabı// Kitabi-Dədəm Qorqud. 
Bakı: Yeni Nəşrlər Evi, 1999 

Fahrettin M.Kırzıoğlu. Dede Korkut Oğuznameleri. Ankara, 
Atatürk Kültür Merkezi Yayınları, 2000 

Gökyay, Orhan Şaik. Dedem Korkudun kitabı. İstanbul, Kabalcı 
Yayınları, 2007 

Hacıyev Tofiq. Dədəq Qorqud: dilimiz düşüncəmiz.  Bakı: Yeni 
Nəşrlər Evi, 1999 

Heyət, Cavad. Türklərin tarix və mədəniyyətinə bir baxış. Bakı: 
Azərnəşr, 1993  

Həbibbəyli İsa. “Kitabi-Dədə Qorqud”: yazılı epos və ya epopeya.  
Bakı, Elm, 2020 

Həbiboğlu Vəli. Qədim türklərin dünyagörüşü. Bakı: “Qartal”, 
1996  

Hüseynov Heydər. Azərbaycanda XIX əsr ictimai və fəlsəfi fikir 
tarixindən. Bakı: “Şərq-Qərb”, 2007  

Kitabi-Dədə Qorqud  Ensiklopediyası (2000). İki cilddə. Bakı: 
Yeni Nəşrlər Evi, 2000 

Kitabi-Dədə Qorqud. Əsil və sadələşdirilmiş mətnlər. Bakı: Öndər 
nəşriyyatı, 2004 

Kitabi-Dədəm Qorqud. Bakı: Yeni Nəşrlər Evi, 1999 

Quluzadə Zümrüd. XI -XII əsrlərdə Azərbaycan fəlsəfəsi // 
Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 2014 

Məmmədov Zakir. Azərbaycan fəlsəfəsi tarixi. Bakı: “Şərq-Qərb”, 
2006  

Mərdanov M. və Quliyev Ə. Azərbaycan Respublikasının dövlət 
rəmzləri. Bakı: Çaşıoğlu, 2003  

Min beş yüz ilin Oğuz şeiri. Antologiya. Bakı, Azərnəşr, 1999 

Mövsümova Lalə. Azərbaycan qadını uzaq keçmişdən indiyədək. 
Bakı, “Ulu”, 2003 

Ögel Baheddin. Türk mitolojisi. 2 c. Ankara, TTK, 1993 

Rəhimoğlu Arif. Tanrıçılıq. Bakı, “Elm və Təhsil” nəşriyyatı, 2024 

Rəşidəddin Fəzlullah. Oğuznamə. Bakı:  Azərnəşr, 1992  

Seyidov Mirəli. “Qorqut” sözünün etimoloji təhlili və obrazının 
kökü haqqında// “Azərbaycan” jurnalı, 1979, № 1 

Seyidov Mirəli. Azərbaycan xalqının soykökünü düşünərkən. Bakı: 
Azərnəşr, 1989  



 

47 
 

Seyidov Mirəli. Qam-Şaman və onun qaynaqlarına ümumi baxış. 
Bakı: Gənclik, 1994 

Süleymenov Oljas. Az-Ya. Bakı: “Şərq-Qərb”, 2007 

Şükürov Ağayar. Mifologiya. I kitab. Bakı, Elm,1995 

Şükürov Ağayar. Mifologiya. VI kitab//Qədim Türk mifologiyası. 
Bakı, Elm, 1997  

Təhmasib Məhəmməd Hüseyn. Azərbaycan xalq dastanları (orta 
əsrlər). Bakı, Elm, 1972 

The Book of  Dede  Korkut,  Pengvin Books,  London,  1974 

Türk xalqları ədəbiyyatı. Qədim dövr. Bakı: Çaşıoğlu- Az.Atatürk 
Mərkəzi, 2006 

Ülken, Hilmi Ziya. Türk tefekkür tarihi. Istanbul: Yapı Kredi 
Yayınları, 2013  

Бартольд Василий. Турецкий эпос и Кавказ // Книга моего 
Деда Коркута. Баку, ЙНЭ -XXI, 1999 

Кулизаде З. Концептуальные проблемы исследования 
социокультурного развития (конец XX  – начало XXI  вв.). ч.II . Баку: 
“Текнур”, 2009 

Мовсумова Л.Д. Тэнгрианство: сочетание мифологических, 
религиозных и философских начал в религии древних тюрков. Баку, 
“Füyuzat”, 2023  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

48 
 

III FƏSİL  

QAM ATANIN DÜNYAGÖRÜŞÜ – 

MAĞLARIN TƏLİMİ  
 

Giriş.  Tanrıçılıq fəlsəfəsinin əsil mahiyyətini aşkara çıxarmağın 
yollarından biri də Oğuz və Turani Midiyasının Qamların fəlsəfəsi olan 
Mağların təlimindən keçir. Şübhə etmirik ki, Mağların təlimi Tanrıçılıq 
fəlsəfəsinin müdrikləri olan Qamlardır. Əslində Qamlar/ Ğamlar türklərdə 
bir müddət həm Elbəyi kimi Kağan/Qamğan həm də dini rəhbər olaraq 
Qam adlanıblar. Çox güman ki, onların adlarını soldan sağa ya da sağdan 
sola oxuyanlar uyuğun olaraq Q(Ğ)am və Maq(ğ) adlandırıblar.  

Əhəmənilərə üsyan qaldıran Qam Ata/Qaumata (e.ə. 6-cı əsr) da 
turanlı kimi iranlılara qarşı savaşmışdır. Bir çox bilginlər də Qam Atanın 
soyunu, eyni zamanda 6 mada tayfasından biri olan maqları turanlı 
kimliyində vermişlər. Turan Midiyasının qəsb edilmiş hakimiyyətini bərpa 
etmək üçün Əhəmənilərə qarşı mübarizdədə Qam Ata özünü Əhəmənilər 
hökmdarı Kambizin qardaşı şahzadə Bardiya (Smerdis) kimi qələmə 
vermişdir. Qardaşı Kambiz tərəfindən öldürülən Bardiyanın adı 
qaynaqlarda Bardiya (Büsutun), Mard (Esxil), Merdis (Pompry Troq), 
Smerdis (Heredot), Tanaoksar (Ksenefont) və sair şəkildə verilir. Onun 
Mada ilə dolayı əlaqəsi barədə Ktesidə məlumat vardır. Guya o, Kuruşun 
Astiaqın qızı Amitisdən olan oğlu və ərməni, kadusi və madalıların satrapı 
imiş. Bardiyanın Kambizlə “anabir, atabir” qardaş olduğunu deyən 
Herodotun qeydi isə,105 Büsutun yazısında “hamata, hamapita” ifadəsi ilə 
təsdiq olunur. Ancaq üsyanı qaldıran Kambizin qardaşı .şahzadə Bardiya 
deyil, onun adıyla  hərəkət edən Qam Ata və onun silahdaşları olan mağlar 
olmuşlar. 106 

 Hər iki halda Bardiya əhəməni şahzadəsidir və Qam-Ata əvvəlcə 
onun adı altında üsyana başlasa da, çevrilişdən sonra öz əsl adını, soyunu və 
pers (fars) hegemonluğuna qarşı mübarizə məqsədini gizlətməmişdir.107 
Açıq mübarizə ilə hakimiyyəti ələ alan və paytaxtı Madaya köçürən Qam-
Ata taxta çıxdığı gündən imperiyada əmin-amanlıq yaranmışdı, yəni şahın 
fərmanı ilə amansız müharibə və çəkişmələrdən əziyət çəkən əhali hərbi 
çağrışdan və vergidən üç il azad edilmişdi. Herodot yazır ki, Smerdisi 
(Qam-Atanı) xalq çox sevirdi, çünki xalq üçün çox iş görmüşdü, o 

 
105 Herodotos. Herodot tarihi. İstanbul, Remzi Kitab evi, 1973, s. 214 
106 Yenə orada, s.213  
107 Ağasıoğlu F.Azər xalqı.Seçmə yazılar. Bakı,“Ağrıdağ”, 2000, s.164 



 

49 
 

öləndə “perslərdən başqa” bütöv Asiya xalqları ağlayırdı.108 

Qam-Atanın adını mütəxəsislər Büsutun yazısında qədim farsca 
Qaumata şəklində oxuyurlar. Lakin həmin yazının elamca variantındakı 
Kammatta, akkadca Qumati formasında və bu adın əski latınca Kometes 
şəklində yazılışında (Yustin) ilk saitin diftonq olmadığı görünür. Ona görə 
də qam və ata tərkib hissələrindən ibarət olan bu antroponim müasir 
transkripsiyada Qam-Ata və ya Kam-Ata şəklində yazılmalıdır. 109 

Qam sözü Türk dillərində kiçik fonetik fərqlərlə şəxs, tayfa və yer 
adlarında işlənir: Qaman, Qambay, Kambar, Kamər, Qamərli, Kəmərli və s. 
Tövratda Yafəsin  oğlanları sırasında Madayla yanaşı Qomer adı 
vardır.110 Bu onomastik sözlərin hamısı türk dilləri modelindədir, çünki 
“qam” hissəsindən sonrakı morfemlər türkcə aydın və anlaqlıdır. Qam 
sözünün isə türk dillərində “şaman” anlamında olub, “kahin”, məfhumu 
bildirdiyini hələ vaxtilə Mahmud Kaşğarlı göstərmişdir.111 Xaqani Şirvanini 
də yaradıcılığında mağlardan və onların dünyagörüşündən bəhs etmişdir. 

112 

“Kitabi-Dədə Qorqud” qəhrəmanlarından biri Kam -büre 
(müqəddəs qurd) adlanır, hadisələrdə birbaşa iştirak etməsə də, boylarda 
adı hörmətlə tutulan Bayındır xan ulu şaman soyundandır, Qam-Ğan (Qam 
xan) oğludur. Ona görə də, oğuz başçıları Bayındır xanın məsləhətləri ilə 
oturub-durur, mühüm dövlət işlərində onun tövsiyələrinə uyğun hərəkət 
edirlər.113  

Qam Atanın əhəməni sülaləsindən alıb madalılara qaytardığı 
hakimiyyət cəmi 7 ay çəkmiş, imperiyanın idarə olunmasından əli çıxan fars 
zadəganları növbəti saray çevrilişi üçün fürsət axtarıblar. Bu baxımdan 
saraya yaxın olan 7 fars əyanı Qam Atanı öldürmək üçün plan cızaraq 
hərəkətə keçiblər. Herodot həmin söhbəti belə verir ki, fars -pers 
əyanlarından Otanes monarxiyanın əleyhinə çıxıb, xalq yönətimi (hərbi 
demokratiya) üsulunu müdafiə edir, Meqabizis hakimiyyətin qara camaatın 
ixtiyarına verilməsinə qəti etiraz edir və özləri daxil olmaqla, kollegial 
idarəçiliyi, oliqarxiya üsulunu təklif edir. Dara isə monarxiya tərəfdarı 
olduğunu söyləyir və fikrini əsaslandırmaq üçün fars hegemonluğunun 
monarxiya ilə əldə olunduğunu xatırladır. Bu xırdalıqların yunan 

 
108 Ağasıoğlu Firudin. Azərbaycan Türklərinin İslamaqədər tarixi. III Bitik: Az ərbaycanda 
qurulan qədim dövlətlər. Bakı, “Ağrıdağ”, 2014, s.361-363 
109 Ağasıoğlu F.Azər xalqı.Seçmə yazılar. Bakı,“Ağrıdağ”, 2000, s.164-165 
110 Kalankatlı Musa. Albaniya tarixi. Qoş M. Alban salnaməsi. Bakı, 2006, s.17 
111 Kaşğarlı Mahmud. Divanü lüğat-it-türk. Dörd cilddə. I cild, Bakı, “Ozan”, 2006, s.274 
112 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”,  2004, s.173 
113 Kitabi-Dədə Qorqud  Ensiklopediyası. İki cilddə, 1-ci cild. Bakı: Yeni Nəşrlər Evi, 2000, 

s.94 



 

50 
 

tarixçisinin fantaziyası olması qəbul edilsə də, lakin hər halda o dövrün 
dövlətçilik görüşləri baxımından maraqlıdır.114 

Turan İmperiyasının dövründə daha çox Qam/Ğam kimi tanınan 
türk bilgələrinin Midiya dövründə Maq/Mağ kimi adlandırılmsına səbəb 
digər xalqlarla (Samidilli, İrandilli) qaynayıb qarışma da ola bilər. Q.Ə.Qey-
bullayev də yazırdı ki, Midiyanın türk mənşəli etnosu maqlarla qamlar 
arasında həm soykök, həm də dini-fəlsəfi dünyagörüşü bağlılığı var: “Maq-
lar həm Maday dövlətinin tərkibində (e.ə. 625-550-ci illər), həm fars 
Əhəmənilər dövlətinin (e.ə. 550-331-ci illər) vaxtlarında dini görüşlərin 
icraçıları-şamanları idilər. Antik müəlliflər maqları yozucu, öncədən xəbər 
verən, dini ayinlərin qoruyucuları kimi səciyyələndirirlər. Baykalətrafı və 
Amurətrafı Altay-türk mənşəli tunqusların xalq rəvayətlərində isə uzaq 
keçmişdə “Manqa” adlı şaman xalqının mövcudluğu qeyd olunur və deyilir 
ki, tunqusların şamanlarında bu xalqın adamlarının ruhları yaşayır. Biz 
hesab edirik ki, həmin rəvayətlərdəki “Manqa” etnik adı ilə Manna (əsli 
Manqa) etnonimi bəlkə də eyni mənşəyə malikdir”.115  

Şübhəsiz, burada qeyd olunan şamanlar isə məhz qamlar idilər. 
Artıq Midiyaya qədər Qamlar/Ğamlar Turan İmperiyalarında müdriklik 
funksiyasını daşıdığı üçün, onların özünəməxsus bir yer tutmaları təbii idi. 
Yəni Midiyaya qədər də Qamlar/Ğamlar türklər arasında bilginlər kimi 
müstəsna yerə malik idilər. Məhz bu statuslarına görə də, Qamlar/Maqlar 
ayrıca bir Türk boyu kimi tanınmışılar. Turan (Saka -İşquz) İmperiyası 
dövründə daha çox Q(k)amlar kimi tanınan bu Türk boyu, Turan Midiyası 
dövründə isə “Qam”la yanaşı, “Mağ”/“Muğ” kimi də məşhurlaşmışdır. Bəzi 
müəlliflərin yazması ki, Midiyanın idarəçiyində ma ğlar mühüm rol 
oynamışlar, əslində Qamlar əvvəllərdə Türk dövlətlərində yüksək vəzifə 
almışdılar. Yəni Mağların Türk dövlətçiliyində yüksək vəzifələr tutması 
Midiyayla başlamamışdır.  

Bu anlamda Turan Midiyası dövründə də fəlsəfə, din və mə -
dəniyyətin əsas daşıyıcıları Oğuz -Turanlı maqlar/qamların olduğuna 
inanırıq. Çox yazıqlar olsun ki, Kuti, Turukki və Manna türklərinin qohum 
etnoslar olan İşquz və Turan Midiyası qamlarının/maqlarının əsərləri ya 
məhv edilmiş, ya Zərdüşt kimi İran/Arian mütəfəkkirləri tərəfindən 
dəyişdirilərək yeni məna kəsb etmişdir. Bir sözlə, Turanlılar iranlılarla 
təmasda olmamışdan öncə, onların fəlsəfi, dini və mədəni həyatı 
farsların/iranlılarında xeyli dərəcədə fərqli olmuşdur. Bunu, Turanlıların 
Qam/Maq fəlsəfəsinə (Tanrıçılığa) zidd yeni din yaratmaq istəyən 
Zərdüştə və onun tərəfdarlarına açıq şəkildə düşmən münasibəti ortaya 

 
114 Herodotos. Herodot tarihi. İstanbul, Remzi Kitab evi, 1973, s.213  
115 Budaqov B., Qeybullayev Q. Ermənistanda Azərbaycan mənşəli toponimlərin izahlı 

lüğəti. Bakı, Oğuz eli, 1998, s.59 



 

51 
 

qoyur. Bu anlamda Turan Midiyasında fəlsəfi, dini və mədəni həyatın 
öncüllərinin Qamlar/Maqların olması, yalnız Turan/İşquz və Turan -
Midiya imperiyalarının süqutundan sonra onların yerini iranlıların zərdüştü 
kahinlərin tutması qənaətin dəyik. Başqa sözlə,  İşquz, Midiya 
Maqları/Qamları Əhəmənilər dövründən sonra “İran maqları”na 
çevrilmişlər.  

Əsas odur ki, Maqların/Qamların təliminin Zərdüştlük dən 
qədimliyini, eyni zamanda Zərdüştliyin ortaya çıxmasında Maqların 
mühüm rol oynamasını bir çox alimlər qəbul edirlər. Başqa sözlə, çoxluq 
qəbul edir ki, Mağlar təlimi, yəni Qamların fəlsəfəsi Zərdüştlükdən çox öncə 
mövcud olmuş və Ön Asiyanın aparıcı dini -fəlsəfi təlimlərindən biri 
olmuşdur.116 Bu isə o deməkdir ki, Ön Asiyaya gəlmə olan iranlılar/aryanlar 
Mağlaqın/Qamların təsiri altında yeni din, yəni zərdüştliyi/atəşpərəstliyi 
yaratmışlar. Şübhəsiz, onlar zərdüştliyi yaradarkən də  Mağlar təlimindən 
faydalanmaqla yanaşı, onu xeyli dərəcədə təhrif etmişlər. Məhz indiki 
tədqiqatçıların çoxu da Türklər/Turanlılara aid əsil Mağlar/Qamlar 
təlimini deyil, sonralar İranlılar/Aryanlar tərəfindən mahiyyəti və mənası 
xeyli dərəcədə təhrif olunmuş Mağlar təlimini önə çəkirlər. Şübhəsiz, Turan 
İmperiyaları olan Saka-İşquz və Midiya-Mada dövründəki Maqlar/Qamlar 
təlimiylə, Əhəmənilər dövründəki Mağlar təlimi arasında yerlə göy arasında 
fərq vardır. Hər halda Maqlar təlimində Zərdüştlüklə üst-üstə düşməyən, 
kifayət qədər fərqli olan məsələlər var. Məsələn, Mağların od, su, hava və 
torpağa münasibətiylə, Zərdüştilərin münasibəti tamamilə fərqlidir.  

Çoxcildlik “Azərbaycan fəlsəfəsi tarixi ”nin 1 -ci cildində 
S.Rzaquluzadə “maqların təlimi”ndən bəhs edərkən yazır ki, Azərbaycan 
xalqının əcdadlarından olan midiyalıların kahin tayfası olan maqlar təbiət 
hadisələri qarşısında səcdə edir, günəşi, ayı, dənizi, odu, suyu, torpağı, 
havanı ilahiləşdirir və bunlar arasında birinciliyi oda verirdilər: “Mənbələr 
xəbər verir ki, “maqlar... allahların mahiyyəti və mənşəyi haqqında fikirlər 
söyləyirdilər”, “... onların fikrincə, allahların başlanğıcı vardır”. Maqlar 
allahlar haqqında mövcud olan mifoloji antropoloji təsəvvürlərə qarşı 
çıxırdılar”.117 Bu müəllifə görə, qədim Azərbaycanda geniş yayılmış və min 
illərlə qorunub saxlanmış əsas kultlar od və su kultu olmuşdur ki, bu kultlara 
qədim midiyalılar, o cümlədən maqlar tapınmışlar.118  

Fikrimizcə, Midiya kahinlərinin təliminin hansı xalqın dünya -
görüşünə aid olması ilə bağlı əsas ziddiyyət də, “maqlar təlimi” ilə zərdüştilik 
arasındakı ziddiyyətlərin göstərilməməsindən, xüsusilə maqlara aid oda 
sitayişlə zərdüştilərin atəşpərəstliyinin bir-birindən fərqləndirilməməsin-

 
116 Azərbaycan tarixi. Üç cilddə. I cild. Bakı, Azərbaycan SSR  EA nəşriyyatı, 1958, s.53 
117 История азербайджанской философии, т.1. Баку: Элм, 2002, s.29 
118 Yenə orada, s.23-24 



 

52 
 

dən irəli gəlmişdir. Bu anlamda midiyalıların totemlərə sitayiş etməsi, 
bununla bağlı ibadətgahların olması, torpağı, odu, suyu müqqədəs sayması, 
eləcə də Midiya cəmiyyəti ərazisində ideologiyanın bir növü olan sehr, 
cadu”nun geniş yayılması barədə məlumatlar verən Yusif Səfərov daha 
sonra yazır: “Midiya ərazisində yaşayan etnoslar İran dilli tayfaların buraya 
gəlib məskunlaşmasından xeyli əvvəl oda sitayiş etməyə başlamışlar”.119 
Deməli, Yusif Səfərov bir tərəfdən maqların təlimi ilə zərdüştlük, mazdaizm 
arasında yaxınlıq olduğunu söyləsə də,120 başqa tərəfdən etiraf edir ki, oda 
farslardan əvvəl sitayiş edən midiyalıların (maqların) dini inancları ilə 
farsdilli tayfaların dini inancları fərqli məkanlarda, fərqli dünyagörüşlər 
əsasında yaranmış və formalaşmışdır.  

Midiyanın Maqlar təlimi və İran atəşpərəstliyində oda olan fərqli 
münasibətlərindən bəhs edən Yusif Yusifov da, qədim fars dilində tərtib 
olunmuş “Avesta” dini kitabında əks olunmuş zərdüştilikdəki 
atəşpərəstliklə, Maqların təlimindəki oda pərəsətişi fərqləndirmiş, hər iki 
cərəyanın müstəqil din sahələri kimi meydana gəldiyini iddia etmişdir. Yusif 
Yusifov xatırladırdı ki, Midiya dövründə oda xüsusi dəyər verən Maqlarla, 
sonralar ortaya çıxmış zərdüştilər tamamilə fərqli dünyagörüşə, fəlsəfi 
mahiyyətə malik olmuşlar. Onun fikrinə  görə, Əhəmənilər dövründə isə 
artıq oda xidmət edən zərdüşt kahinləri Maq yox, Atravan-od saxlayan adını 
daşıyırlarmış: “Hər iki məfhumun İran dil ləri əsasında izah edilməsinə 
baxmayaraq atəşpərəstlər müxtəlif etnoslara mənsub olmuşlar”.121 Yəni, 4 
ünsürdən od, su, hava və torpağa xüsusi inamları olan Maqlar Turanlı 
olduqları halda, həmin ünsürlər arasında yalnız odu ilahiləşdirən zərdüştilər 
İranlılar olmuşlar. Deməli, iranlılar turanlılardan fərqli olaraq odu 
ilahiləşdirdikləri üçün də, zərdüştlik atəşpərəstlik kimi də tanınmışdır. 

Ona görə də, farsdilli/irandilli tayfaların dünyagörüşündəki atəşə 
sitayişlə (zərdüşti atəşpərəstliklə), türkdilli tayfaların dünyagörüşündə oda 
sitayişi (Maqlar arasındakı odpərəstliyi) bir-birindən fərqləndirməyi zəruri 
hesab edərik. Əslində Maqlar təlimi və Zərdüştiliyin həm də atəşpərəstlik 
kimi tanınmasında hər iki təlimdə oda sitayişin xüsusi yer tutması mühüm 
rol oynamışdır. Ancaq nədənsə bir çox müəllfilər Maqların təlimi ilə 
zərdüştilik də atəşə fərqli münasibətləri nəzərə almamışlar. Bizcə, 
atəşpərəstliyin fəlsəfə və din tarixində Maqların təlimi kimi deyil, daha çox 
zərdüştiliyin sinonimi kimi verilməsi oda olan fərqli münasibətdən qaynaq-
lanmışdır. Başqa sözlə, Maqların oda olan sitayişinin Tanrının bir 
müqəddəs elementi kimi dəyərləndirildiyi halda, Zərdüştülərin onu 
ilahiləşdirməsi nəticəsində məhz maqlar deyil, zərdüştilər atəşpərəst kimi 

 
119 Səfərov Yusif. Qədim Azərbaycan: nə bilirik. Bakı, Azərnəşr, 1989, s.100-101 
120 Yenə orada, s.105 
121 Azərbaycan tarixi. Dərslik (redaktorlar: Z.M.Bünyadov və Y.B.Yusifov). Bakı: Azərnəşr, 

1994, s.166 



 

53 
 

tanınmışlar. 

Bu baxımdan Maqlarla Zərdüştlük arasındakı bu cür ziddiyyətləri 
və fərqləri nəzərə almadan Türklərin Maqlar təlimini təhrif edərək, 
iranlılara bağlamaq daha sonra da Zərdüştizmə calamaq çox yanlşıdır. 
Amma nəzərə alsaq ki, bunu edənlər İran/Ari kimliyi və Hind-Avropa 
mədəniyyətindən (Avropa mərkəzçilikdən) çıxış edir lər, bu anlamda 
Avropa və Rusiya tarixçılərinin Mağların təlimini zor -xoş iranlıların 
mazdaizminə və zərdüştliyə bağlamalarını, üstəlik guya, mağların e.ə. VII – 
e.ə. V əsrin axırı, IV əsrin əvvəlində zərdüştlüyü qəbul etmələrini ideoloji 
anlamda dəyərləndirmək lazımdır.122 Hər halda “Avropa mərkəzçilər”in 
Azərbaycandakı təmsilçilərindən İ.Əliyevin, S.Qasımovanın bir tərəfdən 
Maqların təliminin Azərbaycan və İran ərazisində zərdüştilikdən fərqlənən 
ən qədim dinlər olduğunu göstərdiyi halda, digər tərəfdən də bu dini 
təlimlər bir çox cəhətlərinə (dualizm – xeyir və şər allahları, oda sitayiş.) 
görə ziddiyyət də təşkil etmirlər kimi, iddiaları doğru deyildir.123 İqrar 
Əliyevin Maqlar təlimini Zərdüştlüklə bağlamaq üçün irəli sürdüyü 
məntiqsiz fikirləri, özəlliklə Maqların təlimini “Zurvanizm”lə 
əlaqələndirməsi, hətta Maqların fəlsəfəsin dəki işıq və zülmətin 
mübarizəsinin buradan qaynaqlanmasını irəli sürməsi cəfəngiyyatdır.124 
Bizcə, xeyir və şər, işıq və zülmət arasında mübarizəni yalnız Zərdüştlük və 
onunla bağlı dinlərələ əlaqələndirmək doğru deyildir. Bu cür ikili mübarizə 
bütün əski və sonrakı dinlərdə, hətta mifolojilərdə olmuşdur. Yəni ikili 
mübarizəni ancaq zərdüştlüklə bağlayaraq, Tanrıçılıq fələsəfəsinin tərkib 
hissəsi olan Maqlar təlimini də onun la qohum etmək sırf ideoloji 
mahiyyətlidir. Bizcə, bu cür düşüncələrin ilk qaynağı Tanrıçılıq  fəlsəfəsidir. 

Hazırda Tanrıçılıq fəlsəfəsinin varlığını gizli tutmaq üçün “Avropa 
mərkəzçilər” yazırlar ki, Midiya tayfalarından biri olan, dini mərasimləri 
həyata keçirən maqlar e.ə. VIII -VII əsrlər də qədim İran “bütpərəst” 
allahlarına sitayiş edir və bu allahların şərəfinə himnlər qoşurdular.125 
Maraqlıdır ki, onlar hansı faktlarla sübut etmişdir ki, maqlar Turanın deyil, 
məhz İranın “bütpərəst” allahlarına sitayiş edirmişlər!? Yəni bu “İran” 
hardan çıxdı ki, onun bütpərəst alahları da var olmuş olsun! Bir də ki, adətən 
quzey xalqları arasında ən çox qəsdli olaraq “bütpərəst” kimi turanlıların-
türklərin olduğu qeyd olunur. Deməli, maq ların “bütpərəst” allahlara 
inanmaları farsdilli etnoslarla deyil, məhz türklərlə bağlı ola bilərdi. “Avropa 
mərkəzçilər”dən Sara Qasımovanın daha sonra yazması ki, Əhəmənilər 
dövlətində də peşəkar kahin olan məcusların çoxunu midiyalılar təşkil 

 
122 Azərbaycan Sovet Ensiklopediyası (ASE). 10 cildd ə, VI cild. Bakı, Az ərnəşr, 1982,  
səh.285 
123 Azərbaycan tarixi. VII cild. I c. Bakı: Elm, 2007, s.254-255 
124 Yenə orada, s.255 
125 Azərbaycan tarixi. VII cild. II c. Bakı: Elm, 2007, s.104-105 



 

54 
 

edirdilər, lakin onların arasında farsların da olduğu məlumdur, deməli 
Turan Midiyasının maqlarınn dininin “ilkin zərdüştiliyi Mazda və başqa 
ümumiran allahlarına sitayişə uyğunlaşdırılmış (yalnız dini termino -
logiyada bəzi ixtilaflar qalmışdı) zərdüştiliyə qarşı qoymaq üçün kifayət 
qədər əsas yoxdur”,126 fikri kökündən yanlışdır. Turan Midiyasının maqları 
Turan Tanrısına sitayiş etdikləri halda, Əhəmənilər İranın bütpərəst 
allahlarına tapınırdılar. 

Fikrimizcə, “maqların təlimi”nin zərdüştiliyə aid olmadığını ortaya 
qoymaq üçün kifayət qədər ciddi əsaslar vardır. Birincisi, “maqların təlimi” 
zərdüştilikdən əvvəl yaranıb və farsdilli etnosların bu prosesdə, çox böyük 
ehtimalla heç bir rolu olmamışdır. İkincisi, S.Qasımova özü də etiraf edir ki, 
yalnız zərdüştilik meydana çıxdıqdan sonra “maqların təlimi”nə tapınmış 
farslara rast gəlinmişdir, “Avesta” isə sinkretik dünyagörüşdür. Bütün 
bunlar bir daha sübut edir ki, “maqların təlimi”ndən istifadə edən farsdilli 
kahinlər, o cümlədən Zərdüşt yeni din yaratmışdır. Çox keçmir ki, Zərdüşt 
yeni dinini farsdilli Əhəmənilərin dövlət dini səviyyəsinə qaldırmağı bacarır 
və “maqların təlimi”nin mahiyyətini tamamilə dəyişdirir. Bununla da, 
zərdüştəqədərki “maqların təlimi” ilə zərdüştdən sonrakı “maqların təlimi” 
arasında böyük fərq yaranır. Doğrudur, bəzi tədqiqatçılar sübut etməyə 
çalışırlar ki, Zərdüştün bu məsələdə heç bir rolu olmamış və əksinə Zərdüşt 
özü də, hətta türk olmuş, guya zərdüştiliyin, o cümlədən “Avesta”nın da ma-
hiyyətini farslar təhrif etmişlər. Bizcə, bütün bunlar, yəni Maqların təliminin 
mahiyyətinin, məzmunun təhrif olunması və bu dini-fəlsəfi təlimin əvvəlcə 
guya, zərdüştiliyə xidmət etməsi, daha sonra atəşpərəstlik kimi tanınması 
məhz ilk növbədə Zərdüştün özünün iştirakı ilə baş vermiş, hətta o, bu 
məsələdə “yenilikçi” rolunu oynamışdır. Belə olmasaydı Zərdüştü hind-
farsdilli etnoslar bu qədər doğma şəxsiyyət kimi qəbul edib, onun yaratdığı 
dini isə rəsmi dövlət dini kimi qəbul etməzdilər. Hətta fərz etsək ki, vətəni 
Azərbaycan, milliyyəti türk olan Zərdüşt “maqların təlimi”ndə islahatlar 
aparmışdırsa da, bütün hallarda bu öncə, farsdilli etnosların dünyagörüşünə 
və siyasi maraqlarına uyğun olmuşdur. Əks təqdirdə farsların Zərdüştə can-
yananlığı və onun dinini dövlət dini kimi qəbul etmələrinə başqa səbəb ola 
bilməzdi. 

Hər halda zərdüştilikdə sehr, cadu, ovsun birmənalı şəkildə 
pisləndiyi halda, Maqların təlimində bu cür ayinlərdən istifadə olunduğu 
haqqında məlumatlar var. Hətta maqların adı belə, bir çox halda “magiya” 
sözü ilə əlaqələndirilir. Əgər maqların əməlləri ( sehr, cadu və s.) 
zərdüştilikdə (“Avesta”da) pislənir və Əhrimənin işləri kimi verilirsə, onda 
belə nəticə çıxarmaq olar ki, midiyalılar turanlı olmuşlar. Çünki “Avesta”ya 
görə, Əhrimənə, Devlərə tapınaraq  sehirə inanan xalq turanlılar idilər. Yəni 

 
126 Yenə orada, s.105 



 

55 
 

“Avropa mərkəzçilər”in Maqların təlimini farsdilli etnoslarla bağladıqları 
halda, bu təlimə aid bir çox keyfiyyətlərin zərdüştilikdə pislənməsi və 
turanlıların adına çıxılması hər şeyi ortaya qoyur.  

Burada bir məqama diqqət yetirmək lazımdır ki, “Avropa 
mərkəzçilər”in maqlarla zərdüştliyi eyniləşdirib İran mədəniyyətinə aid 
etmələri yanlış olduğu qədər, bəzi türk araşdırmaçıların da maqlarla 
zərdüştlik arasında oxşarlq “tapıb” hər ikisini Türk mədəniyyətinə daxil 
etmələri də doğru deyildir. Başqa sözlə, haqlı olaraq Maqlar təlimini 
iranlılara, İran mədəniyyətinə aid etməyən Türk araşdırmaçıların, ancaq 
daha sonra zərdüştlüyü Maqlar təliminin davamı hesab etmələrini isə yanlış 
hesab edirik. Sadəcə, Əhəmənilər dövründə Mağlar təlimi irançı zərdüştilər 
tərəfindən elə bir şəkildə təhrif olunaraq məniumsənilmişdir ki, indi onları 
biri-birindən ayırmaq çox çətindir. Məhz Maqlar təliminin zərdüştilər 
tərəfindən təhrifli şəkildə mənimsənilməsinin nəticəsidir ki, bəzi tədqiqatçı-
ların fikirlərinə görə “Maqların təlimi” və zərdüştilik Azərbaycan Türk 
xalqının sitayiş etdiyi dinlər olmuşlar.  

Hələ, XIX əsrdə tanınmış şərqşünas alim Mirzə Kazım bəy yazırdı 
ki, Azərbaycanda doğulan Zərdüşt midiyalı olmuş, Midiya dövründə ana 
dilində “Avesta”nı yazmış və midiyalı maqlara məxsus atəşpərəstlik, o 
cümlədən Zərdüştün dini də Azərbaycan xalqına məxsus olmuşdur.127 Bu 
kimi yanlış fikirləri mənimsəyən Yusif Vəzir Çəmənzəminli də iddia edirdi 
ki, maqların təlimi və zərdüştilik Midiya dövründə meydana çıxmış, bu 
təlimlərin əsas ideoloqları da muğlar, yəni maqlar olmuşlar; Zərdüşt də 
Aranda muğlar arasında dünyaya gəlmiş, “Avesta” və atəşpərəstlik də Azər-
baycanda yaranmışdır. Bütün bu mədəniyyəti və fəlsəfəni sonralar Midiyanı 
süquta uğradan farslar mənimsəmiş və təhrif etmişlər.128  

Beləliklə, çar Rusiyası dövründən başlayaraq dolaşdırılan Maqlar 
təlimi və Zərdüştlük eyniliyi məsələsi, günümzədək davam etməkdədir.129 
Hər halda çağdaş dövrdə Mağların təlimin iranlılara aid olmaması 
məsələsində doğru yol tutan Ağayar Şükürovun tək yanlışı maqlarla 
zərdüştiliyi eyniləşdirməsidir. Halbuki, o, özü də əvvəlcə açıq şəkildə yazır 
ki, maqların Azərbaycandan – qədim Midiyadan olması, eyni zamanda 
zərdüştlikdən öncə mövcudluğu barədə qədim yunanların çox sanballı əsə-
rləri olsa da, “XX əsr tədqiqatçılarının maqları daha çox İran la 
əlaqələndirməsi adama qəribə gəlir”.130 Bir sözlə, bir tərəfdən “Maqların 
təlimi”nin zərdüştlükdən qədim olmasından bəhs edən, maqları Şərqi İran-

 
127 Tatarıstan MDA , f. 1186, iş 14, vərəq-30. 
128 Ç əmənzəminli Yusif Vəzir. Əsərləri. 3 cilddə. III cild. Bakı, «Avrasiya Press, 2005, s.314-

315 
129 Məmmədov Zakir. Azərbaycan fəlsəfəsi tarixi. Bakı, «Şərq-Qərb», 2006, s.11, 15 
130 Şükürov A. Şərq fəlsəfəsi və filosofları. Bakı, Elm, 2005, s. 153, 155 



 

56 
 

Azərbaycan dünyasının ilk filosofları hesab edən ,131 A.Şükürov digər 
tərəfdən yazır: “Birincisi, atəşpərəstlik, oda sitayiş ən qədim dövrlərdən 
Azərbaycan xalqının həm dini, həm də dünyagörüşü olmuşdur. İkincisi, 
atəşpərəstliyi yaradan xalqın Azərbaycanda yaşaması, indiki Muğan 
düzünün onların xatirəsi olması, maqların bu dinin yaradılmasında həlledici 
rol oynaması hələ sübut edilməlidir. Bunun üçün kifayət qədər dəlil və 
imkan vardır. Üçüncüsü, baş maq, birinci maq “Avesta”nın və atəşpərəstlik 
dininin yaradıcısı olan Zərdüştün Azərbaycandan, bir sıra mənbələrdə isə 
milliyyətcə türk olması haqqında (son illərdə bu fikir daha tez-tez işlədilir) 
sübutun mövcudluğu bu iddianı daha da dəqiqləşdirməyi tələb edir”.132 Hər 
halda, əgər Maqlar/Qamlar zərdüştdən öncə mövcud olublarsa, o zaman 
Zərdüştün birinci maq, baş maq adlandırılması məntiqsizlikdir. Şübhəsiz, 
burada baş maq Zərdüşt deyil, Maq Ata ya da Qam Ata özü olmuşdur. 

Bütün bu dolaşıqlara səbəb antik yunan müəllifləri olmuşdur. Belə 
ki, ilk yunan alimləri, o cümlədən Herodot maqların adət-ənənələrinin 
parslardan köklü surətdə fərqli olduğunu bildirərək, onları həm Midiya 
tayfalarından biri, həm də kahinlər kimi təqdim etmişdir. Bu fikri irəli sürən 
yunan müəllifləri m.ö. VII-V əsrlərdə yaşamışlar ki, o dövrlərdə maqların 
farslardan tamamilə fərqli olmasına heç kəs şübhə etmirdi. Ancaq sonralar 
başqa antik yunan müəllifləri yanlış olaraq maqları farsdilli xalqların 
kahinləri, hətta zərdüştilər adlandırıblar. Məsələn, m.ö. III əsrdə yaşamış 
Laertli Diogen yazır ki, parslardan olan maqlar bütün vaxtlarını allaha 
ibadətdə, dua oxu maqda keçirir və allahın yalnız onları eşitdiyinə 
inanırdılar. Maqlar allahların meydana gəlməsi və mahiyyəti haqqında 
müzakirələr keçirir, od, su və torpağı allah hesab edirdilər. Maqlar allahların 
təsvir edilməsini, o cümlədən onların kişi və qadın cinslərinə ayrılmasına 
qarşı çıxırdılar: “Maqlar fala baxmaqla gələcəkdən xəbər vermək 
qabiliyyətinə malik olduqlarına görə allahların onların gözlərinə 
göründüyünü göstərir, sübut etməyə çalışırdılar ki, hava görünən şeylərlə 
doludur və iti gözlər üçün onları görmək o qədər də çətin deyildir”.133  

Şübhəsiz, D.Laertlinin burada bəhs etdiyi maqlar artıq, Tanrıçı 
qamlar deyil, atəşpərəst zərdüşti “maq”lar idilər. Eyni düşüncəni,  
Aristoteldə də görürük ki, maqları Misir kahinlərindən daha qədim hesab 
etməklə yanaşı, onun mahiyyətində: 1) Xeyir (Zevs və Hürmüzd); 2) Şər 
(Aid və Əhrimən) qüvvələrinin olduğunu yazmışdır. Bunun nəticəsi olaraq 
da, İslam dini yayıldığı dövrdən başlayaraq orta əsr Şərq ədəbiyyatında maq 
artıq “atəşpərəst”, “Zərdüşt dininin tərəfdar ı”, məcusi kimi başa 
düşülmüşdür.134 

 
131 Yenə orada, s. 156 
132 Şükürov A. Mifologiya. III kitab. Bakı,  Elm, s.21 
133 Şükürov A. Fəlsəfə. Bakı, «Adiloğlu», 2002,, s.161 
134 Şükürov A. Şərq fəlsəfəsi və filosofları. Bakı, Elm, 2005, s. 154 



 

57 
 

Maqlar təlimiylə bağlı fikirləri ümu miləşdirərək, belə qənaətə 
gəlmək olar ki, türklər odu heç vaxt Tanrı saymadıqları, insanın ruhunun 
oddan yaranmadığı qənaətində olduqları halda, zərdüşti farslar odu həm 
Tanrı adlandırmış, həm də ruhun ilahi odla birləşməsi fikrini irəli sürmüşlər. 
Qədim türklərin şamanizm və tanrıçılıq təlimlərində animizmə, eləcə də 
təbiət ünsürlərinə, xüsusilə də oda olan münasibət bizə deməyə əsas verir ki, 
onlar bu məsələlərə hind-fars mənşəli etnoslardan tamamilə fərqli yöndən 
yanaşıblar. Ə.Hüseynzadənin də qeyd etdiyi kimi, bu gün türklərin, o 
cümlədən Azərbaycan türklərinin Yaz bayramında təbiət ünsürləri (od, su, 
torpaq və hava) ilə bağlı keçirdiyi mərasimlərin kökü, mənşəyi zərdüştiliyə 
deyil, şamanizmə/qamlığa gedi b çıxır. 135 Məsələn, qədim türklərin 
dünyagörüşündə, o cümlədən qamlıqda/maqlarda oda, ocağa tapınma 
ayrıca yer tutsa da, bu ilahi xarakter daşımamışdır. Sadəcə olaraq, ocaq ruhu 
(evin, otağın ortasında yanan ocağın ruhu) od anası və od atası kimi ifadə 
olunmuşdur. Qam fəlsəfəsinə görə, od tanrısı ocaq ruhunun sahibidir.136 
B.Ögəl doğru qeyd edir ki, Qamların fəlsəfəsində və Tanrıçılıqdakı “od 
tanrısı” ilə zərdüştilərin “od tanrısı” eyni mənanı ifadə etmir. Belə ki, 
türklərə görə, hər bir ocağın ayrıca sahibi və qoruyucusu var, bütün ocaqları 
tək ruh və tək od tanrısı təmsil etmir. Dədə Qorquda görə də, ocağın ruhu 
sitayiş edilən bir Tanrı deyildir.137 

Ocaq sözündən yaranan otaq anlayışı həm evin, həm də ocağun 
ruhudur. Bu mənada türklər, o cümlədən Azərbaycan türkləri indinin 
özündə də ocaq ruhuna – ocağa suyun tökülməsini günah sayırlar. Çünki 
ocaq ruhunu söndürmək, eyni zamanda evin, otağın ruhunun söndürül-
məsi, yəni ailənin dağıla biləcəyi deməkdir. Deməli, bu zaman ocağa su 
tökməyin günah olması anlayışı odun müqəddəsliyi ilə bağlı deyildir. 
Burada vacib olan evini, ailəsini ocaq kimi başa düşən türklərin onun 
dağılmasını əngəlləməkdir. Bir sözlə, türklər odu deyil, ocaq-ailə ruhunu, 
ailə bütövlüyünü müqəddəs saymışlar və indi də belədir. Bu baxımdan, bu 
günün özündə də Azərbaycan türklərinin Yaz bayramında (Novruz) fiziki 
və mənəvi mənada bədən və ruhlarını pis liklərdən, çirkablardan, 
xəstəliklərdən təmizləmək üçün tonqal qalayıb onun üstündən tullanmaları 
da, onların oda hansı münasibət bəsləmələrini bir daha ortaya qoyur. De-
məli, qədim türklərin də odpərəstliyi insan ruhunun təmizlənməsindən, 
odun isə çirkabı təmizləməsindən və sairədən qaynaqlanmışdır. Halbuki 
zərdüştilikdə və atəşpərəstlikdə nəinki belə adətlər olmuş, hətta onların 
kahinləri atəşgah məbədinə yaxınlaşarkən nəfəsləri ilə, müqəddəs sandıqları 
odu murdarlamamaq üçün ağızlarını xüsusi örtüklərlə bağlarmışlar. Lev 
Qumilyov da qeyd edir ki, od kultunun yalnız zər düştiliklə əlaqəsi, 

 
135 Hüseynzadə Ə. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Şərq-Qərb, 2007,  s. 55 
136 Seyidov M. Qam-Şaman və onun qaynaqlarına ümumi baxış. Bakı, Gənclik, 1994, s.52 
137 Ögəl B. Türk mifolojisi. 2 c. Ankara, TTK, 1993, s. 496 



 

58 
 

haqqındakı ehtimallar həqiqətdən uzaqdır. O yazır: “İranda möbüdan-
möbüd müqəddəs oda yaxınlaşarkən sifətinə örtük taxırdı ki, nəfəsi ilə odu 
murdarlamasın, türklərdə isə od vasitəsi ilə bəd ruhları, yəni dünyadakı ən 
şər qüvvələri qorxudurdular. Məsələ burasındadır ki, İranda od dini sitayiş 
obyekti, Türk tayfalarında isə magiya vasitəsi idi, yəni əslində onların arasın-
da heç bir oxşarlıq müşahidə olunmurdu”.138 Deməli, qədim türklər “od 
haqqı” dedikdə, heç də farsdilli etnosların başa düşdüyü ilahi odu nəzərdə 
tutmayıblar. Türklər üçün od Tanrının, yaxud da ilk Türkün bir neməti 
idisə, farsdilli etnoslar üçün od hər şey idi.  

Qeyd edək ki, türklər və farslar arasında oda, atəşpərəstliyə fərqli 
münasibət orta əsrlərdə də özünü büruzə vermişdir. Məsələn, Göytürklər 
dövründə türklər od, su, torpaq və havaya sayğı göstərməklə yanaşı, yeganə 
tək Tanrıdan (Göy Tanrı) başqa bir tanrıya sitayiş etməyiblər. Bu baxımdan 
Menqü Kağanın islam xəlifəsinin elçisinə söylədiyi sözlər maraq doğrumaya 
bilmir. Xaqan bildirir ki, türklər həmişə tək Tanrıya inanmış, sitayiş etmiş, 
Onun əmri ilə yaşamış və ölmüşdürlər: “Tanrı görünən və görünməyən hər 
şeyin xaliqidir. Allah sizlərə kitablar göndərdi, ancaq siz onların yazdıqlarına 
əməl etmədiniz. Bizə də qeybi bildirən Kamlar verdi. Biz onların dediklərinə 
əməl edər və hüzur içində yaşayırıq”.139  

Fikrimizcə, bütün bunlar Tanrıçılığın müəllifləri türk etnoslarla 
zərdüştilik və atəşpərəstliyin yaradıcıları farsdilli etnosların od və digər 
təbiət ünsürlərinə fərqli münasibətin ən bariz nümunəsidir. Ancaq zaman 
keçdikcə müxtəlif tayfaların, etnosların türksoylu tayfalarla qaynayıb-
qarışması, dini-mədəni mübadilələr atəşpərəstliklə bağlı səhv fikirlərin, 
mülahizələrin yaranmasına səbəb olmuşdur. Fikrimizcə, ciddi araşdırmalar 
aparmadan zərdüştilikdə, mazdaizmdə oda olan münasibətlə şamanizmdə, 
tanrıçılıqda və “maqların təlimi”ndə oda olan münasibət eyniləşdirmək 
düzgün deyildir. 

Nəticə. Maqlar təlimində zərdüştilikdən fərqli olaraq ikili 
mübarizə məsələsində də xəyalçılıq və qədərçiliyə yer yoxdur. Azərbaycan-
Turani maqların təlimində ikili mübarizə vahid ruhdan törəyən dualizim 
olduğu halda, zərdüştlükdə hərəsi müstəqil qüvvələrdir. Deməli, təkallahlıq 
dini inanc sistemi olan Maqlar təlimindən fərqli olaraq Zərdüştlükdə 
ikiallahlıq vardır. Bu baxımdan İ.Əliyevin yazması ki, maqlar odu, torpağı və 
suyu allah hesab etdikləri halda, onlar allahların təsvirlərini tanımırdılar,140 
onun nə qədər ziddiyyətli mövqe tutması göz önündədir. Əgər Maqlar bir 
olan Tanrıya tapınırdılarsa, deməli onlar üçün ikili mübarizə Yer üzərində 
yaşayan insanlarla bağlı idi. Yəni Maqların Tanrısının yaratdığı dünyada 

 
138 Qumilyov L. Qədim türklər. B:Gənclik, 1993, s.103 
139 Kösoğlu N. Türk mədəniyyəti üzərinə düşüncələr. İstanbul, Ötkən, 1991, s.35 
140 Azərbaycan tarixi. VII cild. I c. Bakı: Elm, 2007, s.255 



 

59 
 

İnsan daxilində İşıq və Zülmətin mübarizəsi gedirdi. Təbii ki, Turani 
Maqların inanc sistemindəki Tanrı İşığın yanında yer alır, Zülmət və digər 
mənfliklərə qarşı idi. Bu baxımdan Maqların təlimindəki tək Tanrıdan 
törəyən İşığın Ahur-Mazdaya, Zülmətin isə Anhra-Manyuya çevrilməsi 
Zərdüştizmin məhsuludur, bunu maqlarla bağlamaq doğru deyildir.141 Bu 
anlamda Zərdüştiliyin/Hind -Avropa mədəniyyətinin daşıyıcılarının 
Maqların təlimini saxtalaşdırması bir yana, üstəlik əski Türk 
mədəniyyətinin üzərindən cız çəkərək, hər şeyi İran, Hind -Avropa 
mədəniyyətinin adına yazması yolverilməzdir.142 Bu cür saxtakarlıqlarının 
elmləşməsinin nədəni Turan Midiyasının varlığının, Turan mədəniyyətinin 
görməzlikdən gəlinməsidir. Bir sözlə, Türk-Turan mədəniyyətinin varlığına 
göz yumulduğu  bir zamanda İran, Hind-Avropa mədəniyyətinə qarşı ya 
alternativ qalmır, əgər alternativ ortaya da çıxarsa o zaman “naməlum” 
damğası vurulur. 

Əski Azərbaycan ərazisindəki bütün mədəniyyətlərin ya “namə-
lum” qalmasının, ya da Hind -Avropa/İran mədəniyyətinin adına ya -
zılmasının kökü Turan mədəniyyətinin Ural-Altay ya da Orta Asiya da 
axtarılmasıyla bağlıdır. Əlbəttə, oralarda da Tanrıçılıq fələsfəsi, Turan 
mədəniyyəti olmuşdur. Turan mədəniyyətinin əsas mərkəzlərindən biri də 
Azərbaycan olmuşdur. Azərbaycan Turanın dini-fəlsəfi mərkəzi halında 
olduğu üçün Turanlı Tanrıçıların, Turanlı Maqların, Turanlı Qamların, 
Turanlı Maqlarla Qamlardan sonra Zərdüşti kahinlərin Əhəmənlər və 
Sasanlar dönəmində buranı diqqət mərkəzində saxlaması təbiidir. Yəni 
Azərbaycanın din mərkəzinə çevrilməsi yerli Turanlılarla bağlı olmuş, 
sonralar bu ərazilərə köç etmiş Hind -İrandilli (Əhəmənlər, Sasanlar) 
zərdüşti kahinlər də həmin ənənəyə sadiq qalaraq Azərbaycana özəl 
münasibət bəsləmişlər.  

Əlbəttə, tarixi analogiyalara görə də, qam-şamanlar öz peşə sirrini 
mənsub olduğu soy, klan arasında nəsildən nəslə ötürərək zaman-zaman 
yaşadır və dövlətdə dinlər dəyişəndə yeni dini görüşləri mənimsəmək üçün 
adaptasiya olunur, yeni mərasimlərin icrasının başqa əllərə keçməsinə 
qısqanıblar. Bundan irəli gələrək belə bir mülahizə irəli sürülür ki, maqlar 
ilkəl qam-şaman inan clarına təcavüz edən iran-pers fatehlərinin 
hegemonluğuna qarşı üsyan etsələr də, sonrakı çağlarda hakim təbəqənin 
qəbul etdiyi və türk-pers sintezi ilə yaranan rəsmi zərdüştlüyü təbliğ edən 
kahinlərə çevriliblər. Bu baxımdan da, Orta əsr İslam müəllifləri maq və 
zərdüşti kəlmələrini sinonim kimi işlətmişlər. Hesab edirik ki, bəzi maqların 
könüllü ya da məcburən zərdüşti kahinə çevrilməyi inandırcı görünsə də, 
ancaq bütövlükdə mağlar təlimi ilə zərdüştilik arasında ciddi fərqlər vardır. 
Hər halda Mağlar təliminin başlanğıcı qam -şamanlarla bağlı olub, 

 
141 Yenə orada, s.256 
142 Yenə orada, s.293 



 

60 
 

Tanrıçılığa əsaslandığı halda, zərdüştilik hind-iran mənşəli bir dini təlim 
olmuşdur. 

 

 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

Ağasıoğlu Firudin. Azər xalqı (Seçmə yazılar). Bakı,“Ağrıdağ”, 
2000, s.164 

Ağasıoğlu Firudin. Azərbaycan Türklərinin İslamaqədər tarixi. III 
Bitik: Azərbaycanda qurulan qədim dövlətlər. Bakı, “Ağrıdağ”, 2014 

Azərbaycan Sovet Ensklopediyası. 10 cilddə, VI cild. Bakı, 
Azərnəşr, 1982 

Azərbaycan tarixi. Dərslik (redaktorlar: Z.M.Bünyadov və 
Y.B.Yusifov). Bakı: Azərnəşr, 1994 

Azərbaycan tarixi. Üç cilddə. I cild. Bakı, Azər baycan SSR EA 
nəşriyyatı, 1958 

Azərbaycan tarixi. VII cild. I cild. Bakı, “Elm”, 2007 

Azərbaycan tarixi. VII cild. II cild. Bakı,  “Elm”, 2007 

Budaqov B., Qeybullayev Q. Ermənistanda Azərbaycan mənşəli 
toponimlərin izahlı lüğəti. Bakı, Oğuz eli, 1998 

Çəmənzəminli Yusif Vəzir. Əsərləri. 3 cilddə. III cild. Bakı , 
“Avrasiya Press”, 2005 

Elekberli Faiq. Mağların talimi: Türk felsefesi, yoksa İran 
felsefesi.// Türkoloji (ilmi haberler dergisi) №2 (82), Turkistan, Ahmet 
Yesevi Univeristesinin Turan matbaası, 2017, s.112-122 

Ələkbərli Faiq. Azərbaycan fəlsəfəsi tarixindən: Maqların təlimi. // 
“Dövlət və din” İctimai fikir toplusu. Sayı: 01 (30). Bakı, “Azərbaycan” 
nəşr., 2015, s. 97-107 

Herodotos. Herodot tarihi. İstanbul, Remzi Kitab evi, 1973 

Hüseynzadə Əli bəy. Seçilmiş əsərləri.Bakı, Şərq-Qərb, 2007 

Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”,  2004 

Kalankatlı Musa. Albaniya tarixi. Qoş M. Alban salnaməsi. Bakı, 
2006 

Kaşğarlı Mahmud. Divanü lüğat-it-türk. Dörd cilddə. I cild, Bakı, 
“Ozan”, 2006 

Kitabi-Dədə Qorqud  Ensiklopediyası. İki cilddə, 1-ci cild. Bakı: 
Yeni Nəşrlər Evi, 2000 

Kösoğlu N. Türk mədəniyyəti üzərinə düşüncələr. İstanbul, Ötkən 



 

61 
 

yayınları, 1991 

Qumilyov Lev. Qədim türklər. Bakı, Gənclik, 1993 

Məmmədov Zakir. Azərbaycan fəlsəfəsi tarixi. Bakı, “Şərq-Qərb”, 
2006 

Ögel Baheddin. Türk mitolojisi. 2 c. Ankara, TTK, 1993 

Seyidov Mirəli. Qam-Şaman və onun qaynaqlarına ümumi baxış. 
Bakı, Gənclik, 1994 

Səfərov Yusif. Qədim Azərbaycan: nə bilirik. Bakı, Azərnəşr, 1989 

Şükürov Ağayar. Fəlsəfə. Bakı, “Adiloğlu”, 2002 

Şükürov Ağayar. Mifologiya. III kitab. Bakı,  “Elm”, 1996 

Şükürov Ağayar. Şərq fəlsəfəsi və filosofları. Bakı, “Elm”, 2005 

Tatarıstan MDA, f. 1186, iş 14, vərəq-30. 

История азербайджанской философии, т.1. Баку: “Элм”, 2002 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

62 
 

 

IV FƏSİL  

XAQANİ  ŞİRVANİNİN DÜNYAGÖRÜŞÜ    
       

Giriş. Əbu Bədil Əfzələddin İbrahim İbn Əli Nəccar İbn Osman 
İbn İbrahim Həqaiqi Həssanül-Əcəm Xaqani Şirvani  (1120/1126-1199) 
Şamaxı şəhərinin yaxınlığında yerləşən Məlhəm kəndində, oğuz türkü 
ailəsində doğulmuşdur.143 Xaqani “Töhfətül-İraqeyn”də milliyyətcə “əcəm 
türkü” (azərbaycanlı) olduğunu göstərmişdir: “Əcəm türküdür. Ancaq 
dəricə söz söylə -mişdir”. Başqa bir şeirində də əcəm türklərinin 
(azərbaycanlıların) şairi  
olduğunu, onların qəmini çəkdiyini bildirmişdir.144 Nizami Gəncəvi “Leyli 
və Məcnun” əsərində “əcəm türkü” ifadəsini Xaqaninin işlətdiyi mənada 
işlətmişdir. Tarixçi Tabəri də azərbaycanlılara “əcəm türkü” demişdir.145  

Səkkiz yaşına çatdıqda dayısı Kafiyəddin Ömər Osman oğlu onun 
tərbiyəsini öz üzərinə götürür və oğlu ilə birlikdə Xaqaninin təhsili ilə 
məşğul olmağa başlayır. Dayısı Kəfiəddin və dayısı oğlu Vahidəddin ziyalı 
şəxslər olub, həmin dövrdə inkişaf etmiş bütün elmlərlə (riyaziyyat, ritorika, 
astronomiya, fəlsəfə, məntiq, hüquq elmləri və islam ilahiyyatı) məşğul 
olurdular. 146 İlkin təhsildən sonra Kafiyəddin Ömər tələbəsinə ilahiyyat, 
nəhv (dilçilik), riyaziyyat, fəlsəfə, təfsir elmlərini öyrətmişdir. Əmisinin 
“ədəb” elmində ustadlığı gənc Əfzələddinin şairlik istedadının inkişafına da 
təsir etmişdir. Hər iki müəllim gənc Xaqanidə klassik Şərq və Qərq alim və 
ədibləri Boqrat (Hippokrat), Buzurqmehr, Kosta, Sabi, Xəlil Əruzi, 
Sipəveyh, ibn Miskəveyh, Cahiz, Buhtari, Mütənəbbi, Əbu Təmmam, İbn 
Sina, əl-Məərri dühasına maraq yaratmışlar. Bunlardan başqa, Xaqaninin 
görkəmli mütəsəvviflər Mühyəddin ibn əl-Ərəbi, Əbu Hamid əl-Qəzalinin, 
fars şairləri Rudəri, Ünsüri, Sənainin əsərləri ilə gənclik illərindən tanış 
olduğu bildirilir. Türk dili (Azərbaycan) ilə yanaşı, ərəb və fars dillərini 
mükəmməl yiyələnmişdir. Təxminən, 18 yaşında saraya dəvət olunan 
sənətkar çox keçmədən Şirvanşahlar dövlətində şairlərin başçısı olur.147  

O, i ki dəfə Ərəb və Əcəm  İraqını səyahət etmək üçün Kəbə 
ziyarətinə getmişdir. İlk səfərində Bağdadda Xaqanini xəlifə Məhəmməd 

 
143 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”, 2004, s.5 
144 Xaqani Şirvani. Divan (Divan-e Əfzələddin Bədil bin Əli Nəccari). Tehran, 1338 h., s.296  
145 Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. On cildd ə, ikinci cild. Ortaq başlanğıc (VII -Xəsrlər) v ə 

intibah dövrü (XI-XII əsrlər) ədəbiyyatı. – Bakı, Elm, 2020, s.717-718 
146 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”, 2004, s.4 
147 Araslı Həmid. Xaqani Şirvani. Bakı, “Yazıçı”, 1982, s.8-10 



 

63 
 

ibn Müstəhzər qəbul etmiş və ona katib vəzifəsini təklif etmişdi, lakin 
Əfzələddin bundan imtina etmişdi. Xaqani ikinci dəfə ziyarətə getmək 
istəyəndə, Şirvanşahların xaqanı Axsitan buna izn verməmiş, Əfzələddin də 
gizli olaraq Şirvanı tərk etmişdir Ancaq onu Beyləqan ətrafında yaxalayaraq 
şahın əmri ilə dövlət həbsxanasına salmışlar. Burada o, bir neçə ay həbsdə 
olarkən bir sıra çox şeirlər, həmçinin həmin vaxt Bizans imperiyasının 
şahzadəsi Andronik Komnenə həsr olunmuş iki qəsidə yazmışdır. 148 Bu 
şeirlər mütəfəkkirin xristian dinini və o zaman bu dinin ayrı -ayrı 
ehkamlarının ətrafında baş verən ilahiyyat mübahisələrini mükəmməl 
bilməsini nümayiş etdirmişdir. 

Həbsdən azad olunduqdan sonra, Xaqani ikinci dəfə Məkkəyə üz 
tutsa da, 1176-cı ildə Kəbə ziyarətindən sonra vətənə qayıtmayan Xaqani, 
ömürlük Təbrizdə məskən salmışdır. 1199-cu ildə vəfat edən Xaqani 
Təbrizdə məşhur Məqbərətüş-şüəra məzarlığında dəfn olunmuşdur.149  

Şairin iki əsas təxəllüsü var idi: 1) “ hökmdara mənsub olan” 
anlamındakı Xaqani, 2) “həqiqət tərəfdarı” mənasında olan Həqayiqi.150 

Əfzələddin Xaqani Şirvaninin əsərləri fars və ərəb dillərində 
yazılmış “Töhfətül-İraqeyn” poemasından və böyük həcmli şeirlər 
divanından ibarətdir.151  

Fəlsəfi və dini dünyagörüşü. Xaqaninin dünyagörüşündə din və 
fəlsəfə bəzən yaxın, bəzən də bir-birinə çox uzaq anlayışlar kimi istifadə 
olunmuşdur. Xüsusilə, o, “Töhfətül -İraqeyn” əsərində din və fəlsəfə 
məsələsindən çox bəhs etmişdir. Onun fikrincə, dinin əhəmiyyəti insanın 
Yaradana olan inamı ilə bağlıdırsa, fəlsəfə daha çox insanı düşündürən 
suallara cavab verir. Fəlsəfə tarixçisi Solmaz Rzaquluzadə yazır ki, 
Xaqaninin dünyagörüşünü tədqiq etdikdə, onun ilahiyyat və fəlsəfəyə olan 
münasibəti, onların əhəmiyyət və aktuallığının dəyərləndirilməsi maraq 
oyadır: “Bu problemin Xaqani irsindəki izahının təhlili zamanı mütəfəkkirin 
adı çəkilən fenomenlərə münasibətini aşkara çıxarmaqla yanaşı, onun 
dünyagörüşü mövqeyinin mahiyyəti, sonuncunun daxilən birmənalı 
olmaması və eyni zamanda mütəfəkirin dünyagörüşünə dair təsəvvürlərinin 
məntiqi açıqlanmış olur. Xaqani əsasən dinə inanan və ilahiyyata müsbət 
münasibət bəsləyən insan olmuşdur. Hətta mütəfəkkirin, fəlsəfə və 
ilahiyyata münasibətdə ilahiyyatı daha yüksək dəyərləndirilməsinə rast 

 
148 Sultanov Məmmədağa. Xaqani Şirvani. Bakı, Azərnəşr, 1954, s.31 
149 Araslı H əmid. Xaqani Şirvani. Bakı, “Yazıçı”, 1982, s.15 
150 Sultanov Məmmədağa. Xaqani Şirvani. Bakı, Azərnəşr, 1954, s.27 
151 Рзакулизаде C. Дж.  Из истории философской  мысли Aзербайджанa.  Баку, “Текнур”, 

2010,  с. 220 



 

64 
 

gəlirik”. 152 

Onun dünyagörüşündə fəlsəfi məsələlər iki istiqamətdə: 1)  fəlsəfə 
elm, 2) fəlsəfə qeyri-elm kimi, inkişaf etmişdir. Solmaz Rzaquluzadə doğru 
yazır ki, Xaqaninin  ümumilikdə fəlsəfənin, o cümlədən onun ayrı-ayrı 
sahələrinin ünvanına istiqamətləndirdiyi bəzi neqativ fikirləri, ciddi 
dünyagörüşü problemlərinin həlli ilə məşğul olan fəlsəfəyə (fəlsəfənin 
elmliyinə) qarşı deyil, heç bir məqsədə əsaslanmayan fəlsəfəyə, daha dəqiq 
desək, sofistik mənasız danışıqlara (qeyri-elmi fəlsəfəyə)  qarşı 
yönəlmişdi.153 

Xaqani yunan fəlsəfəsində Aristotel və Platonu yüksək 
dəyərləndirir və hesab edirdi ki, bu filosofların əsərlərini öyrənməyən insan 
ziyalı adlana bilməz. Rəqiblərindən hər hansı birini pislədikdə Xaqani 
yazırdı: o, “müdriklik iddiasındadır, halbuki, heç yunan fəlsəfəsi haqqında 
təsəvvürü belə yoxdur”.154 Xaqani fəlsəfəyə mahiyyət haqqında elm, 
“mahiyyət qapılarını bütün dünyaya açan”155 elm kimi tərif verir. 

Bu anlamda deyə bilərik ki, fəlsəfənin elmliyi İslam dinində, Türk 
mədəniyyətində, Yunan fəlsəfəsinin bir qismində (Platon, Aristotetel və b.) 
öz əksini tapdığı halda, zərdüştilərə, ismaillilərə, yunan sofistlərinə nisbətdə 
isə qeyri-elmi xarakter daşımışdır. Bu baxımdan Xaqani Şirvani də Nizami 
Gəncəvi kimi zərdüştliyə münasibətdə kəskin mövqe tutmuşdur. Onun 
fikrincə, zərdüştlük bütpərəstlikdən başqa bir şey deyildir: 

Kimin qızıldadır gücü, yəqin bil,  

Kölədir, qızılın sahibi deyil!  

Bir möhnət odudur cana simü-zər,  

Düz olar, qızıla deyilsə "azər".  

Zərdüştün adının əvvəlidir zər,  

Zərə səcdə edir atəşpərəstlər.  

Zər nədir? Sönmüş bir atəşdir, ancaq,  

Ona demək olar: bir ölü torpaq.156 

 

Xaqaniyə görə atəşə baş əyənlər doğru yolda olan insanlar ola 
bilməz. O, yazırdı: 

 
152 Rzaquluzadə Solmaz. Xaqani Şirvani //Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 

2014, s.365-366 
153 Yenə orada, s.367 
154 Xaqani. Divan. Tehran. 1317 h.ş.. s.328. 
155 Yenə orada. s. 627. 
156 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”,  2004, s.25 



 

65 
 

Çoxdan öyrənmişəm büt qırmağı mən, 

Qaçmışam atəşə baş əyənlərdən.  

Altıbaşlı dünya arzular insan,  

Qızıl yeddibaşlı ilandır, ilan.  

Kimin gözlərində qızıl tutub yer,  

O, aynaya baxıb, özün görməyir. 157 

 

Xaqani zərdüştilər kimi ismailliləri ya da Həsən Səbbahın 
tərəfdarlarını  da sərt şəkildə tənqid etmişdir. O yazırdı ki, ismaillilər daima 
düzlükdən danışsalar da, ancaq işləri başdan ayağa əyrilikdir: “Hər zaman 
“Ələmət” deyib, dururlar, Heyf ki, “əlmovtdan” uzaqdır onlar”. Mənim 
sözlərimi yaxşı dinlə bir, Əlmövtun özü də ölüm deməkdir. Daima 
düzlükdən dəm vursalar da, Əyrilik görərsən yalnız onlarda. Onlar alçaqlara 
çox alçalıblar, “Dal” kimi, “nun” kimi əyri qalıblar. Onlar etibarda Kufə 
əhlidir, Bağdad əhli kimi haça dillidir”. 158 

Xaqani bir tərəfdən zərdüştiləri, atəşpərəstləri bütpərəstlikdə 
ittiham etsə də, onun göy cismi kimi Günəşə münasibəti də maraqlıdır. 
Əlbəttə, Xaqaninin Günəşə münasibəti ilə atəşpərəstlərin oda münasibəti 
eyni deyil. O, maddi aləmdə baş verən proses və hadisələrlə əlaqədar 
Günəşə böyük əhəmiyyət verir. O dəniz, çay, okean sularının 
buxarlanmasını,159 yerin, daşların rəngini, Ayın işıqlanmasını160 Günəşin 
təsirilə izah edir. O, “Töhfətül -İraqeyn”də “Günəşə xitab və qızılı 
məzəmmət” başlığında yazır:  

Sən, ey gövhərlərə gözəl rəng verən,  

Hər şeyə bir surət, bir ahəng verən.  

Dünyada hər kəsə əziz, mehriban,  

Hamıya bir baxan, bir qiymət qoyan!  

Günəş! Sən hər şeyə nüruz edirsən,  

Çox böyük, çox uca olsan da, bəzən,  

Enirsən üstünə qara torpağın,  

Ayağı altına hər bir alçağın. 161 

 

 
157 Yenə orada, s.25-26 
158 Yenə orada, s.94 
159  Xaqani. Divan, s. 337. 
160  Yenə orada, s. 88. 
161 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”, 2004, s.26 



 

66 
 

Tədqiqatçılara görə Xaqani, Günəşi – “torpağı qızıla döndərən 
mahir kimyaçı”,162 “həyat mənbəyi” adlandırır. Bəzi şeirlərində o, Günəşi 
Allahın ən gözəl yaradılışı, – “Şərqin odunu” (yəni Günəşi) Onun (Allahın) 
yaratdıqlarının “başının tacı” hesab edir. Digər şeirlərdə Günəş Allah 
anlayışını əvəz edir163. Xaqani Günəşə müraciət edərək yazır: 

Sənin simandan İsa məbədinin şamı şölələnir, 

Sənin atributundan gecənin işığı emanasiya edir. 

Mahiyyətlərə yetişmə yolunun ardıcılları da, 

Sənin eşqinin piyaləsindən sərxoşdurlar.   

Sənin simandan minlərlə zərdüştilərin qəlbləri odla doludur164. 

 

Solmaz Rzaquluzadəyə görə Günəşin ilahiləşdirilməsi və onun 
təbiət hadisələrinə təsirinin vurğulanması, təbiətin əsasını təşkil edən dörd 
ünsürün fəallığı ilə şərtlənən, təbiətin daxili inkişafının qeyd edilməsi – 
bütün bu mülahizələr Xaqaninin rasionalizmə meylindən, zəmanəsinin 
elminin mövqeyindən, dünyanı dərk etmək və kor-koranə ortodoksal 
təsəvvür və ehkamlara əməl etməmək cəhdindən, onun azadfikirliliyindən 
xəbər verir.165 

Xaqani “Günəş”lə yanaşı “Yer”i də unutmur, ərzin fəzilətindən də 
bəhs edir. Onun fikrincə, torpaq kainatın cövhəri olmaqla yaşı, bütün 
mənalar da ondan irəli gəlir. Xaqani yazır: 

Torpaq cövhəridir bu kainatın,  

Həm xəzinəsidir cəvahiratın  

Dünyanın beşiyi olmuş bu torpaq,  

Torpaqdan doğulmuş mənalar ancaq.  

Mustafa torpaqda yatdığı üçün,  

Yer göydən əzizdir, üstündür, üstün!  

Ürək ikiüzlü aynadır, ancaq,  

Onu da hifz edir bizim bu torpaq.  

Bir üzü işığa meyl edir hər an,  

Digəri ayrılmır qara torpaqdan.166 

 
162  Yenə orada, s. 640. 
163  Xaqani. Divan, s. 849, 881, 892. 
164  Yenə orada, s. 881. 
165 Rzaquluzadə Solmaz. Xaqani Şirvani //Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 
2014, s.370 
166 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”, 2004, s.30 



 

67 
 

 

Bizcə, Xaqaninin Günəşə fəlsəfi münasibəti daha çox Türk 
fəlsəfəsindən, Xəzərlərin 167 və Səlçuqların dünyagörüşündən 
qaynaqlanmışdır. Maraqlıdır ki, zərdüştiliyi farslarla əlaqələndirən Xaqani 
türklərin yaşadığı Türkistanı müdrik və cəsur insanların yaşadığı ölkə kimi 
qələmə almışdır: “Əsil Türküstana get, orda mənalı adam axtar, Kimə lazım 
Çinə adəmgiyah axtarmağa getmək”. 168 

Turan və Türk anlayışlarına əsərlərində tez-tez müraciət edən 
Xaqani üçün bütün bunlar keçmişin yalnız maddi deyil, eyni zamanda 
mənəvi-fəlsəfi irsi idi.169 “Bir Əcəm türküyəm, dəricə deyən, yalvac 
tanıyanam, Tanrı istəyən” – deyən Xaqanin əsərlərində böyük mütəfəkkir-
filosof Nizami Gəncəvi kimi, Türklüyü ilə fəxr etməsinə tez-tez rast gəlirik. 
Xaqani “Türk zəmrindən”, yəni Türk ruhundan, Türk mahiyyətindən irəli 
gələn şeirləri ilə qürur duyduğunu ifadə etmişdir.170 

Türklük fəlsəfəsinə əsaslanan Xaqaninin əsərlərində, o cümlədən 
“Töhfətül-İraqeyn” də tez-tez Xızır peyğəmbər müraciət etməsi də təsadüfi 
deyil. Çünki X ızır peyğəmbər Azərbaycan Türk fəlsəfəsi ilə bağlıdır. O, 
yazırdı: 

Səhərin bayrağı yüksələn zaman,  

Birdən daxil oldu Xızır qapundan.  

Boynunda var idi onun həmayil,  

Yox, dörd kitab idi, həmayil deyil.  

Müqəddəs bir xəyal gəzdi başımda,  

Fəzilət heykəli durdu qarşımda...171  

 

Xızır peyğəmbərlə söhbət zamanı, Xaqani ona bir çox fəlsəfi suallar 
verərək ondan cavab gözləyir: “Ey mələk sifətli, mənə söylə bir, Deyirsən bu 
dünya min bir rənglidir. Dünya həm ucadır, həm də ki, alçaq, Bu dünya nə 
zaman, de, məhv olacaq? De, yazıq insanlar nə zamanadək, Ümidlə, 
qorxuyla ömür sürəcək? Bu odlu körpüdən keçmək olarmı? Yoxsa ki, 
odlarda yanacaq hamı? Ağıl, huş ki uçur: "Nur alım" deyə, Yol tapa bilərmi 
yeddi tağ göyə? Beş hiss, altı cəhət tilsim torundan, Qurtarmaq mümkünmü 
bizlərə bir an? Başımız üstündə bu yüksək çətir - Gömgöy, əyri tağlı bu 
səhnə nədir? Bu çevrə nə zaman, de, qərar tapar? Bu nöqtə nə cürə yerindən 

 
167 Yenə orada, s.139 
168 Yenə orada, s.222 
169 Yenə orada,  2004, s.133 
170 K əndli-Herisçi Qafar, Xaqani Şirvani (həyatı, dövrü və mühiti), Bakı: “Elm”, 1988, s.214 
171 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”, 2004, s.44 



 

68 
 

qopar? Necədir o yanı xətt-üstüvanın? Kimdir sakinləri bəs o dünyanın? 
Qəribə olmazmı xətt-üstüvadan? Bizə tərəf olan yerdə yaşayan, Canlılar, 
sonradan bir zaman əgər, O biri tərəfi məskən etsələr? Dörd ana, doğrudan, 
qəribədir bu: Nə üçün, görəsən, üç inci doğdu? Hər zaman sürətlə dövr 
edən aləm, Nə üçün gah bərkdir, gah boşdur”. 172 

Xızır isə ona cavabında deyir ki, bu kimi şübhə dolu sualları ancaq 
zərdüştilər verə bilər. Bu kimi fəlsəfə də zərdüşti fəlsəfə olub, çürük 
fəlsəfədir. Xaqani Xızırın dilindən yazır: “De, nə vaxta qədər sən 
yorulmadan, Çürük fəlsəfədən dəm vuracaqsan? Əslinə baxanda “fəlsəfə” 
sözü, Lap “səfeh” sözünə bənzəyir, düzü. Ayrı bir mənası olmamış dərin, 
“Quran”ın, danılmaz bu hədislərin. Önündə, məlum ki, anlayır hər kəs, 
Yunan fəlsəfəsi bir çöpə dəyməz. Vaz keç bu hədisdən, heç bənd olma, sən! 
Bir fülus (xırda pul) yaxşıdır min fəlsəfədən. Canını, gəl, dinə sən tapşır 
ancaq, Səni şübhələrdən o qurtaracaq. “Quran” xəzinədir, şair, gərək sən, 
Hər sözü alasan bu xəzinədən”.173  

S.Rzaquluzadə yazır ki, Xaqani, yaşadığı dövrdə maddi dünyanın 
dörd ünsürdən – su, od, torpaq, havadan – ibarət olduğu haqqında yayılmış 
təlimə tərəfdar idi: “O, təbiətin öz-özünə fəallığını və məhz bu dörd ünsürün 
maddi dünyanın bütün müxtəlifliyini yaratmasını nəzərə alaraq, onları 
“dörd yükdaşıyan”, “dörd əsas”, “dörd qara qrif” (antik əfsanələrdə qartal 
başlı, aslan bədənli, qanadlı əjdaha), əksər hallarda isə “dörd qadın”, “dörd 
ana” adlandırırdı”.174 Qeyd edək ki, Xaqaninin, materiyanın, dörd ünsürün 
fəallığını qəbul etməsini “Töhfətül-İraqeyn” əsərində Xızıra ünvanlanan 
suallar təsdiq edir: “Əgər səma xəttinin o biri tərəfində bu tərəfdəki kimi 
rahatlıq və məskən mövcuddursa, bu təəccüblü deyil. Məgər o biri tərəfdə 
dörd ünsürün bətni üç qiymətli şeyi doğmurmu? (nəbati, heyvani və insani 

) Bəlkə bu tez ötüb keçən aləm kimi o dünya da yarıya qədər cansız 
əşyalardan ibarətdir”. 175 Xızır  cavab verir ki, bu suallarla məşğul olmaq 
lazım deyil, lakin bu haqda söhbətin özü çox vacibdir. “Deyilənlərdən aydın 
olur ki, Xaqani kainatın hüdudlarını yer və onu əhatə edən səma çərçivəsi 
ilə məhdudlaşdırmır. Mütəfəkkir bizim yer dünyasına bənzər digər 
aləmlərin mövcudluğunu təxmin edir, orada da dörd ünsür (materiya) “üç 
qiymətli şeyi”, yəni üç nəfs [növünü], üç aləmi – bitki, heyvanat və insanlar 
aləmini – yaradır. Xaqani təfəkkürünün dərinliyini və müəyyən qədər 
dialektik səciyyəsini  sübut edən bu fikir, o dövr üçün, şübhəsiz ki, çox 

 
172 Yenə orada, s.48 
173 Yenə orada, s.49 
174 Rzaquluzadə Solmaz. Xaqani Şirvani //Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 
2014, s.369 
175 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”,  2004, s.49-50 



 

69 
 

cəsarətli fikir idi”. 176 Xaqani yazırdı: 

Yaratmaqla heyvanatı, cəmadı, nəbatatı,  

Təbiətin son istəyi insan idi, tək insan.  

Üç pillədən sonra insan yarandığı kimi də,  

Üç kitabdan sonra nazil oldu dünyaya “Quran”. 177 

 

Xəlil Yusifliyə görə şairin humanizmi, insan üçün döyünən şair 
qəlbi bu sualda ifadə olunmuşdur: “Divlər dünyasına, əhrimənlər aləminə, 
əliqılınclı hökmdarlara nifrət, sadə adamlara məhəbbət Xaqani poemasının 
əsasıdır. Daha çox Şirvan şərinə nifrətin yüksə k poetik ifadəsi olan 
"Töhfətül-İraqeyn" təkcə səfərnamə deyil, dərin humanist məzmunlu və 
yüksək sənətkarlıqla yazılmış ictimai, siyasi, fəlsəfi, əxlaqi düşüncələrlə 
zəngin orijinal, oxşarsız lirik poemadır”.178 “Şəriətdən kənar elm yoxdur, bil, 
Varsa qara xaldır, heç bilik deyil”179 – deyən Xaqani bəzən üstünlüyü 
üləmalara verib filosfları tənqid etsə də, onun əsas tənqid hədəfi boşboğaz 
filosoflar və üləmalar idilər. 

Həmid Araslı da hesab edir ki, Xaqaninin fəlsəfi baxışları dini 
baxışlarını üstələmişdir: “Şairin fəlsəfi əsərlərində dünya, yaradılışın 
mənşəyi, təbii qanunauyğunluqlar mütərəqqi cəbhədən aydınlaşdırılarkən, 
dini mülahizələrdən daha çox, fəlsəfi mühakimələrə yol verilir. Bu baxımdan 
Azərbaycan ədəbiyyatında fəlsəfi qəsidənin ilk gözəl nümunələrindən 
sayılan, həm fikri-məzmunu, həm də sənətkarlıq baxımından həqiqətən 
dünya poeziyasının misilsiz nümunəsi olam “Mədain xərabələri” şeiri 
diqqəti cəlb edir”.180 

Tədqiqatçılara görə, Mədain xərabələri şairi dərin, sarsıdıcı, ibrətli 
düşüncələr aləminə aparır. Şairin nəzərində Mədainin xərabələri ibrət 
aynasıdır. Bu ayna qarşısında həyəcanlanmamaq, sarsılmamaq, gözyaşı 
tökməmək mümkün deyil. Təkcə keçmiş üçün, xarabaya çevrilmiş Mədain 
üçün yox, bəlkə daha çox bu gün üçün, bu günün şahlarından tutmuş adi 
insanlarına qədər hamı üçün. Xaqani yazırdı: 

İbrətlə bax, ey könlüm, bu aləmə, gəl, bir an,  

Eyvani-Mədaini ayineyi-ibrət san.  

 
176 Rzaquluzadə Solmaz. Xaqani Şirvani //Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 

2014, s.369 
177 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”, 2004, s.150 
178 Yusifli Xəlil. Xaqani Şirvani və ədəbi irsi // Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider 

nəşriyyatı”, 2004, s.14 
179 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”,  2004, s.49 
180 Araslı Həmid. Xaqani Şirvani. Bakı, “Yazıçı”, 1982, s.31-32 



 

70 
 

Dəcləylə güzər eylə bir dəfə Mədainə,  

Bir Dəclə də sən gözdən torpağına tök nalan.  

Bax, Dəclə tökər gözdən yüz Dəclə qədər qan-yaş,  

Göz yaşı deyil, atəş süzməkdə yanağından.  

Bax! Dəclə göpüklənmiş, hər dalğa dodağında  

Bir eylə uçuqdur ki, doğmuş ürək ahından. 181 

 

Qəsidə butünlüklə bu sualın dərin poetik cavabından ibarətdir. 
Şairin böyüklüyü ondadır ki, o, Mədainin məhvində bir qanunauyğunluq 
görür: “Hər bülbülü bir bayquş, hər nəğməni bir növhə İzlər bu cahan içrə, 
olma buna gəl heyran Sordun hara getmişdir indi o böyük şahlar, Bir 
hamilədir torpaq, çox udmuş o, şah, xaqan. Udmuş nə qədər bilsən zalımları 
bu torpaq, Lakin yenə doymaz bu acgöz adam udmaqdan”.182 Beləliklə, 
Xaqani mütəfəkkir şair kimi Mədainin məhvini, Kufə və Bağdadın 
yüksəlişini dialektikcəsinə izah edir. S.Rzaquluzadəyə görə bu əsərdə, bütün 
mövcudatın keçici xarakteri, materiyanın formasını dəyişməsi haqqında 
olan mülahizə ilə yanaşı, Xaqani Mədain sarayının əvvəlki 
möhtəşəmliyindən, onun çoxdan bəri torpağa qovuşan sahiblərinin qüdrət 
və sərvətindən, sarayın özünün isə dağıdıldığından bəhs edir.183 Xaqani 
yazır: “Mən eşitdim, sarayın xarabalıqları mənə söylədilər ki: “Əgər biz 
ədalət sarayı olaraq dağıdılmışıqsa, onda zülmkarların saraylarını hansı cəza 
gözləyir?””.184 

Böyük Azərbaycan Türk mütəfəkkiri, milli ideoloq Məhəmməd 
Əmin Rəsulzadə tərəfindən “çökən insanlıq kültürü ilə yıxılan mədəniyyət 
abidələrinə ağlayan, qüvvətcə, dünya ədəbiyyatında bərabəri olmayan bir 
şah əsər” kimi qiymətləndirilən “Mədain xərabələri” q əsidəsi şairin 
yaradıcılığnda mühüm yer tutmuşdur.185 Elnarə Zeynalovun fikrincə, 
“şairin “Mədain xərabələri” də öz məzmununa görə qədim dövlətlərə 
yazılan mərsiyədir: “Bu mövzu ətlal – keçmiş obanın qalıqları qarşısında 
söylənilən nitqə bənzəsə də, onu dövlətlərə yazılan mərsiyə kimi təqdim 
etmək daha məntiqlidir. Əgər ətlalda daha çox nostalji hisslərüstünlük təşkil 
edirsə, bu qəsidənin mövzusu daha nəsihatamiz və fəlsəfiməna ehtiva edir. 
Hökmdarları keçmişdən ibrət dərsi almağa çağırmaq hər iki qəsidədə əsas 

 
181 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”, 2004, s.381 
182 Yenə orada, s.382 
183 Rzaquluzadə Solmaz. Xaqani Şirvani //Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 
2014, s.378 
184 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”, 2004, s. 383. 
185 Resulzade Mehmet Emin. Şirvanlı Hakani // Azerbaycan  Yurt Bilgisi dergisi. 

Ankara,şubat 1954, cilt 4, sayı 37, s.2-10. 



 

71 
 

məqsəd kimi ön plana çəkilir”.186 

Xaqaninin digər ictimai-fəlsəfi qəsidələrindən biri də “Qəsideyi-
şiniyyə”dir. O, həmin fəlsəfi qəsidəsində həyat sirlərini öyrənməkdə və 
həyat müəmmalarını açmaqda zəka və təfəkkürün rolunu yüksək 
qiymətləndirməklə bərabər, bu sirlərin hələ də tamamilə dərk edilmədiyini 
söyləyir. Araslı yazır: “O, ömür keçdikcə həmin müəmmaların sirrini 
öyrənməkdə çəkdiyi çətinliklərin daha da artmasından, kainatı dərk 
etməkdə insanın acizliyindən söhbət açmış xalqı düşünməyə, oxuyub 
öyrənməyə çağırmışdır. Şair kainat sirlərinin dərinliklərinə nüfuz etməyin 
ləzzətindən də danışmışdır...”.187    

Xəlil Yusifli hesab edir ki, bu qəsidədə iki insan tipi qarşılaşdırılır: 
1) dünyanı dördəlli tutanlar, nəfsə aldananlar, hamıya ağalıq etmək 
istəyənlər, 2) nəfs adlı aslanı it kimi diz çökdürənlər, həm mərdə, həm də 
namərdə baş əyməyənlərdir: “Xaqani özünü ikincilərdən sayır və bununla 
fəxr edir. Şair həmin iki insan tiplərini müxtəlif baxımlardan müqayisə edir, 
dərviş və sultan obrazları ilə məsələni bir qədər də konkretləşdirir. Şair bu 
əsəri yazarkən sufizm və əxiliklə bağlanmış, yunan fəlsəf əsinə qarşı 
soyumuşdu. İndi onu sırf elmi məsələlərdən daha çox insan, onun taleyi, 
mənəvi aləmi ilə bağlı problemlər maraqlandırırdı”.188 Xaqani yazırdı:  

O gün ki,sirri yoxluqdan ibarət “əbcəd”i bildim,  

Unutdum varlığa baglı olan hər bir müəmmam.  

Görüncə bilməməkdir bu qəribə məktəbin elmi, 

Unutdum hafizəmdə yer tutan hər elmü ürfanı.  

Qəribə elm öyrəndim, başa düşdüm ki, nadanam,  

Əcəb ustaddır, təlim edir mən kimi nadanı.  

Necə ayinədə tuti görər öz əksini, lakin,  

Gələr nitqə təəccübdən, olar əksinin heyranı.  

Ömür keçdi bu məktəbdə, hələ “əbcəd”dəyəm aciz,  

Nə vaxt dərk eylərəm, aya, müəmmalı bu divanı.  

Hələ körpə uşaqlar tək oyun ardındadur fikrim,  

Bu hoqqabaz fələk heyran edir feliylə insanı.189 

 
186 Zeynalova Elnarə. Xaqani Şirvaninin şəxsiyyəti və irsi Yaxın-Orta Şərq və Qafqazın mul-

tikultural mühiti müstəvisində // Bakı: Az ərbaycan ədəbiyyatşünaslığı. Nizami Gəncəvi 

adına Ədəbiyyat İnstitutunun Əsərləri, 2019. N 2, s.48-49. 
187 Araslı Həmid. Xaqani Şirvani. Bakı, “Yazıçı”, 1982, s.34 
188 Yusifli Xəlil. Xaqani Şirvani və ədəbi irsi // Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider 
nəşriyyatı”, 2004, s.9 
189 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”,  2004, s.100 



 

72 
 

 

Xarəzmşahlar dövlətinin hökmdarı Məlik ul-əzəm Əla əd-Din 
Atsıza həsr olunan qəsidə isə Xaqaninin fəlsəfi fikirlərinin öyrənilməsi 
sahəsində xüsusilə qiymətlidir. “Maraqlı məzmunu ilə diqqəti cəlb edən 
qəsidə yüksəkliyin təsviri ilə başlayır. 1-10 cu beytləri əhatə edən hissədə 
göstərilir ki, bu yüksəkliyin zirvəsində İsa (s. ə.s. ) üçün pənahgah var, İdris 
(s. ə.s. ) üçün genişlik; ulduzlar onun yolunda oruc tutur, səma səcdəyə 
gedir. 11-15-ci beytlərdə şair, öz məmduhunu bu yüksəkliyin üzərində 
təsvir edir”. 190 Xaqani yazırdı: 

Ey açılan sübh kimi parlaq olan mənim röyam!  

Şəfəq söküb, sübh açıldı, mən hələ də yuxudayam.  

Aldadıcı rəngi ilə sübh gözəl qıza oxşar,  

Gah gizlədər çöhrəsini yad baxışdan, gah da açar.  

Qövs-qüzeh büsatını üfüqlərdə açmış səhər,  

Bircə gözün baxışıyla naxışlanır bütün tellər.  

Üfüqlərin gözlərində qaranlıqdan sürmə vardı,  

Onu səhər çisələyən qətrələr yuyub apardı.  

Bu yumyumşaq buludlar ki, göydə pərən-pərəndilər,  

Sübhün əli toxunanda cərgə-cərgə gizləndilər. 191 

 

Qəsidədə Əla əd-Dini “dövrünün Cahizi” adlandıran şair, onu iki 
tac sahibi Keyxosrov kimi qələmə verərək, həm türklərin, həm də İranın ona 
itaət etdiyini göstərir. Tədqqiatçılara görə şairin dünyagörüşündə, 
fəlsəfəsində baş verən dəyişikliyi, yəni əvvələr al udə olduğu yunan 
fəlsəfəsinə sonralar şübhə ilə baxmasına bəlkə də Cahizin təsiri olmuşdur. 
Çünki Cahiz Aristotel fəlsəfəsi haqqında “Onun məntiqi heç bir ərəb 
oratoruna aydın deyil” demişdi. 192 Xaqani yazırdı: 

Zəmanənin Cahizidir Əlaəddin aşikar, 

Sözlərində, əməlində sevinc, həm də kədər var,  

Arı kimi həm şəhdi var onun, həm də tikanı,  

Arı sancsa, çox incitməz bal yeyən bir insanı.  

Əlaəddin xoş sözləri eşidirmi, ey xuda?  

 
190 Zeynalova Elnara.  Hakani Şirvani Yaradıcılığında Tarihilik.  XVIII. Türk Tarih Kongresi, 
1-5 Ekim 2018, Ankara. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2022, s.699 
191 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”,  2004, s.235 
192 Крачковский И. Ю. Избранные сочинения. Том II, Москва -Ленинград: 

Издательство Академии Наук СССР,1956,s.363 



 

73 
 

Eşidəni öyrənirmi, gətirirmi heç yada?193  

 

Qafar Kəndli-Herisçi hesab edir ki, Xaqannin fəlsəfi görüşləri 
əxiliklə daha çox səsləşmiş, bu anlamda İbn Sinanın fəlsəfəsinə, Əbül-Əla 
Gəncəviyə nisbətən az meyil göstərmişdir .194  Eyni zamanda, bəzi 
tədqiqatçılar Xaqanini sufiliklə də əlaqələndiri rlər ki, ancaq o , 
yaradıcılığında mütəsəvvif şeirdən bəhrələnsə də, şeirdə dünyəvilik istəyini 
artıran ustad bir şair idi. Şairi təsəvvüfün qurumuş hökmləri yox, mahiyyəti 
düşündürürdü. 195 Bu baxımdan Xaqaninin sufilikdən çox əxiliyə bağlı 
olması fikri geniş yayılıb. “543-571 (1148/49-1175/76)-ci illəri əhatə edən 
ikinci dövrdə şairməlamətilərin və qələndərilərin əxlaqi-fəlsəfi baxışları ilə 
maraqlanır. Məlamətilik sufilik demək deyildi. Ancaq bir sıra məsələlərdə 
sufiliklə üst-üstə düşürdü. Bu illərdə şair İbn Sinanı çox oxuyur, “Qanun” və 
“Şəfa”nı əldən yerə qoymur, qədim yunan filosofu Aristoteli, Yaxın vəOrta 
Şərqin aristotelçilərinin əsərlərini öyrənir, ustadı Əbul-Əla Gəncəvi kimi 
Əbu Əliyə qoşulanlardan sayılırdı. Lakin bir qədər sonra Aristotelvə Şərq 
aristotelçilərinin təliminə şübhə ilə yanaşmağa başladı. Artıq onu xalq 
fəlsəfəsi – əxilik daha çox cəlb edirdi...  Əxilik hərəkatı ziddiyyətlərdən 
doğan fəlsəfi-əxlaqi bir dünyagörüşü idi. Humanist düşüncələri və qabaqcıl 
sosial utopiyaları özündə birləşdirən, ümumbəşəri mahiyyət daşıyan bu 
hərəkatın qolları çox idi və o,müxtəlif ölkələrdə müxtəlif adlar altında 
yayılırdı. El adət-ənənələrini özündə birləşdirən əxilik türksoylu xalqlar, 
eləcə də Azərbaycanda hələ qədimdən mövcud olub”.196  

S.Rzaquluzadəyə görə öz dövrünün ayrı-ayrı fəlsəfi nəzəriyyələri ilə 
yaxından tanış olan Xaqani ən çox peripatetizmə (Aristotelin təliminə) 
yaxın idi. Dünyanın Allah tərəfindənmi və necə yaradılması, Allahın imkan 
və iradəsinin sonsuzluğunun həddi, onun mövcud aləmə təsir dərəcəsinin 
necə olması və digər məsələlər ilahiyyat və fəlsəfədə mübahisələr yaradan 
əsas məsələlərdən idi. S.Rzaquluzadə yazır: “Xaqani Allahın Xaliq kimi 
varlığını197 və maddi dünyanın yaradıldığını qəbul edir, lakin onun, Allahın 
təbiətlə, materiya ilə olan qarşılıqlı əlaqəsinə dair fikirləri müəyyən qədər 
qeyri-ortodoksallığı ilə fərqlənir. Xaqaniyə görə Allah dünyanı öz istək və 
iradəsilə deyil, zərurət üzündən yaradır; aləm Allahdan emanasiya edir, ona 
görə də, faktiki olaraq Allah və aləm tamamilə əks başlanğıclar deyil, əslində 

 
193 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”,  2004, s.235 
194 K əndli-Herisçi Qafar, Xaqani Şirvani (həyatı, dövrü və mühiti), Bakı: “Elm”, 1988, s.214 
195 Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. On cilddə, ikinci cild. Ortaq başlanğıc (VII -Xəsrlər) v ə 
intibah dövrü (XI-XII əsrlər) ədəbiyyatı. Bakı, Elm, 2020, s.741 
196 Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. On cilddə, ikinci cild. Ortaq başlanğıc (VII -Xəsrlər) v ə 
intibah dövrü (XI-XII əsrlər) ədəbiyyatı. Bakı, Elm, 2020, s.739 
197 Xaqani. Divan. s.610, 616  



 

74 
 

bir bütövdürlər”. 198 

Allahla bütün mövcudatın eyniliyini və onların mahiyyət 
baxımından vəhdətini iddia edərək, 199 Xaqani yazırdı: “ Vacib varlıq ki 
Ondan başqa bu şeylərin çıxış nöqtəsi  yoxdur, zərrə qədər nə azalır, nə 
çoxalır. Vahid nöqtənin təzahürü olan yüzlərlə nöqtə və xəttlərin Onun 
(Allahın) vəhdətində fərqləri yoxdur”. Beləliklə Xaqani Allahın və bütün 
mövcudatın mahiyyətlərinin eyniliyini təsdiq edir. Xaqani, Allahla insanın 
eyniliyini vurğulayaraq, yazır: “ Mənim bütün surətim – Odur, mənim 
surətim, mənim bütün atributlarım – Odur, ona görə də, mənim sözlərimdə 
heç kim “mən” və “biz”i ayırd edə bilmir”.200  Allah, təbiət və təbiətin ən 
yüksək zirvəsi olan insanın eyniyyətinə əsaslanan Xaqani dünyanı Allahla 
birlikdə əbədi hesab edir və onu “əbədi dünya” kimi müəyyən edərək, 
Allaha yalnız yaradılış başlanğıcının birinciliyini aid edirdi. 201 

İctimai-siyasi və əxlaqi görüşləri.  Xaqaninin ictimai-siyasi 
görüşlərində ən çox diqqəti çəkən ədalətsizlik, haqsızlıqdır. “Xaqaninin 
fikrincə, şah sarayları elə bir dənizdir ki, orada sədəf yox, yüz min nəhəng 
var. İnsana heç bir inci verməyən, lakin onu məhv etmək üçün hər dəqiqə 
min oyun quran saraylar şairin əsas nifrət və inkar obyektidir. Gəncliyində 
saraya dəvət alan şair, çox keçmir ki, səhv etdiyini başa düşur, saray 
həyatının eybəcər, şər dolu mahiyyətini anlayır, özü ordan qaçmağa 
çalışdığı kimi, başqalarına da məsləhət görür ki, saraylardan uzaq yaşasınlar, 
ağalardan uzaq olsunlar”.202 Xaqani yazırdı: 

Şahların sarayı bir dənizdir ki,  

Orada sədəf yox, yüz min nəhəng var.  

Arzu gəmisini salmaz heç zaman,  

Bu coşğun dəryaya, ağlı olanlar.  

Bir inci verməz də, can almaq üçün,  

Hər dəqiqə sənə min oyun tutar.  

Könül, sən gəl ağlın pənahında ol,  

Ki, ağıl tamahın boynunu vurar.  

Bir parça çörəyə, suya qane ol,  

 
198 Rzaquluzadə Solmaz. Xaqani Şirvani //Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 
2014, s.368 
199 Yenə orada, s.368 
200 Xaqani. s.. Divan.  s.712. 
201 Rzaquluzadə Solmaz. Xaqani Şirvani //Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 

2014, s.368-369 
202 Yusifli Xəlil. Xaqani Şirvani və ədəbi irsi // Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider 

nəşriyyatı”, 2004, s.16 



 

75 
 

Nə sərvət, nə mənsəb, nə ağa axtar. 203 

 

Həmid Araslı yazır ki, Xaqaninin mədh xarakterli şeirlərində 
ədalətə çağırış, pis əməllərdən uzaqlaşmağa dəvət kimi əhəmiyyətli 
məsələlərə geniş yer verilir: “O öz mədhlərində hökmdarlara nəsihətlər 
etmiş, onlara qayğıkeşlik, insaf mərhəmət, səxavət kimi nəcib sifətlər 
aşılamağa cəhd göstərmişdir. Şair  ədaləti hökmdar üçün zəruri bir halət 
kimi tərifləyərək, zəmanə şahlarına ədalətli olmağı, ağlı rəhbər tutmağı, 
xalqla insafla rəftar etməyi ta pşırırdı”.204 Xaqani hökmdarlara 
nəsihətlərindən birində yazırdı: 

Əvvəlində hərtərəfli fikirləşən adamlar.  

Müşkül olan hər bir işi başa vurar çox asan. 205 

 

H.Araslı yazır ki, Xaqani yaradıcılığında azadlıq meyli çox 
qüvvətlidir: “Şairin saray mühitindən şiddətlə danışması hər şeydən əvvəl 
onun azadlıq ideyaları ilə bağlıdır. Sarayda insan heysiyyətinin 
tapdalanması, bir tikə çörək üçün insanlıq ləyaqətinin itirilməsi onda qəzəb 
və kin doğrurdu. Odur ki, Xaqani insan şəxsiyyətini hər şeydən yüksək 
qiymətləndirmiş, əsərlərində azadlıqdan tez-tez danışmış, onu ən gözəl 
nemət adlandırmışdır. Şair insan azadlığını məhdudlaşdıran, onun 
müqəddəs arzuları önünə keçilməz sədlə r qoyan maniələri nifrətlə 
xatırlayaraq, tamah, varlanmaq ehtirası, naz -qəmzə tələbi, pul 
dükünlüyünün insanı bu ali nemətdən məhrum etdiyini bildirmişdir”.206 
Xaqani yazırdı: 

Cahanda bir kimsədə yox insanlıq gövhəri,  

Əgər varsa, de, gəlsin, əslindən versin nişan.  

Harda bir əhl adam var, alçaq da onunladır,  

Bəli, qarışmış artıq mal ətilə zəfəran.  

Saf qızıl yer tapıbdır qatırın palanında,  

Kafur dənəsi artıq secilməyir darıdan.  

Püxtələşdimi insan, soltandır insü-çinə,  

Hələ ki, püxtə deyil, ya vəhşidir, ya şeytan.207 

 

 
203 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”,  2004, s.500 
204 Araslı Həmid. Xaqani Şirvani. Bakı, “Yazıçı”, 1982, s.23 
205 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”,  2004, s.150 
206 Araslı Həmid. Xaqani Şirvani. Bakı, “Yazıçı”, 1982, s.29-30 
207 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”,  2004, s.297 



 

76 
 

Xaqaniyə görə dövründə adətən mal və şöhrət sahibi alçaq adamlar 
olub, dünyada nəfsinə əsir olanların dünyasıdır. Belə bir dünyada insanlığı 
qoruyub saxlamaq çox da asan deyildir:  

Bu ötərgi qəm evində varsa şadlıq əsəri,  

Onlar olar şad ki, yoxdur insanlıqdan xəbəri.  

Keçmə önə bu dünyada, get, üzlətdə tut qərar,  

Qoy yuxarı başa keçsin daldan gələn adamlar!  

Yaxşı adam pislik görür bu dünyaya gələndən,  

Nə eyləsin dünya, ancaq pislik gəlir əlindən. 208 

 

Tədqiqatçılara görə, uzun müddət şah sarayında xidmət etməsi və 
şəxsi həyatının firavanlığı Xaqaninin diqqətini sosial problemlərdən, 
məzlum xalqın vəziyyətindən yayındıra bilmədi. Mövcüd cəmiyyətin kəskin 
tənqidi ilə çıxış edən Xaqani, “dəyərsiz insanlara var-dövlət bəxş edildiyi”,209 
“millətin payına isə yoxsulluq düşdüyü”,210 “yalnız insanlığın nə olduğunu 
dərk etməyənlərin şadlandıqları”211 dünyanı “zülm evi” adlandırır.212 
Mütəfəkkir yazır ki, onun yaşadığı cəmiyyətdə istedad, əql və insan 
şəxsiyyətinin meyarı yalnız zənginlikdir. Yəni  zəmanəmizdə sərvətin 
yoxdursa, əqldən bir fayda gözləmək əbəsdir. Başqa sözlə, kimin sərvəti 
yoxdursa, əql onun heç nəyinə lazım deyil, hətta əgər ləyaqət var və sərvət 
yoxdursa, onda sərvətsiz ləyaqət eynilə mənadan məhrum edilmiş ad 
kimidir. Xaqani yazırdı:  

Əqlinin qiyməti dinarsa əgər,  

Dinar üçün əl açma, eylə həzər.  

Bir bəladır tamah başa, bişekk,  

Tamahından başın bəla çəkəcək.  

Mis qaba sirkə tökmə, paxrı çıxar,  

Tamahı qəlbə salma, canı yaxar. 213  

 

Xaqaninin rəğbəti açıq-aydın ədalətlilik tərəfində olub, bir Türk 

 
208 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”,  2004, s.311 
209  Xaqani. Divan, s. 205. 
210  Yenə orada, s. 253. 
211  Yenə orada, s. 185. 
212 Rzaquluzadə Solmaz. Xaqani Şirvani //Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 
2014, s.374-375 
213 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”,  2004, s.178 



 

77 
 

filosofu kimi  riyakar məmurları, ikiüzlü din xadinmlərini kəskin  şəkildə 
tənqid edirdi. Uzun müddət saray həyatının bu burulğanında yaşayan 
Xaqani dünyanın şirnikləndirici şeyləri ilə insan ləyaqətinin qorunması 
arasındakı seçimdə özü ilə uzun və çətin mübarizədə mənəvi qələbə 
qazanmağa müvəffəq olmuşdur. O, şeirlərində o, dəfələrlə  şahlardan 
tamamilə uzaqlaşdığını və öz vaxtını, istedad və bütün qüvvəsini onlara 
xidmətə sərf etdiyinə peşman olduğunu qeyd edirdi.214  

Xaqani, millətin acınacaqlı vəziyyəti haqqında, “bu dünyada ən 
güclülərin zəiflərə qarşı sərt” olduğu, millətin amansız istismara məruz 
qaldığı, varlıların “üzümlüyün qanını (şərab) və fəqirlərin (hüquqsuzların) 
qanını” içdikləri barədə dəfələrlə yazırdı.215 Humanist mütəfəkkir xalqın 
məzlum vəziyyətilə barışa bilmirdi, çünki o, insanların təbiətən 
bərabərliyinə əmin idi, onun təsəvvürünə görə şah və yoxsul tən doğulublar: 
“Əgər şah, bir anlıq belə tacından məhrum olarsa, fəqirdən başqa o heç kim 
ola bilməz”.216 

Azərbaycan alimlərindən Məhəmmədəli Tərbiyyət Xaqaninin 
elmi biliyi, dünyagörüşü ilə bağlı yazırdı: “Xaqani Şirvani öz dövrünün 
işlənməkdə olan elmlərinin çoxuna, xüsusən də hikmət, nücum, müsiqi 
elmlərinə yaxşı bələd idi. Onun əsərlərində bu elmlərdən çox istilahlar var; 
o, tarixi də yaxşı bilirdi. Xaqani Şirvani qəsidəsinin birində bu haqda yazır: 
“O hansı elmdir ki, mən onu bilmirəm? – məni sınamaq istəyirsən, 
əsərlərimə diqqət et”. Xaqani bu fikri ərəb dilində yazdığı bir əsərində də 
təkrar edərək yazır: “Mən elmlə şərafətlənib onun sayəsində şöhr ət 
tapıram””.217 Tərbiyət daha sonra yazırdı ki, o,  öz dövrünün ədiblərindən 
fərqli olaraq, əsrindəki elmlərin bir çoxunda, xüsusilə fəlsəfə, heyət, nücum 
və musiqidə dərin bilik sahibi olmuşdur: “Buna görə də o, şeirlərində bu 
elmlərə aid ifadələr işlətmişdir. Xaqani tarixi və qədim hadisələr, xəbərlər 
haqqında geniş məlumatlı olmuş, şeirlərində bu hadisələrə işarə 
etmişdir”.218 

Xaqaninin aydın ifadə olunmuş azadfikirliliyi və humanizmi onun 
fəlsəfi poeziyasını sonrakı əsrlərdə də demokratik fikrin numayəndələri 
üçün təqlid nümunəsinə çevirdi.219 

Əsərlərində əxlaq məsələlərinə də mühüm yer verən Xaqaniyə görə 
poeziyanın əsas vəzifələrindən biri insanlara yüksək mənəvi keyfiyyətləri 

 
214 Rzaquluzadə Solmaz. Xaqani Şirvani //Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 

2014, s.377-377 
215  Xaqani. Divan, s. 569. 
216  Yenə orada, s. 451. 
217 T ərbiyət Məhəmmədəli. Danişməndani-Azərbaycan. Bakı,Azərnəşr, 1987, s.358-359 
218 Yenə orada, s.359 
219 Sultanov M.S. Xaqani Şirvani. Bakı, Azərnəşr, 1954, s.101-107 



 

78 
 

aşılamaqdır. O, yazırdı: “Hər tərbiyəçi şair olmaya da bilər, lakin hər bir şair 
tərbiyəçi olmalıdır”, və inanırdı ki, nəsihət və məsləhətlərin köməkliyi ilə 
qüsurlara qarşı mübarizə aparmaq, insanların xasiyyətlərini yaxşılaşdırmaq 
mümkündür. Buna görə də, Xaqaninin irsində “insanın şəxsiyyəti – onun 
bəşər səadətinə yönəlmiş fəaliyyəti ilə müəyyən edilir” postulatına 
əsaslanan didaktik fikirlər geniş yer tutur.220 Xaqaninin nəsihətlərinə görə, 
insanın həyatında ən mühüm şey nə var-dövlət, nə də ki, qızıldır. Həyatın 
mənası sərvət yığmaq deyil, əksinə, məzlumlara yardım etməkdir. 
Şeirlərinin birində Xaqani yazır ki, Mənuçöhr şah bir abiddən nəyin hər 
şeydən qiymətli olduğunu soruşduqda, “o, cavab verdi ki, bu fani dünyada 
ən yaxşı olan – müdriklərin söhbətləri və səxavətli insanların əməlləridir”.221 

S.Rzaquluzadəyə görə Xaqaninin etik və sosial baxışlarının yüksək 
insanpərvərliyi, mütəfəkkirin geniş bilik dairəsi  fəlsəfənin əsas 
problemlərinə dair nisbətən aydın mövqelərində ifadə olunmuş fəlsəfi 
azadfikirliliyi, yüksək poetik və oxucuya asanlıqla çatan formada söylənilən 
fikirləri, mütəfəkkirin irsinin Şərqin müsəlman bölgəsinin və ilk növbədə 
onun vətəni olan Azərbaycanın mədəniyyət və fəlsəfə tarixindəki 
əhəmiyyətini və yerini müəyyən etdi”.222  

Tədqiqatçılara görə yaradıcılığının son dövründə Xaqani öz 
əsərlərində ədalət anlayışına, humanist ideyalara, əxlaqi dəyərlərə daha 
geniş yer vermiş və hakim qüvvələri ədalətə çağıran “fütüvvətnamə”sini 
yazmışdır. “Əxi “fütüvvətnamə”lərinə əlavələr edən şair nəfslə mücadilə 
etmək, özünü xalqa həsr etmək, din, məzhəb fərqi qoymadan bütün 
insanları sevmək, vəfa, doğruluq, dözüm, tövbə və mürüvvəti insanın ən 
yüksək keyfiyyətləri kimi qələmə vermiş və bu keyfiyyətləri insanlara 
təlqinetməyə, onları öyüdlə doğru yola yönəltməyə çalışmışdır. Minnət 
qoymadan yaxşılıq etmək, əqlin işığına sığınmaq, elmə yiyələnmək, hirs, 
tamah, qeybət, ikiüzlülük və zülmdən çəkinmək, sirr saxlamaq, hər 
işdəədaləti gözləmək, var-dövləti cəmiyyətin ixtiyarına vermək, ata-ananın 
hörmətini saxlamaq, qadının cəmiyyətdəki mövqeyini uca tutmaq, zahirə 
yox, batinə – mənəviyyata diqqət yetirmək bu illərdə Xaqani yaradıcılığının 
əsas qayələrindən idi”.223  

Nəticə. Xaqani Şirvani yalnız Azərbaycanın yox, bütün yaxın Şərq 
ədəbi-ictimai fikrinin XII əsrdə yetirdiyi ən görkəmli simalardan biri, 

 
220 Rzaquluzadə Solmaz. Xaqani Şirvani //Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 

2014, s.381 
221  Xaqani. Divan, s. 669. 
222 Rzaquluzadə Solmaz. Xaqani Şirvani //Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 

2014, s.383 
223 Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. On cilddə, ikinci cild. Ortaq başlanğıc (VII -Xəsrlər) v ə 

intibah dövrü (XI-XII əsrlər) ədəbiyyatı. Bakı, Elm, 2020, s.739-740 



 

79 
 

sənətinin bəzi əzəmətli keyfiyyətləri ilə birincisidir. Tədqiqatçılar haqlı 
olaraq onu ədəbiyyatımızda fəlsəfi qəsidənin banisi, ilk və ən güclü 
məsnəvilərin, incə ruhlu qəzəllərin və müdrik rübailərin, nəhayət, kamil 
mənzum səyahətnamənin yaradıcısı kimi çox yüksək qiymətləndirirlər. 224 

Xaqaninin ictimai-fəlsəfi düşüncəsi xalq fəlsəfəsinə əsaslanmışdır ki, bu da 
Türk fəlsəfəsindən irəli gəlirdi. Başqa sözlə, Xaqaninin fəlsəfi düşüncələri, 
özündən əvvəlki Türk düşüncə sisteminin aşağı-yuxarı davamı idi. XI-XII 
yüzilliklərdə Azərbaycan mədəniyyəti zəminində yayılmış əxiliyin qaynağı 
da qədim Türk  fəlsəfəsi olduğu üçün, Xaqani də ona əsaslanmışdır. 

 
 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

Araslı Həmid. Xaqani Şirvani. Bakı, “Yazıçı”, 1982 

Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. On cilddə, ikinci cild. Ortaq 
başlanğıc (VII-Xəsrlər) və intibah dövrü (XI-XII əsrlər) ədəbiyyatı. – Bakı, 
Elm, 2020 

Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 2014 

Xaqani Şirvani, Divan, AMEA Əlyazmalar İnstitutunun əlyazması, 
M-413 

Xaqani Şirvani. Divan (Divan-e Əfzələddin Bədil bin Əli Nəccari). 
Tehran, 1338 h. 

Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Lider nəşriyyatı”, 2004 

Xaqani. Divan. Tehran. 1317 h.ş.  

Kəndli-Herisçi Qafar, Xaqani Şirvani (həyatı, dövrü və mühiti), 
Bakı: “Elm”, 1988  

Qaraoğlu Fazil. Tarixdə iz buraxanlar: Xaqani Şirvani. “Bakı xəbər” 
qəzeti.- 2017.- 11 oktyabr 

Mahmudov Yusif. Xaqani Şirvani və Nəsimi yaradıcılığında təbiət-
insan: multikultural dəyərlər. “ Türküstan” qəzeti .-2025.- 24-30 iyun 
(№21).- s.15. 

Resulzade Mehmet Emin. Şirvanlı Hakani // Azerbaycan Yurt 
Bilgisi dergisi. Ankara,şubat 1954, cilt 4, sayı 37, s.2-10 

Rzaquluzadə Solmaz. Xaqani Şirvani // Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I 
cild.  Bakı: “Elm”, 2014 

Sultanov Məmmədağa. Xaqani Şirvani. Bakı, Azərnəşr, 1954 

 
224 Qaraoğlu Fazil. Tarixdə iz buraxanlar: Xaqani Şirvani. “Bakı xəbər” qəzeti.- 2017.- 11 

oktyabr.- S.15. 

https://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=T%C3%BCrk%C3%BCstan&theme=e-kataloq
https://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=2025.-+24-30+iyun+%28%E2%84%9621%29.-+S.15.&theme=e-kataloq
https://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=2025.-+24-30+iyun+%28%E2%84%9621%29.-+S.15.&theme=e-kataloq


 

80 
 

Tərbiyət Məhəmmədəli. Danişməndani -Azərbaycan. 
Bakı,Azərnəşr, 1987 

Zeynalova Elnara.  Hakani Şirvani Yaradıcılığında Tarihilik.  
XVIII. Türk Tarih Kongresi, 1 -5 Ekim 2018, Ankara. Ankara: Türk Tarih 
Kurumu, 2022. 

Zeynalova Elnarə. Xaqani Şirvaninin şəxsiyyəti və irsi Yaxın-Orta 
Şərq və Qafqazın multikultural mühiti müstəvisində // Bakı: Azərbaycan 
ədəbiyyatşünaslığı. Nizami Gəncəvi adına Ədəbiyyat İnstitutunun Əsərləri, 
2019. No 2 

Крачковский И. Ю. Избранные сочинения. Том II, Москва -
Ленинград: Издательство Академии Наук СССР, 1956.  

Рзакулизаде C. Дж. Из истории философской мысли 
Aзербайджанa. Баку, “Teкнур”, 2010 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

81 
 

 

V FƏSİL  

NİZAMİ GƏNCƏVİNİN DÜNYAGÖRÜŞÜ  
 

Giriş.  XII əsrdə Azərbaycanın Gəncə şəhərində yazıb yartamış 
Azərbaycan Türk mütəfəkkiri, filosof Nizami Gəncəvinin (1141-1209) 
dünyagörüşündə islamlıq, türklük və insanlıq bir -birlərini daim 
tamamlamış, onun fəlsəfəsində türklük kimi, islamlıq da bir çox hallarda 
insanlığın sinonimi kimi ifadə olunmuşdur. Bu baxımdan hesab etmək olar 
ki, onun ümumilikdə insanlıq dəyərlərinə baxışı İslam-T ürk mədəniyyətinə 
əsaslanmışdır. N.Gəncəvinin “Beşliy”ini diqqətlə tədqiq edəndə görürük ki, 
o, bu əsərlərində bir tərəfdən Türk dünyagörüşünü, Türk adət-ənənəsini, 
T ürk əxlaqını, digər tərəfdən bütün bunlarla bərabər, İslamlıq fəlsəfəsini 
izah etməyə çalışmışdır. Böyük mütəfəkkirimizin yaradıcılığında İslam 
dininə münasibət səmimiyyət və sevgi üzərində qurulmuşdur. Onun 
dünyagörüşündə İslam dini əvvəlki dinlərdən fərqli olaraq bir tamamlayıcı 
missiya rolunu oynayır. Başqa sözlə, digər dinlərdən fərqli olaraq İslamda 
elə bir məsələ, mövzu yoxdur ki, Qurani-Kərimdə onun cavabı olmasın. Bu 
baxımdan Nizami Gəncəvi üçün İslam dini bütün suallara cavab verən 
mükəmməl bir dindir.  

Bu baxımdan Nizami  Gəncəvinin dünyagörüşündə islamlıq 
məsələsi xüsusi yer tutmuşdur. Nizami Gəncəvinin yaradıcılığında  
zərdüştiliyin, atəşpərəstliyin birmənalı şəkildə pislənməsi, eyni zamanda 
makedoniyalı İskəndəri bu dini dünyadan təmizlədyi üçün tərifləməsi də 
islamlığa bağlılığın nəticəsi idi . Əgər Firdovsi “Şahnamə”də fars 
düşüncəsini, fars atəşpərəstliyini təbliğ etmişdirsə, N.Gəncəvi də 
“Beşlik”də, o cümlədən “İskəndərnamə” poemasında islamlığı və türklüyü 
tərif edərək, onların bir-birini necə tamamlamasını ifadə etməyə çalışmışdır. 
Nizami Gəncəvi “Xosrov və Şirin” əsrində də diqqəti kainat və insana, 
onların əlaqələrinə cəlb etmiş, “Xaliq və məxluq nə deməkdir”  sualına İslam 
dini əsasında cavab verməyə çalışmışdır.  

Şübhəsiz, bütün bunların Azərbaycan Türk fəlsəfə tarixində hansı 
yönlərdən araşdırılması diqqəti cəlb etməkdədir. Bu baxımdan Azərbaycan 
Türk fəlsəfə tarixində Nizamiu Gəncəvinin irsinə olan münasibəti 
araşdırmaq, onu tədqiqat işi çərçivəsində öyrənmək təsadüfi olmamışdır. 
Burada əsas məqsəd Nizami Gəncəvinin irsinə yenidən dönmək və onu 
müasir dövrün tələbləri ilə yanaşı, obyeltiv şəkildə qiymətləndirməkdir.  

Xüsusilə, Nizami Gəncəvinin bu günə qədər həm bir Azərbaycan 
Türk filosof-mütəfəkkiri, həm də şairdən daha çox filosof kimi qələmə 
verilməməsinin əsas səbəblərini göstərməkdir. Bizcə, Nizami Gəncəvinin 



 

82 
 

Azərbaycan Türk filosof-mütəfəkkiri olması daha güclü bir şəkildə öz 
təsbitini tapmalıdır. Bu işdə ən böyük əməyi, birmənalı şəkildə Azərbaycan 
Türk mütəfəkkiri, milli ideoloq Məhəmməd Əmin Rəsulzadə böyük ölçüdə 
meydana qoymuşdur. Hər halda M.Ə.Rəsulzadənin “Azərbaycan şçairi 
Nizami” əsərində Nizami Gəncəvinin T ürklüklə bağlı gəldiyi qənaətlər 
inkar olunmaz faktlardır. Milli ideoloq çox tutarlı mənbələr və elmi dəlillərlə 
bu məsələni böyük ölçüdə həll etməyi bacarmışdır. Nizami Gəncəvinin 
“Beşliy”ini oxuduqda görürük ki, o bütün əsərlərində öz türklüyü ilə qürur 
duymuş, ən əsası Türklüyü yalnız enik -milli mənsubiyyətlə 
məhdudlaşdırmamış, onu Türk dünyagörüşü kimi xarakterizə etmişdir. 
Başqa sözlə, Nizami Gəncəvinin irsində türklük yalnız bir etnik -milli 
mənsubuyyət anlamında qalmamış, eyni zamanda Türk dünyagörüşü, Türk 
fəlsəfəsi kimi də özünü büruzə vermişdir. Bu baxımdan Nizami Gəncəvinin 
türklüklə bağlı düşüncələri olduqca heyrətamiz və düşündürücüdür. 

Digər tərəfdən Nizami Gəncəvinin ictimaiyy ətə bir şair kimi 
qələmə verilməsi də bir çox hallarda yanlış olmuşdur. Doğrudur, o, 
əsərlərini nəzm formasında ərsəyə gətirmişdir. Ancaq Nizaminin əsərlərini 
nəsr deyil nəzm şəklində, yazması heç də onun yalnız şairliyinə dəlalət edə 
bilməz. Çünki onun əsərlərində fəlsəfi yük hər daim bir addım öndə 
olmuşdur. Bu baxımdan Nizami şairdən daha çox filosofdur ki, o, yalnız 
fəlsəfi məsələlərə münasibətdə deyil, bütövlükdə öz dərin düşüncələrinə 
görə filosofdur. Onun fəlsəfəsi, ilk növbədə Türk fəlsəfəsi, daha sonra isə 
Türk fəlsəfəsi ilə İslam fəlsəfəsinin bütünlüyüdür. Onun Türk fəlsəfəsi 
insanlıq fəlsəfəsi ilə səsləşməkdədir. Başqa sözlə, Nizaminin irsində insana 
və dünyaya münasibətin əsasında Türk fəlsəfəçiliyi dayan ır. Türkün 
fəlsəfəsi bütün dövrlərdə digər fəlsəfələrdən, o cümlədən Yunan, Roma, 
Hind, Çin, Misir və digər fəlsəfələrdən fərqlənmişdir. Bu baxımdan biz 
burada tədqiqat işimizdə Nizami Gəncəvinin bir filosof və Türk fəlsəfəsinin 
nümayəndəsi kimi də araşdır mışıq. Əlbəttə, bizim araşdırmamız 
Azərbaycan Türk fəlsəfə tartixi kontekstində aparıldığı üçün bu məsələyə 
hər daim diqqət etməyə çalışmışıq. 

Nizami Gəncəvinin dünyagörüşündə islamlıqla türklüyün 
vəhdəti Azərbaycan fəlsəfə tarixi kontekstində . Nizami Gəncəvinin 
Türklüyə və İslam dininə bağlılığını, bunun müqabilində digər dinləri, 
xüsusilə də fars atəpərsətliyinin tənqidi Azərbaycan Türk mütəfəkkiri, milli 
ideoloq Məhəmməd Əmin Rəsulzadənin “Azərbaycan şairi Nizami” 
əsərində hərtərfəli şəkildə tədqiq edilmişdir. M.Ə.Rəsulzadə sözügedən 
əsərində göstərirdi ki, Nizami Gəncəvi üçün təkallahlıq baxımdan İslam 
dini ən idealdır və sonuna qədər bu dinə sadiq qalmışdır. Nizaminin özünü 
İslam dinində tapmasını əsaslandırmağa çalışan Rəsulzadənin fikrincə, 
böyük şair-filosofun gəldiyi son nəticəyə görə, yalnız bu din sayəsində 
bütün insanlar xilas yolunu görə bilmişdir. 



 

83 
 

Ümumiyyətlə, böyük mütəfəkkirimizin yaradıcılığında islamlıq və 
türklüyün bir qırmızı xətt olması açıq şəkildə hiss olunur. Nizami islamlığı 
və türklüyü bir-birindən ayırmır, bir çox hallarda eyniləşdirir. Əgər bütün 
əsərlərin girişində İslam dininə, onun peyğəmbərinə böyük sevgi 
təzahürləri varsa, onların mahiyyətində isə türklüyün ədalətliliyi, ucalığı, 
saflığı, humanizmi ön plandadır. N.Gəncəviyə görə, İslam dini yenilikçi bir 
din olmuş, dünyanın zərərli köhnə qaydalarını yıxaraq bir çox müsbət 
yenilklər gətirmişdir. O, yazırdı:  

Şəriət evinə qoymuşdur dörd hədd, 

Qurmuş dörd divarla bir əbədiyyət. 

Nübüvəttə dini verdi yenilik, 

Köməkçisi oldu ağıl və bilik. 

Dini dünyada son dini olduğundan, 

Başqa dinlər batil edildi haman. 225 

Nizami Gəncəvinin dünyagörüşündə islamlıqla türklüyün vəhdəti 
ilə yanaşı, atəşpərəstliklə ismaililiyə münasibəti olduqca kəskindir. Məsələn, 
N.Gəncəvinin Sasani hökmdarı Pərvizin Məhəmməd peyğəmbərin (s.) 
məktubuna qarşı göstərdiyi münasibətində zərdüştlüyə nifrəti, islamlığa isə 
sevgisi son dərəcə açıqdır. Hər halda Nizaminin atəşpərəst dininə tapınan 
Pərvizin peyğəmbərin məktubunu cırmasını “quduzluq” kimi 
qiymətləndirməsinin xüsusi bir anlamı vardı.  

Ümumiyyətlə, Nizami Gəncəvinin yaradıcılığında zərdüştiliyin, 
atəşpərəstliyin birmənalı şəkildə pislənməsi, eləcə də Makedoniyalı İskən-
dəri bu dini dünyadan təmizlədyi üçün tərifləməsi, heç bir halda təsadüf 
hesab oluna bilməz. Nizami Gəncəvi yazırdı:  

Hansı bir dövlətə verdi nəhayət, 

Kəyan adətinə göstərdi hörmət. 

Yalnız zərdüştlüyü qəbul etməmiş, 

Başqa adətlərə etdi pərəstiş. 226 

Əgər fars şairi Əbülqasim Firdovsi “Şahnamə”də fars düşüncəsini, 
fars dini etiqadlarını, fars dünyagörüşünü təbliğ etmişdirsə, N.Gəncəvi də 
“Beşlik”də, o cümlədən “İskəndərnamə” poemasında Türk həyat tərzini, 
Türk düşüncəsini, Türk dini etiqadlarını, Türk adət-ənənələrini, Türk 
dünyagörüşünü böyük ustalıqla əks etdirmişdir. 

Qeyd edək ki, N.Gəncəvinin dünyagörüşünün islamlıq, türklük və 
insanlıq əsasında obyektiv, elmi prinsiplərə əsaslanan şərhi, təfsiri ilk dəfə  

 
225 Gəncəvi Nizami. Xosrov və Şirin. Bakı, “Lider” nəşr, 2004, s.31 
226 Gəncəvi Nizami. İskəndərnamə. Bakı, “Lider” nəşr, 2004, s. 136 



 

84 
 

Azərbaycan Cümhuriyyətinin qurucusu, ictimai-siyasi və dövlət xadimi, 
mütəfəkkir Məhəmməd Əmin Rəsulzadə tərəfindən verilmişdi. Rəsulzadə 
N.Gəncəvinin İslam-T ürk fəlsəfi düşüncəsinə, İslam-T ürk mədəniyyətinə 
və insanlıq fəlsəfəsinə bağlılığını vaxtında görərək, bütün bunları 
“Azərbaycan şairi Nizami” əsərində dolğun şəkildə əks etdirə bilmişdi.  
“Azərbaycan şairi Nizami” adlı əsərində böyük Türk mütəfəkki-filosofu Ni-
zami Gəncəlini təkrarolunmaz bir şəkildə tədqiq edən Rəsulzadə bir tərəf-
dən onun Türk mənsubiyyətinə, Türk dini-fəlsəfi düşüncəsinə, Türk ruhu-
na, Türk fəlsəfəsinə bağlılığını elmi-fəlsəfi şəkildə ortaya qoymuş,227 digər 
tərəfdən dövrünün ictimai-fəlsəfi, sosial-siyasi problemləri kontekstində 
milli ideya ilə, dünyəvi ideyaları uzlaşdırmağa çalışmışdır. M.Ə.Rəsulzadə 
yazır ki, Firdovsi İran millətçiliyinin ideoloqu, fars oğlu fars olduğu kimi, 228 
N.Gəncəvi də T ürk oğlu T ürk kimi bir Azərbaycan şairidir. 229 

O, Nizami Gəncəvinin dünyagörşündə  türklüklə farslığın, 
zərdüştlüklə islamlığın bir-birinə nə dərəcə də tərs mütənasib olmasını 
göstərməyə çalışmışdır. M.Ə.Rəsulzadəyə görə, Nizaminin iranlılıqdan, 
farspərəstlikdən uzaq olmasına nümunə “Xosrov və Şirin” poemasında 
Sasani hökmdarı Pərvizin Məhəmməd peyğəmbərin məktubunu cırmasını 
“quduzluq” adlandırması, “atəşpərəst hökmdarın yalnız maddi fəlakət və 
süqutunu şərh etməklə kifayətlənməyib, eyni zamanda İran imperiyasının 
mənəvi tənəzzülünün tarixçəsini də əsərinə daxil etməsi”dir.230  

Rəsulzadənin fikrincə, Nizaminin bir o qədər də ehtiyac olmadan 
peyğəmbərin Xosrovun yuxusuna girməsi, əlindəki qırmancla onu vurması, 
vəziri Büzürgümidin ona  ərəb peyğəmbəri haqqındakı söhbəti, 
Məhəmmədin doğulduğu gün Kəsra tacının çökməsi və atəşkədələrin 
(atəşgahların) sönməsi kimi əhvalatları “Xosrov və Şirin” poemasına əlavə 
etməsi, T ürk filosofun farslıq təəssübündən, fars düşüncəsindən uzaq 
olmasıyla bağlı olmuşdu. M.Ə.Rəsulzadə yazır ki, Nizaminin 
farspərəstlikdən uzaq olmasını göstərən kəskin dəlillərdən biri də 
atəşpərəstliyə düşmən olması idi: “Məcusilik, zərdüştilik və atəşpərəstlik 
Nizamidə daim zərərli və alçaq sayılır. Təkcə peyğəmbər və müsəlmanlar 
deyil, İskəndər belə atəşpərəstliyin düşmənidir. Kəyanilərin bütün idarələri 
içərisindən İskəndər yalnız atəşgədələri dağıdır. Hər hansı bir vilayətin 
düşmənləri İskəndəri bu vilayətə qarşı qaldırmaq üçün orada atəşpərəstliyin 
hələ yaşamaqda olmasından söz açırlar. Nizami İskəndəri şövqlə tərifləyər-
kən “dünyanı məcusilikdən təmizlədiyini” xüsusi bir razılıqla qeyd edir”. 231 
Rəsulzadənin fikrincə, farslığın ən böyük və ən parlaq ənənəsi zərdüştilik və 

 
227 Rəsulzadə M.Ə. Azərbaycan şairi Nizami. Bakı, “Çıraq”, 2008, s.40, 164, 173  
228 Yenə orada, s.40, 164, 15  
229 Yenə orada, s.40, 164, 40  
230 Rəsulzadə Məhəmməd Əmin. Azərbaycan şairi Nizami. Bakı, “Təknur”, 2011, s.202 
231 Yenə orada, s.203 



 

85 
 

atəşpərəstlik olduğu halda, fars şeirinin Firdovsidən sonra ikinci dirəyi olan 
Nizaminin həmin təlimə bu qədər düşmənçiliyi, mənfi münasibət bəsləməsi 
onda farslıq duyğusunun olmaması idi.232  

M.Ə.Rəsulzadəyə görə, Nizami bütün duyğu və şüuru ilə 
müsəlmandır, tək Allaha inanır: “Təkallahlıq mövqeyindən də o hər cür 
ikilik və çoxluğu rədd edən bir “vəhdaniyyətçidir”. Zərdüştiliyin xeyrin ayrı, 
şərin də ayrı mövcud olub öz aralarında vuruşan ikiallahlılıq sisteminə onun 
nə sufiliklə yetişdiyi Allah məfhumu, nə də daşıdığı xalis müsəlman əqidəsi 
uyğun gəlir”.233 M.Ə.Rəsulzadə yazır ki, hətta Nizami üçün “qədim farslığın 
islama qarşı müxalifətinin bir ifadəsi” olan ismaililik “iranlı-fars” məzhəb 
kimi onun dilində bir söyüşdür. “Dediyim kimi deyilsə, ismaili olum”.234  

Deməli, N.Gəncəvi qədim türklərin tanrıçılıq dini-fəlsəfi təlimində 
olduğu kimi təkallahlılıq dünyagörüşünə sahib olmuş və bütün hallarda 
dualist, politeist sistemləri inkar etmişdi. Bu da, bir daha göstərir ki, 
N.Gəncəvi XII əsrdə dualist fars düşüncəsinin, atəşpərəst fars 
ehkamçılığının, yaxud da islama qarşı yönəlmiş “Firdovsi-fars kini”nin yox, 
qədim dövrdən etibarən türk düşüncəsinə hakim olan monoteizmin, türk 
etiqadının, o cümlədən islamlığın daşıyıcısı olmuşdur.235 

Azərbaycan Türk mütəfəkkiri Abdulla Şaiq də M.Ə.Rəsulzadə kimi 
hesab edirdi ki, N.Gəncəvi  fars dilinin təsiri altında olsa da, ancaq islamlıq 
və türklük ruhunu heç də özündən uzaq tutmamışlar. Şaiq yazırdı:  “Buna 
dəxi bir para tarixi səbəblər olduğu kimi, keçmiş böyük şairlərimizin də 
qüsurları görünməkdədir. Doğrudur ki, Xaqani və Nizami kimi müqtədir 
şairlərimiz fars lisanında törətdikləri bədiələr şərəfi yenə də bizlərə 
məxusdur. Lakin tarixi-ədəbiyyatımızın parlaq səhiflərində onların əsərləri 
heç bir yer tutmayacaq və nami-mübarəkləri ədəbiyyatmızı zinnətləndir-
məyəcəyi təəssüf olunacaq şeylərdir. Ana dilində şeir söyləyən şairlərimizin 
bir çoxu da bütün-bütünə dilimizin ahəngini pozmuşlar. Cəli və təqlidi 
olaraq meydana çıxardıqları əsərləri nə ədəbiyatmızda və nə də 
camaatımızın əhvali -ruhiyyəsində başqalıqlar törətməyə müvəffəq 
olmamışdır. Odur ki, ədəbiyyatımız irəliləməmiş və haman bir halda donub 
qalmışdır”. 236  

Onun fikrincə, Osmanılı Türk ədib və şairləri də fars və ərəb 

 
232 Ələkbərli F.Q. Az ərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX -XX əsrlər).  II hiss ə. 
Bakı, “Elm və təhsil”, 2020, s.296 
233 Rəsulzadə Məhəmməd Əmin. Azərbaycan şairi Nizami. Bakı, “Təknur”, 2011, s.203 
234 Yenə orada, s.204 
235 Türkel Yadigar. Nizami Gəncəvinin siyasi və dini-ideoloji baxışları. Bakı, Təknur, 2010, 

s.32-33 
236 Məmmədov M. Az ərbaycan ədəbi tənqidi. Müntəxabat. Bakı,“Tural-Ə” NPM, 2002, 

s.290-291 



 

86 
 

lisanının şiddətli nüfuzu altına keçdiyindən çox sapmışlar. O yazırdı ki, dilin 
islah olunmasının əleyhinə deyil: “Tərəqqi zamanı və yeniləşmə dövrü 
olduğu halda biz nə üçün tərəqqiyə çalışmayaq? Biz nə üçün gözəl dilimizin 
islahı və mükəmməliyyəti uğrunda səy və kuşiş etməyək? Çalışaq, dilimizi 
ən fəsih və ən mükəmməl bir dil dərəcəsinə və qibtə ediləcək ədəbi dil halına 
gətirək. Ancaq əndazəsilə”.237 

İslam dini və Türklük ruhuna  zidd “irançılıq” və “avropaçılıq”ın 
təsiri altında olan Azərbaycan Türk mütəfəkkiri Mirzə Fətəli Axundzadə bu 
səbəbdəndir ki, iran-fars şahlarından, fars şairlərindən ağızdolusu danışmış, 
hətta Nizami Gəncəvini də fars şairi kimi qəbul etmiş, türklərin isə tarixdə 
cəmi iki şairinin olduğunu söyləmiş, Füzulini isə şair deyil, sadəcə “nazimi-
ustad” saymışdır. 238 Bu məsələ ilə bağlı, bəzi tədqiqatçılar (Y.Qarayev və b.) 
hesab etsələr də ki, Axundzadə bu məsələlərdə təsadüfən “səhv etmişdir”,239 
bununla razılaşa bilmərik. Axundzadə məhz “iran ruhu”nun təsiri altında bu 
fikirləri söyləmişdir. Bir çox dünya mütəfəkkirləri ilə tanış olan 
Axundzadənin Türk mütəfəkkirlərindən Nəsimini, Nəvaini, Xətayini, Saibi 
və başqalarını tanımaması, Füzulini isə şair-mütəfəkkir hesab etməməsi 
təsadüfi yanlışlıq, “səhv” ola bilməzdi. 

M.F.Axundzadənin bu cür mövqe tutmasında “ruhül -qüds” 
adlandırdığı erməni mənşəli Mirzə Melkum xan,240 Qacarların Tiflisdəki 
baş konsulu Mirzə Hüseyn xan, rus məmur və ziyalıları (Nikolayi və b.) və 
masonlar mühüm rol oynamışdılar. Əgər Axundzadə milli-dini kimlik 
məsələsində türklüyün və islamlığın üzərində dayansaydı, onda onun 
mübarizəsinin hədəfində Tü rk xalqlarının, o cümlədən Azərbaycan 
türklərinin birliyi olacaqdı. Bu isə, nə havadarlarına arxayın olaraq Qacarları 
devirmək istəyən farslara, nə Türkiyənin Şərqində və Qafqazda dövlət 
yaratmaq istəyən ermənilərə, nə də onların arxalarında dayanan və bu 
bölgədə əbədi nüfuz sahibi omaq istəyən ruslara və masonlara sərf edirdi. 
Bu mənada onların milli kimlik və başqa ideoloji məsələlərdə Axundzadəyə 
mümkün təsirləri şübhəsizdir və bu mülahizə daha çox inandırıcıdır. Əks 
təqdirdə Türk məmləkəti Azərbaycanda dünyaya gələn, əvvəlcə nəslini 
türkmən kimi göstərən, türk insanını maarifləndirməyə çalışan 
Axundzadənin milli kökünü sonralar farslarla bağlayıb türklərə yuxarıdan 
aşağı baxması, üstəlik İslam dinini tamamilə rədd etməsinə başqa nə səbəb 
ola bilər? 

Nizami Gəncəvinin tədqiqatçılarından olan Mirzə Məhəmməd 
Axundzadə (1875-1923) i btidai təhsilini Gəncədə Şah məscidindəki 

 
237 Yenə orada, s.292 
238 Axundzadə M.F. Əsərləri. Üç cilddə. II cild. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2005, s.152 
239 Yenə orada, s.10 
240 Axundzadə M.F. Əsərləri. Üç cilddə. III cild. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2005, s.73 



 

87 
 

mədrəsədə almış, daha sonra Gəncə gimnaziyasında oxumuşdur. O, Gəncə 
gimnaziyası, Gəncə Sənət məktəbi və Məktəbi-ruhaniyyədə müəllimlik 
etmişdir. Gəncədə “Sənayeyi-nəfisə” ədəbi dərnəyinin “Nəşri -maarif” 
cəmiyyətinin yaradılmasında iştirak etmişdir. Bu dövrdə “Sərfi-Türki” 
(1897), “Əqaidi -əl Müslimin” (1908) dərsliklərini yazıb Tiflisdə  çap 
etdirmişdir. Maarifçilik ideyalarının yayılmasında teatrın rolunu yüksək 
qiymətləndirən M.M.Axundzadə dramaturgiyaya önəm vermiş, məişət 
mövzusunda "Məhəbbətsizlik, yaxud ata-ananın təqsiri", "Analıq", "Sonrakı 
peşmançılıq fayda verməz", tarixi mövzuda "Səd Vəqqas" pyeslərini, 
"Röyam, yaxud həqiqətə təsadüf" əsərini yazmışdır. O, eyni zamanda “Şeyx 
Nizami” və “Teatro nədir” haqqında ilk monoqrafiyaların müəllifidir.  

O, “Şeyx Nizami” əsərinin girişində yazırdı ki, alman ədiblərindən 
məşhur Fridrix Avqust Müller özünün “Tarixi -İslam” kitabında fars 
şairlərini tənqid etdiyi yerdə T ürk şairlərinə keçib Şeyx Nizamini tərif və 
təhsin edüb, Firdovsidən sonra əvvəlinci şair hesab edir. Mirzə Məhəmməd 
bəyin fikrincə, daha çox guşənişin həyat sürən Nizaminin  şeirlərinin çoxu 
fəlsəfi ruhlu imiş: “Əşarının çoxusu hikməti havi olduğundan həkimlik 
ləqəbini dəxi qazanmışdır. Və ona görə də ona “Həkim Nizami” deyə 
söyləmişlər. Həqiqətdə də həkim kimsənə imiş. Qabiliyyəti–şeiriyyəsinə 
heç bir söz yoxdur. Birinci dərəcə şairlərin cümləsindən hesab 
olunmaqdadır. Zəmanəsinin padşahları kəndisinə nəhayət dərəcədə 
ehtiram edirlərmiş. Bununla belə, bu da başqa şairlər kimi ömrini 
padşahlara, üməra`yə və əğniyayə təməllüq edüb, məddahlıqda 
keçirməyibdür. Bir neçə yerdə divanında padşahlara mədh yazubdursa da, 
o biri şairlər kimi həddindən artırmuyubdur və bəlkə həman mədhi 
padşahlara nəsihət və moizədən ibarət olubdur”. 241  

Axundzadə yazırdı ki, Şeyx Nizaminin “Məxzənül-əsrar” (“Sirlər 
xəzinəsi”) adlı kitabı başdan-ayağa hikmət və əxlaq öyrədən mənzum 
hekayələrdən ibarətdir: “Bu kitabın ibtidasinə hansı tarixdə şüru` edübdür 
və nə vəqtdə təmamə yetürübdür, orası dürüst məlum olmuyor”.242 

Nizaminin “Xosrov Şirin” əsərinə gəldikdə, Axundzadə yazır ki, bu 
kitab suzişli və eşqli bir hekayədir: “Bu kitabı nəzm etməkliyinin səbəbini 
özü belə rəvayət eliyor: “Bir gün dustlərimdən biri məni görməgə gəlmişdi, 
söhbət arasında həmin dustum mənə itab və xitab edüb tövhiddən bir şey 
yazmağımı xahiş elədi. Mən də bunun cəvabının müqabilində “Xosrov 
Şirin” əhvalatını buna nəql etməyə başladım. Belə şirin bir hekayəni 
məndən eşitdikdə, dustum təhsin eliyüb, əvvəlki fikrindən dəgişirilüb, 
həmin hekayəni nəzmə çəkməyimi xahiş elədi. Bunun xahişinin 
müqabilində nə qədər üzr gətürdimsə, qəbul etmiyüb, öz sözündə israr 

 
241 Axundov Mirzə Məhəmməd. Şeyx Nizami. Bakı, “Zərdabi LTD” MMC, 2017 , s.78-79  
242 Yenə orada , s.82 



 

88 
 

elədi. La əlac qalub, iltimasını qəbul elədim». Həmin hekayədə Şeyx 
Nizami əleyhirrəhmə məhəbbət riştəsinə gövhər düzübdür, deyilsə, səzadır. 
Əşxası lazımınca təsvir eliyübdür. “Şirin”in aşiqi olan Fərhadın sözlərini 
oxuduqca insanın qəlbinə od saçub yandırır”. 243 

Akademik İsa Həbibbəyli yazır ki, Nizami Gəncəvi ilk böyük 
mənzum əsəri olan “Sirlər xəzinəsi” məsnəvisində gənc yaşına rəğmən, 
dünyanın dərki və seyri üzərinə dərin sosio-fəlsəfi görüşlərini dilə gətirərək, 
hadisələrin seyrini dərindən anlayan gənc bir mütəfəkkir olduğunu ortaya 
qoymuşdur. “Sirlər xəzinəsi” məsnəvisində yer alan “Dünyanın halı və 
insanlığın acıları”, “Dünyanın sonu”,  “Dünyaya vida”, “Dünyanın 
dərdləri”kimi hekayələr Nizami Gəncəviyi bəşəri düşüncəyə sahib bir 
sənətçi olaraq tanıdır. Digər əsərlərində Nizami Gəncəvi, dünya  humanizm 
fəlsəfəsinin dahi bir ideoloqudur. Böyük şairin bütün həyatı boyunca 
uğraşdığı ədalət sorunu, “Sirlər xəzinəsi” məsnəvisinin də təməl 
məsələlərindəndir. “Sirlər xəzinəsi”ndəki ədalət üzərinə söylənilən fəlsəfi 
görüşlər, Nizami Gəncəvinin ədalət qavramına, adil bir hökmdar və ya ideal 
bir toplum arayışına bir başlanğıc səviyyəsindədir.244 Nizami Gəncəvi yazır: 

Dünyada fateh olmaz zülmkarlıq, rəzalət, 

Yer üzünün fatehi ədalətdir, ədalət! 

Ədalətin müjdəsi bu dünyayı şad eylər, 

Ədalətin işidir, ölkəyi abad eylər. 

Məmləkətin dayağı ədalətdir hər zaman, 

Ədalətlə nəsibin səadətdir hər zaman. 245 

Deməli, Nizami Gəncəvi üçün önəmli olan humanizm və 
ədalətlilik “Sirlər xəzinəsi”ndə mühüm yer tutmuşdur. Bu baxımdan “Sirlər 
xəzinəsi” tamamilə Nizami Gəncəvinin insanlıq haqqındakı 
düşüncələrindən, nəsihətlərindən ibarət olub, zəngin bir irs təşkil etmişdir. 

Nizami Gəncəvidə Türklük məsələsi və Türk fəlsəfəsi. Filosof-
mütəfəkkir Nizami Gəncəvinin dünyagörüşündə türklük insanlıqla bir 
birini daim tamamlamış, onun fəlsəfəsində türklük bir çox hallarda 
insanlığın sinonimi kimi ifadə olunmuşdur. Bu baxımdan hesab etmək olar 
ki, onun ümumilikdə insanlıq dəyərlərinə baxışı Türk mədəniyyətinə, Türk 
fəlsəfəsinə əsaslanmışdır. N.Gəncəvinin “Beşliy”ini də diqqətlə tədqiq 
edəndə görürük ki, o, bu əsərlərində türk adət-ənənəsini, türk əxlaqını, 
bütün bunlarla bərabər insanlıq fəlsəfəsini izah etməyə çalışmışdır. Qeyd 

 
243 Yenə orada, s.85 
244 Habibbeyli İsa. Nizami Gencevi Azerbaycandan dünyaya. Ankara, “Bengü yyaınları” , 
2021 , s.40 
245 Gəncəvi Nizami. Xəmsə. Bakı, Maarif” nəşr, 2012, s. 26 



 

89 
 

edək ki, N.Gəncəvinin dünyagörüşünün türklük və insanlıq əsasında obyek-
tiv, elmi prinsiplərə əsaslanan şərhi, təfsiri ilk dəfə  Azərbaycan 
Cümhuriyyətinin qurucusu, ictimai-siyasi və dövlət xadimi, mütəfəkkir, 
milli ideoloq  Məhəmməd Əmin Rəsulzadə tərəfindən verilmişdi. 
Rəsulzadə N.Gəncəvinin T ürk fəlsəfi düşüncəsinə, Türk mədəniyyətinə və 
insanlıq fəlsəfəsinə bağlılığını vaxtında görərək, bütün bunları “Azərbaycan 
şairi Nizami” əsərində əks etdirmişdi. 

Nizami Gəncəvi demək olar ki, bütün əsərlərində dünyada  
müdriklik, əxlaqlılıq, nəciblik, alicənablıq, igidlik, paklıq və bu kimi digər 
xüsusiyyətləri türkə, T ürk millətinə aid hesab etmişdir. Filosof-şair “Sirlər 
xəzinəsi”ndə dəfələrlə T ürk düşüncəsinə, T ürk etiqadlarına müraciət 
etmişdi:  

Türkə bənzər yasəmən çöldə qurub ağ çadır,  

Çadırın ayparası Sürəyyaya nur saçır. 246 

Burada o, ağ yasaməni qıpçaqlarda (əngin çöllərdə) yurd salmış 
türklərin aypara şəkilli döyüşçü çadırına oxşadır və bu çadır guya, o qədər 
əzəmətlidir ki, Surəyya ulduzunadək ucalıb ona şölə verir. Nizami daha 
sonra yazır:  

Lalənin bağrı qara – ərəb yavrusu kimi,  

Türk yasəmən Yəməndə Süheyl ulduzu kimi!. 247  

“Türk yasəmən” ifadəsi Nizaminin ənənəvi məcazlarındandır və 
türkün qədim dövrlərdən əbədi bahar, təzəlik, paklıq rəmzi olduğuna 
işarədir. M.Ə.Rəsulzadə də yazır ki, Nizami Gəncəvi “Türk” dedikdə – gö-
zəl, mərd, qəhrəman, döyüşçü, sərkərdə, həmçinin bilici, ər, rəhbər və başçı 
nəzərdə tutur; “ türklük” dedikdə – vəfanı, düzgünlüyü və istədiyinə 
qovuşmağı nəzərdə tutur.248 

 Eyni zamanda Nizamidə türklük – qüvvət və qəhrəmanlıq 
simvoludur. Rəsulzadə yazır: “ Hər halda türk məfhumuna, hisslərində, 
duyumlarında, fikir və düşüncələrində bu qədər yüksək yer verən bir 
Azərbaycan evladına, gözəl ilə ucaya – “türk”, gözəllik və ucalığa – “türklük”, 
gözəllik və ucalıq diyarına – “Türküstan” deyən bir şairə, yalnız farsca 
yazdığı üçün türk deməmək mümkündürmü? Əsla!!! Əsərlərini ərəbcə 
yazdıqları halda, türklük haqqındakı duyğuları ilə türk mədəniyyəti və 
vətənpərvərliyi tarixində müstəsna yer tutan Kaşğarlı Mahmudlar, Ğurlu 
Fəxrəddin Mübarəkşahlar, Zəməxşərli Mahmudlar nə qədər türkdürlərsə, 
Nizami də onlar qədər türkdür”. 249 

 
246 Gəncəvi Nizami. Sirlər xəzinəsi. Bakı, “Lider” nəşr, 2004, s. 74 
247 Yenə orada, s. 74 
248 Rəsulzadə Məhəmməd Əmin. Azərbaycan şairi Nizami. Bakı, “Təknur”, 2011, s.169 
249 Yenə orada, s.176 



 

90 
 

N.Gəncəvinin dünyagörüşü də bir daha təsdiq edir ki, orta əsr 
Azərbaycan Türk ziyalılarının əksəriyyəti (Xaqani, Qul Əli, F.Nəimi, 
İ.Nəsimi, M.Füzuli və b.) islamaqədərki dini-fəlsəfi təlimlərdən üstünlüyü 
tanrıçılığa, eləcə də türk adət-ənənələrinə, türk mədəniyyətinə vermiş, etnik 
mənsubiyyətlərinin türk olduğunu göstərmiş və zərdüştilikdən, fars 
atəşpərəstliyindən çox uzaq olmuşlar. Bu baxımdan hazırda bəzi elmi 
ədəbiyyatlarda Azərbaycanda orta əsrlərdə qədim dini-fəlsəfi təlimlərin – 
zərdüştiliyin, atəşpərəstliyin davamı kimi yalnız məzdəkilik, xürrəmilik və b. 
olması haqqında qeyd olunan mülahizələr fikrimizcə, doğru deyildir. Hər 
halda bu iddia da bulunan tədqiqatçılar, müəlliflər nədən onu da qeyd 
etmirlər ki, Azərbaycan Türk xalqının qədim dinlərinin – şamanizm, 
tanrıçılıq, “maqların təlimi” və b. davamı kimi orta əsrdə islam qəbul 
olunmuş, eləcə də İslam əsasında yaranmış sufilik, hürufilik və başqa 
təriqətləri Azərbaycan Türk ziyalıları öz qədim dinləri ilə uzlaşdırmağa 
çalışmışlar.  

Ümumiyyətlə, N.Gəncəvinin əsərlərində “Türk mənsubiyyəti” 
amili də xüsusilə önə çəkilmiş və Azərbaycan da türklərin qədim vətəni kimi 
açıq şəkildə qeyd edilmişdir. Xüsusilə N.Gəncəvi “İskəndərnamə” 
poemasında T ürk xalqlarının qədimliyini, onların adət-ənənələrini böyük 
ustalıqla əks etdirmişdir. Bu əsərində Makedoniyalı İskəndərin Qıpçaq 
ellərinə səfərindən bəhs edən N.Gəncəvinin məqsədi türklərin yalnız 
Azərbaycanda deyil, Orta Asiya və bütün Qafqaz ellərində qədim 
xalqlardan biri olduğunu sübuta yetirmək olmuşdu.250  

Ümumiyyətlə, N.Gəncəvinin bütün yaradıcılığı bizə onu deməyə 
əsas verir ki, o bir türk ölkəsində-şəhərində dünyaya gəlmiş, türk kimi 
böyümüş və türk adına xidmət etmişdir. 

N.Gəncəvinin “İskəndərnamə” poemasında türk ölkəsi, türk 
əhalisi, türk yurdu və digər mənalarda tez-tez ifadə etdiyi “Xəzran”, “Xəzər”, 
“xəzərli”, “xəzərlər”, “Xəzər dağı” anlayışları da göstərir ki, o, bir türk filosofu 
olmuş və türk ölkəsində yaşamışdır. “Xəzər dağından Çin  suyuna qədər 
Türklərlə doludur bütün bu yerlər”251 – yazan N.Gəncəvi birincisi, 
Azərbaycanın qədimdən türk torpağı olduğunu, ikincisi isə “Xəzər dağı” 
ifadəsini işlətməklə həmin dövrdə xəzərlər adlı türk etnosunun 
mövcudluğunu göstərmək istəmişdir. Başqa tərəfdən N.Gəncəvinin “İskən-
dərnamə”sində görürük ki, İskəndərin qoşununda türklər olduğu kimi, 
rusların da qoşununda Xəzər, Xəzran ölkəsindən gəlmiş “xəzərlər” adlı türk 
tayfaları var:  

Qarşıda bənizi qırmızı ruslar  

Məcusun atəşi kimi parıldar.  

 
250 Gəncəvi Nizami. İskəndərnamə. Bakı, “Lider” nəşr, 2004, s. 314 
251 Yenə orada, s. 322 



 

91 
 

Sağ qolu bəzəmiş Xəzran dəstəsi,  

Soldan da ucalır Burtasın səsi. 252  

Əslində “Xəzran” sözünün mənası Xəzərlər – “Xəzərlər ölkəsi” 
deməkdir. Hətta, N.Gəncəvi “İskəndərnamə”də bir türk etnosu kimi 
“xəzərli” terminindən də istifadə etmişdir.253  N.Gəncəvi “Xəzər” və 
“Xəzərlər ölkəsi”ndən “Xosrov və Şirin”də də bəhs etmiş, Xəzər ölkəsinin 
Muğan tərəfədə olduğunu göstərmişdir: “Oradan Muğana tərəf yollandı, 
Muğandan da Xəzərlərə sarı keçdi”.254  Deməli, “ Xəzəran” dövləti və 
xəzərlər e.ə. IV əsrin sonlarında belə mövcud idi və ruslarla birgə İskəndərə 
qarşı döyüşdə iştirak ediblər. 

Qeyd edək ki, bir sıra tarix kitablarında, o cümlədən ASE -nin 10-
cu cildində “Xəzər Xaqanlığı dağıldıqdan sonra xəzərlər müxtəlif türkdilli 
xalqlara qaynayıb-qarışdılar”255 mülahizəsi öz əksini tamışdır. Əslində 
xəzərlər Qafqazın və Azərbaycanın yerli və qədim sakinləri kimi həmişə 
mövcud olubular və onların öz qohum tayfaları ilə qaynayıb-qarışması isə, 
xəzərlərin bir etnos, millət olaraq yoxa çıxması kimi qiymətləndirilə bilməz. 
Yəni indi Azərbaycanda “azərbaycanlı” adlanan türklər keçmişin, deməli 
həm də bu günün azları, xəzərləri, aranları (albanları) hunları, oğuzları, 
qıpçaqları, səlcuqlarıdır. Yadigar Türkel də yazır ki, böyük şair-filosofun 
“Beşliy”ində tez-tez adını çəkdiyi xəzərlər qədim Azərbaycanın yerli 
əhalisidir: “Miladdan qabaq ən azı VII -VI yüzilliklərdən Dəşti-Qıpçaq, 
Dəşti-Xəzər türklərin yurdudur. Dəmirqapıdan güneyə, gündoğana doğru 
bütün yerlər, Bakı və Muğan Xəzərlərin idi”. 256 Onun fikrincə, “türk 
düşmənlərinin son 100-150 ildə uydurub kitabdan kitaba köçürdükləri 
kimi, Xəzərlər “yox olub getmiş türk tayfası” yox, indiki Azərbaycan 
türkləridir”.257 

Bütün bunlar bir daha təsdiq edir ki, tarixdə iki “Xəzər dövləti” 
olmuşdur və bir çox tədqiqatçılar hər iki dövlətin əsas əhalisi olan xəzərlər 
haqqında “yox olub getmiş tayfa» kimi bəhs edirlər. Halbuki milladdan 
əvvəlki və erkən orta əsrlərdə tarixdə yad edilmiş xəzərlər bugünkü Azərbay-
can türklərinin ulu əcdadlarıdır. Ancaq biz ulu əcdadlarımıza sahib çıxmaq 
əvəzinə, “Azərbaycan tarixi” kitablarında və b. əsərlərdə tək bir Xəzər 
Xaqanlığından bəhs edirik ki, onu da Azərbaycan xalqına yad, ən yaxşı halda 

 
252 Yenə orada, s. 324 
253 Yenə orada, s. 44 
254 Türkel Yadigar. Nizami Gəncəvinin siyasi və dini-ideoloji baxışları. Bakı, Təknur, 2010, 

s.25 
255 ASE . 10 cilddə, X cild. Bakı, Azərnəşr, 1987, s.72 
256 Türkel Yadigar. Nizami Gəncəvinin siyasi və dini-ideoloji baxışları. Bakı, Təknur, 2010, 
s.39 
257 Yenə orada, s.62 



 

92 
 

qonşu olan və bu əraziyə tez-tez basqınlar edən bir dövlət kimi qələmə veri-
rik.258 

 Ancaq Azərbaycan xalqının tarixinə düzgün işıq salıb obyektiv 
şəkildə mənimsəsək görərik ki, orta əsrlərdə yalnız Azərbaycan türkləri olan 
N.Gəncəvi və Xaqani deyil, ərəb tarixçiləri də Azərbaycanı “Xəzərlər 
məmləkəti” adlandırıblar. Qeyd edək ki, ərəb alimi əl-Təbəri hələ 
N.Cəncəvi və Xaqanidən öncə IX -X yüzilliklərdə Azərbaycanın “Xəzərlər 
məmləkəti” olduğunu yazmışdır.259 XIV yüzillikdə isə türk tarixçisi 
F.Rəşidəddin Dəmirqapı Dərbənddən bəhs edərkən, onu “Xəzər Dərbəndi” 
adlandırmışdır.260 

Ümumiyyətlə, Nizami Gəncəvinin əsərlərində “türk” amili xüsusilə 
önə çəkilmiş və Azərbaycan türklərin qədim vətəni kimi açıq şəkildə qeyd 
edilmişdir. “Xosrov və Şirin” poemasında “Dərbənd dənizinin bir 
sahmanında”, “Arrandan başlamış Ərmənə qədər” 261 hökmdarlıq edən 
Məhin Banunun dilindən Nizami türklüyümüzün qədimliyini bu cür ifadə 
edir:  

Əgər o aydırsa, biz afitabıq,  

O, Keyxosrov, bizsə Əfrasiyabıq (Alp Ər Tonqa – F.Ə.).262  

Deməli, Arran-Bərdə hökmdarı Məhin Banu özünü Əfrasiyabın, 
yəni türklərin nəsilindən hesab etmişdi. N.Gəncəvi də Məhin Banunun 
dilindən bu xalqın kökünün türk olması və türklərin Əfrasiyab (Alp Ər 
Tonqa) kimi hökmdarının olması ilə fəxr edir. Ümumiyyətlə, N.Gəncəvinin 
bütün yaradıcılığı bizə onu deməyə əsas verir ki, o bir türk ölkəsində-
şəhərində dünyaya gəlmiş, türk kimi böyümüş və türk adına xidmət 
etmişdir.  

Fəlsəfə elmləri foktoru Yadigar Türkel  “Nizami Gəncəvinin 
siyasi və dini-ideoloji baxışları” kitabında böyük mütəfəkkirin 
dünyagörüşünü hərtərəfli şəkildə təhlil etmiş, onun siyasi-ideoloji baxışları 
ilə bağlı mühüm nəticələrə gəlmişdir. O, yazır ki, 21. yüzildə  - bilgi çağında 
yaşayan oxucu “hər bir elmdə əvəzsiz” Nizaminin dünya haqqında verdiyi 
bilgilərdən, biliklərdən heyrətlənir: ““Hər bir incə fikri üçn tez qələmə əl 
atan” Nizami sözlə Əlbürz dağından Kürə, Şəttülərəbdən Ceyhuna, Zərdüşt 
ayinlərindən Qəndəhar bütxanələrinədək əvəzsiz bəddi rəsmlər çəkir, 
çağdaş alimlərin yüksək elmi -texniki vasitələrlə 2007 -ci ildə 

 
258 Ələkbərov Faiq. Milli ideologiya probleminə tarixi-fəlsəfi baxış (I hissə). Bakı, “Təknur”, 

2011, s.155 
259Türkel Yadigar. Nizami Gəncəvinin siyasi və dini-ideoloji baxışları. Bakı, Təknur, 2010, 
s.27 
260Rəşidəddin, F. Oğuznamə. Bakı:  Azərbaycan Milli Ensiklopediyası NPB, 2003, s.27 
261 Gəncəvi Nizami. Xosrov və Şirin. Bakı, “Lider” nəşr, 2004, s.63 
262 Yenə orada, s.119 



 

93 
 

dəqiqləşdirdikləri “Nil çayının başlanğıcı”ndan  Qanq çayına kimi, Şor sulu 
Çin dənizindən, acı sulu Zəngibar dənizinə kimi dünya və yaranış haqqında  
çox dəyərli bilimsəl, fəlsəfi fikirlər söyləyir. “Bizdən əvvəl heç kim belə nübar 
verməyib” deyən Nizaminin “Beşlik”ində irəlidə alınmış Xuzistan  uzağın 
nişanı, göstəricisi, bənzətməsidir. “Köhnə dastanlardan xəbər verən”  
Nizami Gəncəvinin  “Beşlik”də bütün millətlərin həyatından çox yüksək 
düzəydə danışdığı poemaları, başda “Xosrov və Şirin” də olmaqla, 
Azərbaycan Türk ruhunda yazılmış böyük mədəniyyət anıtlarıdır. Bu 
anıtlarda o,  hər yerdə üstünlüyü türkə, türklərə vermişdir”.263 

Nizami Gəncəvi yaradıcılığında təkallahlıq və insanlıq 
fəlsəfəsi bir bütün kimi.  İslamlıq və insanlığın bir-birini tamamlaması 
məsələsinə gəlincə, N.Gəncəvinin əsərlərində bu problem daha çox Allah, 
Kainat və insan bütünlüyü kimi ifadə olunmuşdur.  Məsələn, “Sirlər 
xəzinəsi” poemasında dəfələrlə nadanlığın əqlin köməyi ilə aradan 
qaldırılmasının zəruriliyi haqqında fikirlərə rast gəlrik. Burada “əql” kimi 
“nadanlıq” da iki məna daşıyır, həm insanın real aləm və özü haqqında 
biliyinin olmamasını ifadə edir, həm də insanın Allahın və dünyanın, Allah 
və özünün qarşılıqlı əlaqələrinin sirrlərini dərk edə bilməmək kimi mistik 
məna daşıyır. 

Onun “Beşliy”i əsasən insanın mənəvi təkamülü, ruhunun mənəvi 
mənzərəsi ilə bağlıdır. Nizaminin dünyagörüşündə insan Tanrının yaratdığı 
şürlu bir canlı kimi ona baş əyir. O, “Leyli və Məcnun” əsərinin 
başlanğıcında Tanrıya olan münasibətini  belə açıqlayır: 

Ey adı ən gözəl başlanğıc olan,  

Adınla başlanır yazdığım dastan,  

Sən, ey xatirəsi könlümə həmdəm, 

Adın düşməmişdir dilimdən bir dəm.  

Bütün varlıqları özün yaratdın,  

Bağlı qapılara açardır adın.  

Adının qərarı olmadan əvvəl,  

Qələm tutmamışdır dünyada bir əl.  

Ey bütün varlığın həyat təməli,  

Yetməz dərgahına bir insan əli. 264 

“Azərbaycan fəlsəfə tarixi” 4 cildliyinin 1 -ci cildində Nizami 
Gəncəvi  bölümüm müəllifi, əməkdar elm xadimi, f.e.d. Zümrüd Quluzadə 

 
263Türkel Yadigar. Nizami Gəncəvinin siyasi və dini-ideoloji baxışları. Bakı, Təknur, 2010, 
s.20 
264 Gəncəvi Nizami. Leyli və Məcnun. Bakı, “Lider” nəşr, 2004, s.15 



 

94 
 

yazır ki, idrak, yüksək mənəviyyat, insanın əzəmətinin rəhni olaraq, eyni 
zamanda bu əzəmətdən irəli gəlir və ona əsaslanır, çünki insan məxluqatın 
tacı kimi yaradılıb. Onun fikrincə, N.Gəncəvi “Sirlər xəzinəsi” poemasında 
bu məsələləri ətraflı şəkildə şərh etmişdir. Z.Quluzadə yazır: “İnsanın 
kainatdakı yüksək mövqeyi onun mənəvi statusu ilə müəyyən edilir: o, 
yüksək əxlaqi keyfiyyətlərin daşıyıcısı, özündə tərbiyə edilməsi üçün şəxsən 
məsul olmalıdır. Nizami insanları pis əməllərdən, zorakılıqdan əl çəkməyə, 
həyalarını itirməməyə, səxavətli olmağa, azadlıq və ləyaqətlərini qorumaq 
naminə  aza qane olmağa çağırır. Humanist mütəfəkkir əxlaqın mənasını 
“səadəti bəsləmək və onu qoruyub saxlamaq”da ədalətin zəfər çalmasında 
görür. Poemanın səadətdən bəhs edən bölməsi  axırıncı bir ovuc toxumunu 
torpağa səpən qoca haqqındakı  ibrətli hekayə ilə  tamamlanır. Qocanın 
suyu - alnının təri, beli isə -  dırnaqlarıdır, lakin o, inanır ki, Allah ona bol 
məhsul göndərəcək, çünki İlahi ədalət özünü zəhmətin 
mükafatlandırılmasında  göstərməlidir. Poemada biz xoşbəxtlik anlayışının 
birmənalı olmayan izahı ilə rastlaşırıq. Şair insanı gah bu dünyada səadətə 
dəlalət edən azadlığı və ləyaqətini qoruması naminə,  gah da o biri dünyada 
xoşbəxt olmaq naminə aza qane olmağa çağırır. Nizamiyə görə, ali səadət 
sosial ədalətdir, onun üçün isə məsul, ilk növbədə, iqtidara malik 
hökmdarlardır. Nizami irsi üçün mühitdən, cəmiyyətdən uzaqlığın, 
guşənşinliyin, dünyadan, dünyəvi həyatdan imtinanın təbliği ilə yer üzündə 
ədalət və səadət uğrunda fəal mübarizəyə çağırışın uzlaşması, vəhdəti 
səciyyəvidir. Bu mübarizəyə çaığırış, mütəfəkkirin müasiri oldğu antifeodal 
cərəyanların mübarizəyə çağırışları, müvəqqəti xalq hakimiyyəti ilə 
nəticələnmiş Beyləqan xalq üsyanının tələblərilə həmahəng idi”. 265     

Zümrüd Quluzadənin də qeyd etdiyi kimi, mütəfəkkirin  
insanpərvər, mürüvvətli cəmiyyət və onun şahı haqqındakı  təsəvvürləri 
əsərdə çoxsaylı misallar və hekayələr vasitəsilə açılır: “Nizamiyə görə, mistik 
etik kamillik mənəvi və sosial kamilliklə bağlıdır, sosial münasibətlərdə isə 
kamillik və ədalət mütəfəkkiri xüsusilə narahat edirdi. Mütəfəkkirin sosial-
etik görüşlərinin poema boyu təqdim və şərhi diqqətə layiqdir. 
İnsanpərvərliyin tərənnümü ilə başa çatan “Adəmin yaradılması 
haqqında”kı fəsildən sonra yer üzündəki şahları zülm və haqsızlıqdan əl 
çəkməyə və rəiyyətə qarşı ədalətli, xeyirxah olmağa çağıran hekayələr gəlir. 
Səciyyəvidir ki, poemada dərvişliyin də, şahlığın da mahiyyəti və zirvəsi 
insanpərvərlikdir. Nizami qəhrəmanı olan insanda Məhbubun yolunda 
məhəbbət, sədaqət və fədakarlıq dünyəvi ədalət, şər və zülmə qarşı yönələn, 
insan ləyaqəti və səadəti uğrunda mübarizliyin əzəməti birləşir. 
Qəhrəmanın özündə üç-mənəvi, intellektual və sosial idealı birləşdirən 
təsviri mütəfəkkir-şairin gələcək poemalarında ənənəyə çevrilir. 

 
265 Quluzadə Zümrüd. Nizami Gəncəvi//Az ərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 2014, 

s.400-401 



 

95 
 

Poemada yazdığı kimi zahidlik yolunu seçmiş mütəfəkkir 
insanların dünyəvi səadət və rifahı real həyatda xeyir və ədalətin zəfər 
çalması uğrunda fədakarcasına mübarizə aparır. Dövrünün sufizm də daxil 
olmaqla, qeyri-ortodoksal demokratik cərəyanlarının etik-sosial görüşləri 
Nizaminin sosial görüşlərinin təşəkkülünə, sosial mövqeyinin 
qərarlaşmasına şübhəsiz böyük təsir göstərir. Lakin bu mövqe, onu əks edən 
görüşlər yalnız hansısa təriqətin davamçılarına, məhdud sufi, dərviş, zahid 
auditoriyasına deyil, təriqət təriqət və ya dinə nənsubiyyətindən asılı 
olmayaraq bütün insanlara ünvanlanmışdır”.266    

Nizami Gəncəvinin “ Xosrov və Şirin”də də “Sirlər xəzinəsi” 
poemasında olduğu kimi diqqət kainat və insana, onların əlaqələrinə cəlb 
etmiş, “Xaliq və məxluq nə deməkdir”  sualına cavab verməyə çalışmışdır. 
Ona görə Allahın yaratdığı – kainat,  insan, ruh və əqlin ilk səbəbidir. 
Poemada Nizami dəfələrlə insanın Allaha məhəbbətinə müraciət edir və 
Allaha məhəbbəti insanın Allah yolunda özündən imtinası kimi təfsir edir. 
Z.Quluzadə yazır: “Poemada insan sağ ikən onun nəfsini cismi ilə, 
ölümündən sonra isə fələklərin (pərgarı) dairəsi ilə  əlaqəsi əsaslandırılır və 
burada nəfsin öz iqəmatgahını necə tərk etdiyini, yəni ölümün sirrini – heç 
kimin öz ölümünə qədər bilməməsi haqqında oxuyuruq. Şairin yazdığına 
görə, bunu yalnız peyğəmbərlər bilir, lakin onlar bu sirri agah olmayanlara 
açmırlar. Başqa sözlə, cismlə nəfsin qarşılıqlı əlaqələri və nəfsin ölməzliyi 
məsələləri heç də sadəcə olaraq bəyan və qəbul edilmir. Real və irreal 
(həqiqətdə mövcud olan və olmayan, gerçək və ya qeyri-gerçək)  arasındakı 
əlaqəni dərk etmək cəhdlərindən bəhs olunur və bu barədə suallar 
qurtarmır. 

Məsələn Xosrov soruşur: 

Əgər nəfs və cisim birlikdə yox olurlarsa, 

Yuxularda gördüyümüz ölülərin surətləri nədir? 

Bu surətləri saxlayan kimdir? 

Gerçək və qeyri-gerçəyin birliyindən çıxış edərək irrealı real olanın 
vasitəsilə izah etmə cəhdi Bücrü Ümidin aşağıdakı cavabında əksini tapır: 

Cavab verdi: bunu bir çox şey sübut edir, 

Ölülər haqqında xəyal adətən səninlədir. 

Yuxu fikirini (yəni ayıqlığını) əlindən alanda, 

Adət üzrə (o ölü) canlar peyda olurlar. 

Beləliklə, diri, canlı insan yuxuda dünyasını dəyişmiş adamların 
surətini ona görə görə bilir ki, o, onların yox olmuş xəyalını özündə saxlayır 

 
266 Yenə orada, s.403 



 

96 
 

və diri insanda yaşayırlar”. 267 

“İmtinanın yolunu isə insanın daim mənəvi intellektual 
təkmilləşməsində görür. Təsadüfi deyil ki, ilk baxışda, zahirən dünyəvi eşqə 
həsr edilmiş “Xosrov və Şirin”də etik problemlər, əxlaqi tərbiyənin 
intellektual kamilləşmə ilə vəhdəti xüsusi yer tutur.  Bu məsələlərlə bağlı 
Zümrüd Quluzadə yazır: “Poemada etik problemlərin şərhində əsas  yeri 
“Xəmsə” üçün ənənəvi olan zəruri əxlaqi prinsiplər, “ bəd ehtiraslar”la 
mübarizə, zorakılıq, zülm, qəddarlıq, hiyləgərlik, xəyanətkarlıq, yalançılıq, 
nadanlıq, təkəbbürlülük, acgözlük, qarınqululuq, boşboğazlıq, laqeydlik və 
sair bu kimi keyfiyyətlərdən imtina barəsində təsəvvürlərin və tövsiyələrin 
açıqlanması tutur. İnsanın əxlaqi-intellektual  kamiliyinin ali dərəcəsi onun 
Alaha məhəbbət naminə öz “mən”indən imtinası, özünü unutması, 
fədakarlığı ilə bağlıdır”.268  

İnsanın özünü ifadəsi kimi bilik rəmzi olan sözə “Yeddi gözəl”də 
mütəfəkkir xüsusi yer verərək yazır: “O ki, həm yeni və həm qədimdir 
sözdür”. Nizami Gəncəviyə görə, insandan sonra ondan yeganə xatirə qalan 
sözdür ki, insanın əbədiliyini təcəssüm etdirir. Azərbaycan Türk 
mütəfəkkiri Firudin bəy Köçərliyə görə, istənilən şair-mütəfəkkirin, ya da 
sadə bir insanın əsas silahı  “Söz”dür ki, bunun ən mahir ustalarından biri 
olan N.Gəncəvinin yaradıcılığnda bunu özünə büruzə vermişdir. Köçərliyə 
görə  dünyadan öncə də, dünyanın özünün də, dünyada nə varsa hamısının 
da, o cümlədən bütün məxluqatın da vücuda gəlməsinə səbəb “Söz” olmuş-
dur. Ona görə “Söz”ün meydanı o qədər vüsətlidir ki, onun sərhəddi və ən-
dazəsi təsəvvürə gəlməz. O, yazırdı: “Sözsüz cümlə məsələlər və sirrlər aləm-
də iləl-əbəd puşidə qalardı və insanın heyvanat və nəbatat qismindən artıq 
bir fərqi və təfavütü olmazdı və aləmdə bütün görünən nə varsa susan, din-
məz xəzinə olub zühur etməzdi. Bəs, nə vaxtdan ki, dünya yaranıbdır, onda 
vüqua gələn əlamətlərin cümləsində sözdən bir əsər var.  Nitq qutusunda 
söz xoşbəxt bir gövhəri-dilkəşdir və her şeyin iç dünyası ona bağlı olub, kəş-
fi-bəyanı ondan asılıdır. İnsanın fikrində yengi doğub təşkil bulan hekayələ-
ri ən əvvəlcə  bilən və onları əlvan libas geydirib aləmə göstərən sözdür və 
nə qədər ki, dünyada söz həm əskidir, həm də yengi doğduqda yenə tər tə-
zədir və Şeyx Nizaminin dediyi haqdır ki, bizim həyatımız, ölmümüz sözün 
varlığına və yoxluğuna bağlıdır”. 269  

Nizaminin “Leyli və Məcnun”  poemasında da öz əksini tapmış 
yüksək humanizmini qeyd etmək lazımdır. Burada da insan, şəxsiyyət, onun 
hüquq və ləyaqətinin müdafiəsi probleminin, “Xəmsə”nin yüksək 

 
267 Yenə orada, s.408-409 
268 Yenə orada, s.413 
269 Köçərli F.b. Azərbaycan türklərinin ədəbiyyatı. İki cilddə, II cild.Bakı, Avrasiya-Press, 

2005, s.314 



 

97 
 

insapərvərlik tərənnüm etdiyi başqa poemalarda olduğundan daha bariz 
şəkildə  qoyuluşu ilə rastlaşırıq. Bu poemada da Nizaminin etik-sosial idealı 
– mənəvi cəhətdən, kamil, üzvləri arasında məhəbbət və insanlığın hökm 
sürdüyü harmonik cəmiyyətdir.270  Nizami Gəncəvi yazırdı:  

Acizlik daxili əziyyət (əzab) gətirər. 

Zülmə qatlaşmaq zillət gətirər. 

Tikan kimi nizə çiynində olsun ki, 

Gül xərmənini (dəstəsini) bağrına basasan. 

Ah və təəssüf insanı üzər. 

Adəm övladı ah, təəssüfdən ölər. 

Və ya: 

Nə vaxtadək buz kimi donub qalmalı, 

Suda ölü siçan kimi qalmalı. 

Gül kimi yumşaq təbiətli olmağı tərk et! 

 Bənövşə kimi ikiüzlü olmaqdan əl çək! 

 Elə yer var ki, tikan olmaq lazımdır. 

Divanəlik [belə] işə yarayır. 271  

Nizamiyə görə, özünü dərk edə bilməyən insan varlığın dərkində 
də nadandır, yəni “öz varlıqlarından bixəbər olan kimsələr, bu qapıdan necə 
giriblərsə, o qapıdan da elə çıxırlar: 

Əqli-küll ki, Səndən yol tapmış, 

Sənin heybətindən Sənə heç baxa bilmir.  

Deməli, yalnız əxlaqi və əqli kamillik  pillələri ilə Allahın mərifəti 
(mistik idrakı) səviyyəsinə çatmaq mümkündür. Z.Quluzadə də yazır ki, 
Nizaminin bütün poemalarında İnsanın kamilliyə çatmasında çox böyük 
əhəmiyyətə malik olduğunu göstərdiyi əqlin, intellektual başlanğıc kimi 
rolunun kiçildilməsindən deyil, mənəvi başlanğıcın insan həyatında daha 
mühüm rol oynadığından, bütövlükdə insan fəaliyyətinin mənəvi  dəyərlərə  
tabe olmasından gedir.272  

N.Gəncəvi “İskəndərnamə”də də nəfs, onun Allah, dünya və 
insanla əlaqəsi probleminə toxunmuşdur. Z.Quluzadə yazır ki, Nizamiyə 
görə, nəfsi insana Allah verir və insanın ölümündən sonra o, yenidən İlk 

 
270 Quluzadə Zümrüd. Nizami Gəncəvi//Az ərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 2014, 
s.418 
271 Gəncəvi Nizami. Leyli və Məcnun. Bakı, “Lider” nəşr, 2004, s.172 
272 Quluzadə Zümrüd. Nizami Gəncəvi//Az ərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 2014, 

s.423 



 

98 
 

başlanğıca -  Allaha qayıdır: “Onun ilahi təbiəti vardır və buna görə də Hind 
müdrikinin onu  odla müqayisə etməsi mütəfəkkirə görə səhv və günahdır. 
Poemanın başqa bir yerində Nizami yazır ki, nəfs sudan və ya torpaqdan 
deyil, ilahi nurdan ibarətdir. “O, həyat mənbəyidir”. Lakin nəfsin (canın)  
cisimdən (bədəndən) ayrılması  nəfsin ölümü demək deyil; insan onu 
Allaha qaytarır və nəfsin mövcudluğu itmir”.273 

M.Ə.Rəsulzadəyə görə, insan haqqındakı mistik anlayışı 
Nizaminin daşıdığı dini tələqqidən irəli gəlməkdədir. Onun fikrincə, 
Nizami dindar olsa da, bu mərasimçilikdən ibarət cansız bir dinçilik 
deyildir. O, yazırdı: “Nizami bütün varlıqları Allahdan bilir, öz-özünə 
duran, varlığının şəkli olmayan, kimsəyə bənzənməyən, dəyişməyən və 
ölməyən bir Allah. O, belə mücərrəd bir Allaha tapınır. Bu tapışında o, 
səmimi və fədakardır. Allahla münasibətdə doğruluq və səmimiliyi əsas 
tutan həkim şairin allahsevərlik haqqındakı tələqqisi də o nisbətdə ciddidir. 
Özünə “allahsevər” [izədpərəst] deyən hər adamı Nizami həmən allahsevər 
deyə tanımaz. Özünü qiblə bilən [eqosentrik] bir özgüdər [eqoist] 
Nizaminin gözündə qətiyyən Allah adamı və ya Allahsevər olamaz”. 274  

Milli ideoloqun fkrincə, təkallahlıq və varlıqda təsəvvür etdiyi 
birlik Nizamini tək həqiqət sisteminə götürür. Başqa sözlə, həqiqət, dindar 
Nizamiyə və yaşadığı zamanın hakim tələqqisinə görə, dində görünür. 
Rəsulzadə yazırdı: “Təkallahlıq, fənafillahlıq, təkhəqiqətçilik və həhqiqətə 
aşiqlik kimi ana qaynaqlardan doğan Nizamilik insan və ya qullanışlı təbirlə 
fərdlə cəmiyyətin, yaxud vətəndaşla dövlətin münasibətlərini olduğu kimi, 
millətlərarası münasibətləri dəxi, özücə nizama qoyan bir düşünüş və 
dünyagörüşü sistemini vermişdir. İnsan mücərrəd bir ruh olmaq etibarı ilə 
“fənafillah” olduğu zaman, ancaq mənəvi dəyər və şərəfini qoruya bilir. 
Nizamninin görüşündə müəyyən bir fərd olmaq baxımından da, bir insan 
ancaq mənsub olduğu cəmiyyətə faydalı olması, b aşqa təbirlə “fəna 
filmillə”liyi nisbətində şərəflidir”.275 

Sovetlər Birliyi dövründə akademik Heydər Hüseynov  Nizami 
Gəncəvinin cəmiyyət və dövlətlə bağlı baxışlarına kommunist ideologiyası 
çərçivəsində yanaşmışdır. Hətta, Hüseynov Gəncəvidə materialist 
elementler axtarıb tapmağa çalışmış, onun mürəkkəb təkamül prosesində 
əvvəlcə idealist olduğunu, ancaq zamanla materializmə meyil göstərdiyini 
iddia etmişdir. O, yazırdı: “Nizaminin ilk poeması olan “Sirlər xəzinəsi”ndə 
idealist fəlsəfə öz möhürünü vurmuşdur, o biri poeması “Yeddi gözəl”də 
idealizmin təsiri hələ də  duyulur, lakin sonralar Nizaminin fəlsəfi 

 
273 Quluzadə Zümrüd. Nizami Gəncəvi//Az ərbaycan fəlsəfə tarixi. I cild.  Bakı: “Elm”, 2014, 

s.436 
274 Rəsulzadə Məhəmməd Əmin. Azərbaycan şairi Nizami. Bakı, “T əknur”, 2011, s.297 
275 Yenə orada, s.299 



 

99 
 

görüşlərinin təkamülündə dönüş baş verir və o, materializm və idealizm 
arasında tərəddüd etməyə başlayır. Nizami empirizm (sensualizm) və 
rasionalizm arasında əksliyi aradan qaldırmağa çalışırdı. XII yüzillikdə hər 
yerdə və xüsusilə metafizik konsepsiyanın ağalıq etdiyi, sxolastikanın və dini 
ehkamların hökm sürdüyü Şərqdə Nizaminin dünyagörüşü dialektika 
elementlərini özündə ehtiva etməsi ilə aşkar seçilirdi”.276 

H.Hüseynov dövrünün şərtlərinə uyğun olaraq Nizaminin sosial 
görüşlərinin tarixi məhdudluğundan bəhs etmiş, onun idealistliyinə tənqidi 
yanaşmışdır: “O, insan cəmiyyətinin inkişafı prosesini idealistcəsinə anlayır. 
Sosial bərabərsizlikdən danışarkən, Nizami onu doğuran əsas səbəbləri 
göstərə bilmir. Bununla belə, o hüquq, bərabərliyi ideyasını təbliğ edir və 
insanları əməkdaşlığa, xeyirxah işlər görməyə, şərlə mübarizə aparmağa 
dəvət edir”.277 

Onun iddiasınca, Nizami bütün hökmdarlara qarşı çıxış etmişdir, 
guya ona görə ki, şahların hamısı qəddarlqıda bir-birinə bənzəyirmiş, sadəcə 
bəziləri gözdən pərdə asmaq üçün ədalətdən çox dəm vururmuşlar. O, 
yazırdı: “Nizami xalqın özü tərəfindən idarə edi lən cəmiyyəti gömək 
arzusunda idi. “İskəndərnamə” poemasında deyilir ki, onun qəhrəmanı 
İskəndər dünyanı fəth etdikdən sonra şimalda azad və xoşbəxt yaşayan bir 
xalqla qarşılaşır, yəni orada Nizaminin axtardığı və arzu etdikləri həyata 
keçmişdi”. 278  

Bizcə, Hüseynov N.Gəncəlinin hökmdarın məziyyəti ilə bağlı 
fikirlərini bir qədər doğru ifadə etməmişdir. Gəncəlinin istədiyi ədalətli şah 
və ədalətli cəmiyyət idi. Yəni ya şah ədalətli olub cəmiyyəti ədalətlə idarə 
edəcək, ya da cəmiyyətin özü elə bir inkişaf səviyyəsində olacaq ki, şah 
olmadan da cəmiyyəti ədalətli idarə etmək mümkün ola biləcək idi. O, 
yazırdı: “Nizami yaradıcılığının ilk dövründə müdrik və ədalətli padşah 
ideyasını irəli sürür, sonuncu “İskəndərnamə” poemasında isə o, özünün 
sosial utopiyasını – varlılara və kasıblara bölgünün, zorakılığın və 
məcburiyyət aparatının olmadığı ideal cəmiyyətini yaradır. Bu cəmiyyətdə 
tüfeyli ünsürlər yoxdur. Məhkəmələr də yoxdur, çünki burada oğurluq, 
qarət, qətl və başqa cinayətlər baş vermir. Bu cəmiyyətin sakinləri müharibə 
etmirlər, “qan tökmürlər”. Bütün vətəndaşlar eyni hüquqlardan istifadə 
edirlər”. 279   

Demək, N.Gəncəlinin ideal cəmiyyətində hər kəs öz işini bilir, artıq 
burada zülmkar məmurlara və ikiüzlü ruhanilərə ehtiyac qalmır. Başqa 

 
276 Hüseynov Heydər. Azərbaycanda XIX əsr ictimai və fəlsəfi fikir tarixindən. Bakı, “Şərq-
Qərb”, 2007, s.17 
277 Yenə orada, s.18 
278 Yenə orada, s.19 
279 Yenə orada, s.20 



 

100 
 

sözlə, Allaha sitayiş var ancaq məbədlər və ruhanilər yoxdur, cəmiyyətin 
başçısı var ancaq qorxu və zülmkarlıq yoxdur. Hüseynova görə, Nizaminin 
təsvir etdiyi ideal cəmiyyət həyatının bu mənzərəsi onun feodal 
cəhalətpərəstliyi əleyhinə etirazını, ədalət və ağlın təntənəsinə çalışdığını 
göstərirdi: “Lakin öz tarixi məhdudluğu və tarixi idealist anlamı üzündən 
Nizami müasiri olduğu ictimai quruluşu dəyişməyin düzgün yollarını 
görmür”.280  

Əlbəttə, H.Hüseynov böyük mütəfəkkirimizlə bağlı düşüncələrini 
Sovetlər Birliyi dövrünün ideoloji təsiri altında qələmə aldığı üçün, bəzi 
baxışları doğru deyildir. Xüsusilə, digər orta çağ mütəfəkkirləri kimi Nizami 
Gəncəvinin də yaradıcılığında materializm elementleri axtarıb tapmaq 
məcburi bir hal almışdı. Hüseynov da bu məsələdən yan qaça bilmədiyi 
üçün, N.Gəncəvinin dünyagörüşünün idealizmdən materializmə doğru 
inkişaf etməsi iddiasını irəli sürmüşdü. Şübhəsiz, N.Gəncəvinin 
materializmə meyil etməsinin heç bir elmi əsası olmamışdır. 

Professor Şükufə Mirzəyevanın yaradıcılığında milli fəlsəfi fikir 
tarixi, o cümlədən estetik fikir tarixi ətraflı şəkildə araşdırılmışdır. Bu 
baxımdan onun “Heydər Hüseynov” adlı kitabçasında daha çox fəlsəfi fikir 
tarixi öz əksini tapmışdır. Hər halda bu əsərində Heydər Hüseynovun fəlsəfi 
irsini araşadırmağı qarşısına məqsəd kimi qoyan Şükufə Mirzəyeva buna 
paralel olaraq Azərbaycan Türk mütəfəkkirlərindən Nizami Gəncəvinin, 
A.A.Bakıxanovun, Mirzə Fətəli Axundovun, Həsən bəy Zərdabinin və digər 
ziyalılarımızın dünyagörüşünü də təhlil etməyə çalışmışdır.  

Məsələn, Ş.Mirzəyevaya görə, Nizami Gəncəvinin əsərləri yalnız 
şeir incisi deyil, habel fəlsəfi fikirlər xəzinəsidir. Bu əsərlərdə fəlsəfə, etika, 
estetika və pedaqoji məsələləri mütəfəkkir şairimiz tərəfindən böyük bir 
məharət və cəsarətlə irəli sürülür. Ş.Mirzəyeva hesab edir ki, N.Gəncəvinin 
fəlsəfi irsini araşdırarkən H.Hüseynov onun “İqbalnamə” poemasında irəli 
sürülən cəmiyyət quruluşu idealına xüsusilə diqqət yetirmişdir: “Heydər 
Hüseynov bu tədqiqat əsərlərində göstərir ki, Nizami Gəncəvinin yaratdığı 
ideal cəmiyyətdə iqtisadi bərabərlik vardır, burada zorakılıq və istismar 
yoxdur, bu cəmiyyətdə əmək, insanların ən gözəl bəzəyidir. Bunları qeyd 
etməklə bərabər Heydər Hüseynov, Nizami Gəncəvinin dərin bir ehtirasla 
arzu etdiyi, lakin dövrünə görə müvəffəq ola bilmədiyi insanpərəvərlik 
duyğularından xüsusilə bəhs edir. Heydər Hüseynov Nizaminin əsərlərini 
tədqiq edərkən şairin hökmdarlar haqqındakı fikirlərinə, hökmdarlara 
verdiyi nəsihətlərinə xüsusi bir diqqət yetirmişdir. Şərqdə kök salmış adət 
və qaydalara əks olaraq Nizami, öz xalqına xidmət edən, onun üçün xoşbəxt 

 
280 Yenə orada, s.20 



 

101 
 

həyat qurmağa çalışan hökmdarları həqiqi dövlət başçıları sayır”. 281 

Gördüyümüz kimi, Şükufə xanım burada H.Hüseynovun 
N.Gəncəlinin ideal dövlətlə bağlı gəldiyi qənaətlərlə razılaşır. O, hesab edir 
ki, Nizami öz dövrünün irəli görüşlü bir mütəfəkkiri olmuş, xalq və 
hakimiyyət arasında münasibətlərin doğru qurulması yolunda öz 
düşüncələrini ortaya qoymuşdur: “Nizaminin fikrincə, qadın öz qabiliyyəti 
və və əxlaqi mənliyi etibarilə kişilərlə nəinki bir hüquqa malikdir və hətta bir 
çox hallarda onlardan yüksək bir mövqe dəxi işğal edə bilir. 
“İskəndərnamə”poemasında təsvir edilən Bərdə hökmüdarı ağıllı və tədbirli 
Nüşabə və Aristotelin istedadlı şagirdi Məryəm və başqa bu kimi qadınlar 
dediklərimizə parlaq bir misaldır”.282 

Şükufə Mirzəyevanın Azərbaycan xalqının fəlsəfi-estetik fikir tarixi 
baxımından ən önəmli əsəri “Azərbaycan estetik fikir tarixindən (XIX-XX 
əsrin əvvəlləri)” kitabıdır. O, göstərirdi ki, İslamqədərki dövrdə də, 
Azərbaycanda estetik ya da incəsənətlə bağlı təsəvvürlər müxtəl if 
formalarda mövcud olmuşdur. Ş.Mirzəyeva buna nümunə kimi də, daha 
çox Qobustan abidəsi üzərində dayanmış, burada mövcud daş qayalardakı 
rəsmləri təhlil etməyə çalışmışdır.283 O, daha sonra antik dövrə abidələrdən, 
xüsusilə e.ə. 1 -ci minillikdə mövcud olmuş estetik -incəsənət 
təsəvvürlərindən bəhs etmişdir. 

O, kitabın giriş hissəsində daha çox Nizami Gəncəvi, Məhcəti 
Gəncəvi, Əfzəlləddin Xaqanidən başlayaraq Azərbaycan xalqının estetik 
fikir tarixi haqqında məlumat verməyə çalışmışdır. Ş.Mirzəyeva hesab 
edirdi ki, İslam dininin mövcudluğu, eləcə də sufizmin, əxiliyin geniş 
yayıldığı dövrdə Azərbaycan mütəfəkkirlərinin yaradıcılıqlarında fəlsəfə ilə 
qırılmaz surətdə bağlı olan etika və estetika sahələrinə müraciət etmələri 
təsadüfi olmamışdır. O, xüsuilə də Nizaminin estetik görüşləri üzərində 
dayanaraq böyüş mütəfəkkirin əsərləri əsasında təhlillər aparmışdır. Onun 
fikrincə, Nizamninin estetik baxışları onun yaşadığı bölgənin sərhədlərini 
də aşaraq bəşəri xarakter daşımşdır. Çünki Nizamininin dünyagörüşündə 
mədəniyyət, incəsənət, arxitektura, musiqi və s. bir bütöv şəkildə olub insani 
dəyərlər, humanizm mahiyyətində öz əksini tapmışdır. 284 

Şərq ədəbiyyatı və fəlsəfəsi, o cümlədən Türk, Ərəb, Fars 
ədəbiyyatı və fəlsəfəsi ilə dərindən tanış olan Güney Azərbaycan Türk 
mütəfəkkiri Məhəmməd Hidəci fars dilində yazan şair -mütəfəkkirlər 

 
281 Mirzəyeva Şükufə. Heydər Hüseynov. Bakı, Azərbaycan SSR Siyasi və Elmi Bilikləri yayan 

C əmiyyət, 1957, s.15 
282 Yenə orada, s.15 
283 Мирзоева Шукюфа. Из истории эстетической мысли Азербайджана (XIX –начало 
XX века). Баку, “Элм”, 1981, s.7-8 
284 Yenə orada, s.18-19 



 

102 
 

arasından Firdovsi,  Nizami və Hafizə daha çox diqqət etmiş, onların 
əsərlərini şərh etmişdir. Məsələn, Həkim Hidəci fars mütəfəkkiri 
Əbülqasim Firdovsiyə bir nağılçı kimi baxıb satirik dil ilə onu sadəcə “elm 
axtaran” adlandırmışdır. Xüsusilə də, o, farsc a yazdığı “Danışnamə” 
mənzuməsində Firdovsini nağılvari (narrativ) tarixçiliyinə görə çox tənqid 
etmişdir.  

Hidəcinin Azərbaycan Türk şair -mütəfəkkiri, filosofu Nizami 
Gəncəviyə münasibəti isə çox yüksək səviyyədə olmuşdur. Həkim Hidəci, 
Nizami Gəncəvini  fəlsəfi və irfani dünyagörüşünü şərh edərkən onun 
elmini bir çox mütəfəkkirlər üçün örnək hesab etmişdir. O, Nizaminin 
“Sirlər xəzinəsin”də olan mövzuların təsiri altında bir çox məsnəvilər 
qələmə almışdır. Hətta, onun məsnəviləri Nizaminin beytləri ilə çox 
səsləşməkdədir.  

Həkim Hidəci Nizami Gəncəvidən sonra dəyər verdiyi, hörmət 
bəslədiyi ikinci mütəfəkkir isə Şirazlı Hafiz olmuşdur. Hidəci fars şeirinin 
söz ustadı olan Hafiz Şirazinin yüksək ruhunu sevmiş, onun təsiri altında 
söz xəzinəsini “xırdalamışdır”. Hər iki şairi yaxınlaşdıran dini çəkişmələrə, 
təriqət ayrılığına qarşı nifrət hisinin güclü olması, saf bəşəri duyğuların 
tərənnümü idi. 285 

Həkim Hidəcinin “Danışnamə” və divanına ön söz yazan 
Qulamhüseyn Rzanejad Mirzə Hüseyn Səbzvarinin “Şərhi-mənzumə”sinə 
yazılan “Təliqə”ni oxuyaraq belə bir nəticəyə gəlmişdir ki, Həkim Hidəcinin 
fəlsəfi düşüncələri və haşiyələri bu sahədə ən əhatəli, ən ecazkar hesab 
olunmalıdır. Belə ki, Həkim Hidəci İbn Sinanın “Şəfa”, “İşarət”, “Tənbihat” 
və başqa əsərlərini, eləcə də Molla Sədranın “Əsfar” kitabını tam öyrənmiş 
və fəlsəfi şərhlər vermişdir. Rzanejada görə Həkim Səbzəvarinin şagirdi 
Hacı Mirzə Həsən vasi təsilə Hidəci ona yaxın sayılarmış ki, məhz 
Səbzavarinin mənzumə mübahisələrini ondan dinlədiyi üçün belə gözəl, 
əhatəli, dəyərli fəlsəfi fikirlər yazmışdır.286   

Azərbaycan Türk mütəfəkkiri Süleyman Təkinərə görə Şərq-İslam 
mədəniyyətinin əsas ünsürlərindən birini təşkil edən klassik “İran” 
ədəbiyyatında da Azərbaycan Türk mütəfəkkirlərinin mühüm yeri vardır. 
XI əsrdə yaşayaraq o zamankı azərbaycanlı hökmdarların h əyat və 
əməllərini nəzm etmiş Təbrizli Qətrandan başqa, XII əsr, yaşatdığı Nizami 
Gəncəli, Xaqani Şirvani, Fələki Şirvani, Müciri Beyləqani və Əbülüla 
Gəncəvi kimi dahi sənətkar və mütəfəkkirlərlə adəta öyünməkdədir. Onun 
fikrincə, bu böyük elm və fikri adamlarının əsərlərini zamanın rəsmi dili olan 
farsca yazmaları mənsub bulunduqları mühit və və cəmiyyətə bağlı qala 

 
285Şahaliyeva Mətanət. C ənubi Az ərbaycan poeziyasının inkişaf problemləri (XIX əsrin 
ikinci yarısı). Bakı, Elm və təhsil, 2019, s.200 
286 Yenə orada, s.194 



 

103 
 

bilmələrinə bir əngəl təşkil edəməmişdi. Geniş görüşü, içli duyğu və 
mütərəqqi fikirləri ilə XII yüz ilin dəyərli siması, tanınmış mütəfəkkir-filosof 
Nizami Gəncəli bu dövrə öz damğasını vurmuşdu. Təkinər yazırdı: “İnsan 
ən yüksək qiymətini Nizamidə almışdır desək, mübaliğə yapmamış oluruz. 
Nizaminin təsvir etdiyi insan bütün zorluqları yenərək təbiətə hakim 
olmasını bilən, elm və sənət sahibi olan kamil bir insandır. “Öyrənməkdən 
sıxılmayan insandır ki, sudan inci, daşdan da bal çıxarır” (M.Ə.Rəsulzadə. 
Azərbaycan şairi Nizami, s.258). bağlı bulunduğu ideal üçün böyük 
məhrumiyyətlərə qatlanmasını bilmək, nəfsinə hakim olmaq, həyat sevmək 
– bütün bunlar, Nizaminin insanda gömək istədiyi vəsflərdir. “Xalqa 
qarışmaq, xalqa faydalı olmaq – iştə, insanlığın sifəti” (s.257)”.287 

Təkinərə görə sosial düzən və ədaləti cəmiyyətin təməli olaraq 
qəbul edən Nizami bu düzənin hər hansı bir şəkildə pozulmasından dövləti, 
birbaşa hökmdarı məsul tutmuşdur. Ədalət ünsürünü dövlətin təməli 
olaraq qəbul edən Nizami, bu ünsürü Türk dövləti üçün təbii bir hal olaraq 
qəbul etmişdir. O, yazırdı: “Uzun və verimli çalışmaların məhsulu olaraq 
M.Ə.Rəsulzadənin meydana qoymuş olduğu “Azərbaycan şairi Nizami” 
əsərində, böyük şair və mütəfəkkir üzərində yapılan dərin tədqiqlər nəticəsi 
olaraq, şairin milliyyət, məfkurə və yaradıcılığına təəllüq edən məsələlərdə  
varılan beynəlmiləl mahiyyətdəki sonuclar, şübhəsiz ki, klassik ədəbiyyat və 
fəlsəfəni məşğul kimsələrin, Nizami bəhsindəki mövcud görüş və 
qənaətlərində əsaslı dəyişikliklər yapılmasını zəruri qılacaqdır”.288 

Təkinər daha sonra yazırdı ki, XIII əsrdə milli ictimai fikir 
həyatında tanınmış şəxsiyyəti İzzəddin Həsənoğlu, Fəzlullah Nəimi, XIV 
əsrin tanınmış mütəfəkkirləri Qazi Bürhanəddin, İmadəddin Nəsimi 
olmuşdur. Ona görə XIV yüzyıl Azərbaycan Türk ədəbi və fikri həyatının ən 
qüdrətli şəxsiyyəti İmaddədin Nəsimidir. O, yazırdı: “Sürətlə gəlişən ədəbi 
yaradıcılığı və fəlsəfi fikirləri ilə İraq, Azərbycan, Şimali İran və Anadolu 
kimi geniş sahələri uzun bir müddət qüvvətli təsirləri altında bulunduran 
Nəsimi bütün Türk ədəbi və fikri həyatının da yüksək müməsillərindəndir. 
Nəsimi sufi təriqətlərindən olan hürufiliyin müəssisi məşhur Fəzlullah 
Hürufinin xələflərindən olub, bu təriqəti intişar etdirənlərdəndir”.289 

Böyük Azərbaycan Türk mütəfəkkiri Nizami Gəncəvinin fəlsəfi 
dünyagörüşünü tədqiq edən AMEA -nın müxbir üzvü, prof. Zakir 
Məmmədov göstərir ki, onun varlığa dair baxışlarında ilk növbədə Allah ilə 
mövcudat, onlar arasındakı münasibət nəzərdən keçirilir. Mütəfəkkir şairin 
bu barədə fəlsəfi düşüncələri o dövrün mövcud təlimləri, xüsusilə, İslam 

 
287 T əkinər Süleyman. Əsərləri (“Azərbaycan mühacirət ədəbiyyatı kitabxanası” seriyası, VI 

cild). Bakı, Elm və təhsil, 2022, s. 19-20 
288 Yenə orada, s. 20-21 
289 Yenə orada, s. 21 



 

104 
 

dini zəminində yaranıb formalaşmışdır. 290  

Z.Məmmədov yazır ki, Nizaminin varlıq haqqında görüşləri, 
ümumiyyətlə, fəlsəfi düşüncələri dərin məzmunlu olmaqla bərabər, son 
dərəcə məntiqidir, orijinal deyilişi ilə müstəqildir: “Onun fikirləri, sufizm, 
ismailizm, panteizm və i.a. izmlər qəlbinə girmir. Mistik ekstaz (vəcd) 
halında ortaya çıxan panteist əhval -ruhiyyə Nizami dünyagörüşünə 
tamamilə yad idi. “Özündə allahlığı axtarmaq yaramaz” deyən mütəfəkkir 
Allaha müraciətlə yazırdı: “Səndən başqa kim cürət edib dyə bilər: “Ən-əl-
Haqq””.291  

Z.Məmmədova görə, bu baxımdan Nizaminin sufizmə, ismailizmə 
bağlanması, o cümlədən panteizmlə əlaqələndirilməsi qətiyyən doğru 
deyildir. Onun fikrincə, N.Gəncəvinin dünyagörüşü dini, dini-fəlsəfi, fəlsəfi 
konsepsiyalardan heç birini basmaqəlib təkrar etmir, mövcud təlimlərin bir 
çoxundan tamamilə təcrid edilmiş də deyildir: “Mütəfəkkir Allah ilə 
mövcudat arasındakı şərh edərkən kreatsionizmə əsaslanmışdır. O, Allaha 
“varlığı ixtira edən”, “varlığın əsasını yaradan”, “bütün var olanların xaliqi” 
deyərək fikrini dindəki “kün yəkun” (“ol deməklə olur”) ifadəsi ilə təsbit 
edir”.292 Ümumiyyətlə, Nizami Allah ilə mövcudat arasındakı münasibəti 
izah edərkən Şərq peripatetizmi ilə İslam kreatsionizmi arasında öz fəlsəfi 
düşüncələrinin ümumi məntiqinə uyğun bir mövqe tutmuşdur. Nizminin 
fikrincə, mövcudatın meydana çıxması Allahın səxavəti ilə kəramətinin 
abad olması sayəsindədir. 293 

Z.Məmmədova görə, N.Gəncəvi insan və cəmiyyətə ümumi 
mövcudatın, kainatın özünəməxsus tərkib hissəsi kimi baxmış, onlar 
arasındakı münasibətləri daim izləmişdir. O, yazırdı: “Nizaminin 
əsərlərində insan surəti peyğəmbər (Adəm, Məhəmməd, Xızır və b.), 
ədalətli şah, zəhmət adamı və ümumiyyətlə, xilqətin üstünlük verdiyi İnsan 
simasında nümayiş etdirilir... İnsan Məhəmməd surətində ən yüksək 
dərəcəyə qalxır: Merac zamanı mövcudatın son həddinə – ərşin fövqünə 
çatır, “iki cahan halqası onun itaətkarı” olur”. 294 

Azərbaycan Türk mütəfəkkiri Məhəmmədəli Tərbiyət şair-filosof 
Nizami Gəncəvi haqqında isə yazırdı ki, o, Azərbaycanın ən böyük söz 
ustası və mütəfəkkiridir. Tərbiyət  Nizami Gəncəvinin “Beşliy”i haqqında 
qısa icmallar verdikdən sonra yazırdı: “Nizami Gəncəvi həm aşiqanə, həm 
də həmasi şeirdə misilsiz usta olmuş, döyüş meydanına, eləcə də şənlik 
məclisinə uyöun olan sözlər və ifadələr işlətməkdə; incə və zövqə yatan 

 
290 Məmmədov Z.C.Nizaminin fəlsəfi düşüncələri. Bakı, Elm, 2000, s.27 
291 Məmmədov Zakir. Azərbaycan fəlsəfəsi tarixi. Bakı, «Şərq-Qərb», 2006, s.163 
292 Məmmədov Z.C.Nizaminin fəlsəfi düşüncələri. Bakı, Elm, 2000, s.35 
293 Yenə orada, s.37 
294 Yenə orada, s.44-45 



 

105 
 

təşəbbüskar, bədii, mənalı, məzmunlu, gözəl və zövq verən istiarələr, 
təşbilər yaratmaqda, hadisələri, eləcə də təbiət mənzərələrini öz incəlikləri 
ilə təsvir etməkdə həddən artıq məharətli olmuşdur. buna görədir ki, bu 
gəncəli şair bütün ədəbiyyatşünasların hüsni-rəğbətini cəlb etmiş, onun 
yaradıcılığından iqtibas edən söz ustaları istisnasız olaraq, Nizami adını 
böyük hörmətlə dilə gətirmiş və onu tərifləmişlər”.295 

Nizami Gəncəvidə ideal cəmiyyət və ədalətli dövlət ideyasının 
Azərbaycan fəlsəfə tarixində əksi.  Nizami Gəncəvinin dünyagörüşündə 
mühüm yer tutan məsələlərdən biri də, ideal cəmiyyət və ədalətli dövlət 
ideyasıdır. Məsələn, “Qarı ilə Sultan Səncərin hekayəti”ndə Nizami 
Gəncəvi türk hökmdarını ədalətli və vicandlı olmağa çağırır. Nizamiyə görə, 
türk hökmdarları heç bir zaman zalım və ədalətsiz olmamışlar, Sultan Sən-
cərin buna uyğun olmayan davranışı isə türk adına şərəf gətirmir. Ona görə 
də, Nizami bir qarının dilindən türk hökmdarı Sultan Səncəri ədalətsiz 
işlərinə görə belə ittiham edir:  

Dağ kimi ucalmışdı bir zaman Türk dövləti,  

Sarmışdı məmləkəti ədaləti, şəfqəti.  

 

Sən yıxdın o şöhrəti, batıb getdi o ad-san,  

Demək, sən türk deyilsən, yağmaçı bir hindusan. 296 

Fikrimizcə, burada N.Gəncəvi bir tərəfdən Sultan Səncərin 
timsalında T ürk xaqanlarını Türk düşüncəsinə, Türk adət-ənənələrinə əməl 
etməyə çağırmaqla yanaşı, onları pis əməllərdən çəkindirməyə çalışmış və 
başqa tərəfdən Azərbaycanda bir Türk dövlətinin hakim olduğuna işarə 
etmişdir.  

Qeyd edək ki, “ Sirlər xəzinəsi”nin başqa bir məqaləsində isə 
rəiyyətin şahla dialoqu yer almışdır. Qoca bir kişi zalım şahın zülmlərindən 
danışarkən, xəfiyyələr bunu eşidib hökmdara məlumat verirlər. Şahın 
məmurları həmin qoca kişini saraya çağırırlar. Şahla üz üzə dayanan qoca 
onun bütün zülmlərini qorxmadan deyir. Qoca özünü onun qarşısında 
dayanan güzgüyə bənzədərək deyir ki, güzgü sənin eyblərini sənə 
göstərərkən güzgünü sındırma, eyblərini islah et, aradan qaldır. Bu sözlər 
şahın qəlbinə yatır, rəftarını dəyişir və ədalətli olmağa qərar verir. 

İstibdadan, zülmdən o gündən əl çəkdi şah 

Əziz tutdu xalqını, dərdindən oldu agah. 

 

 
295 T ərbiyət Məhəmmədəli. Danişməndani-Azərbaycan. Bakı,Azərnəşr, 1987, s.260 
296 Gəncəvi Nizami. Sirlər xəzinəsi. Bakı, “Lider” nəşr, 2004, s.111 



 

106 
 

Şahın dürüst işini heç kəs etmədi inkar, 

Doğruluğu danmağa axı, kimin  şövqü var? 

 

Düzlüklə qurtularsan hər acıdan, ağrıdan, 

Qoy düzlük səndən olsun, zəfərlərin Tanrıdan. 

 

- Haqq söz halva da olsa, haqsız üçün acıdır, 

Haqq - acı, fəqət hamı həqiqət möhtacıdır. 297 

“Xosrov və Şirin” poemasında da Nizami göstərir ki, həyat ədalətin 
beşiyidir. Belə ki, zülm edən tez -gec zülm, yaxşılıq edən də yaxşılqı 
görəcəkdir. Şair-filosofa görə, kainat nizam-intizam, ədalət üzərindədir. 
Ona görə də, b aşqasına quyu qazırsansa bir gün həmin quyuya özün 
düşəcəksən: 

Bütün cahana bir nida gəldi:  

Kim başqasına pislik edirsə  

Əslində özünə pislik etmişdir. 298 

Həmid Araslı da yazır ki, Nizami Gəncəvi “Sirlər xəzinəsi”ndəki bir 
çox hekayələrində öz ölkəsində olan hakimlərə, saraylara müraciət edərək, 
onların aqibətlərini özlərinə göstərir: “Ədalətin üstünlüyündən danışır, 
onlara pislikdən qayıtmaq, yüksək arzular və xeyirli işlər dalınca getmək 
lazım gəldiyini, ləkələrini yumağın  mümkün və vacib olduğunu göstərir. 
Nizaminin dövlət məsələsi ilə bu qədər məşğul olması, şahlara öyüd vermək 
təşəbbüsü təsadüfi deyildir. Ölkənin müqəddəratını düşünən, əməkçi 
xalqın ağır vəziyyətindən son dərəcə mütəssir olan, xalqın zülmkar 
hakimlər, sərxoş darğalar tapdağından qurtarmasını arzu edən, elmin, 
mədəniyyətin inkişafında dövlətin vəzifəsini başa düşən Nizami hələ 
gənclik illərində dövlət quruluşunun əsasını şahlıqda görürdü. Məhz ona 
görə də ədalətli şah arzulayırdı. Məhz buna görə də o, sonrakı əsərlərində də 
ədalətli şah surətləri yaradır. İrəli sürdüyü müsbət şah surətlərini 
mükəmmələşdirir. Onları elmli, ədalətli, ölkə qeydinə qalan, tədbirli 
görmək istəyir. “İskəndərnamə” əsərində yaratmış olduğu ideal hökmdarın  
- İskəndərin də arzuladığı xoşbəxt cəmiyyətin şahlar (Bəhramlar, 
İskəndərlər) tərəfindən yaradıla bilməyəcəyini düşünərək, dövlət üsuli-
idarəsi məsələsində yeni, hökmdarsız xalq hakimiyyəti  fikrinə gəlib çıxa 
bilmişdir”.299 

 
297 Yenə orada, s.166 
298 Gəncəvi Nizami. Xosrov və Şirin. Bakı, “Lider” nəşr, 2004, s.374 
299 Araslı Həmid. Şairin həyatı. Bakı, Gənclik, 1967, s.73-74 



 

107 
 

Ədalətli cəmiyyət və ideal dövlət anlayışını şərh edərkən Nizami 
Gəncəvinin müvafiq baxışlarına müraciət edən Məhəmməd Əmin 
Rəsulzadə böyük şair-filosofun “İskəndərnamə” də milli-demokratik dövlət 
nəzəriyyəsini təhlil etməyə çalışmışdır. Rəsulzadə yazır: “Nizamiyə görə, 
dövlət başçısı “sürüyə cavabdeh bir çobandır”. Hətta bundan da 
məsuliyyətli bir mövqedədir. Başdakı beyin bədənin bütün üzvlərini idarə 
etməkdə hansı mövqedədirsə, dövlət başçısı da onun kimidir. “Əl ayağın 
fəaliyyətindən razı deyilsə, cavabdeh başdır”. Fərd dövlətə münasibətdə 
müəyyən vəzifələri icra etməyə borcludur. Amma fərd hər hansı dövlətdə 
yalnız vəzifə daşımağa borclu deyil, həm də bir sıra hüquqlara malikdir”.300 
T ürk hökmdarını ədalətli və vicandlı olmağa çağıran Nizamiyə görə türk 
hökmdarları heç bir zaman zalım və ədalətsiz olmamışlar, Sultan Səncərin 
buna uyğun olmayan davranışı isə Türk adına şərəf gətirmir.301 

M.Ə.Rəsulzadə dövlətdə fərdin rolunu xüsusilə dəyərləndirməklə 
yanaşı, onun vəzifələrini də göstərir. Dövlət başçısı dövləti idarə edən bir 
şəxs kimi fərdə nisbətən daha məsuliyyətli olmalıdır. Ancaq bu o demək 
deyil ki, fərd məsuliyyəti dövlət başçısının, və yaxud vəzifə sahiblərinin 
üstünə ataraq tamamilə geri çəkilməlidir. Ona görə də, Rəsulzadə 
N.Gəncəvi kimi, dövlətin idarə olunmasında məsləhətləşmələri önəmli 
sayır: “Nizamiyə görə, iqtidar ilə təmkin bir-birini tamamlayan şeylərdir: 
“Güclü ol, amma təmkinini əldən vermə”. Dövlətin idarə olunmasında şair 
məsləhətləşmə tərəfdarıdır”.302 

Nizamiyə görə dövlət başçılarından başqa ölkə üçün dost və düş-
mən təsəvvür etmək olmaz. Millət əgər öz vəzifəsini yerinə yetirsə, düşmən-
lər də dost olacaqlar. Əgər öz vəzifəsini yerinə yetirə bilməzsə, dostlar da 
düşmən olarlar. 

Rəzulzadəyə görə, Nizaminin baxışlarına uyğun dövlət idarəsini 
reallaşdıran hökmdar İskəndərdir. Rəsulzadənin Nizaminin İskəndərinə və 
onun işlərinə xüsusi yer verməsi təsadüfi deyil. O, Nizaminin 
“İskəndərnamə”də yaratdığı ideal cəmiyyəti özü də görür: “ İskəndərin 
şəxsində Nizami biliyə, hikmətə və sənətə bağlı olan ziyalı bir hökmdar 
görür. Filosoflar, alimlər və ədiblər tərəfindən əhatə olunmuş bu hökmdarın 
özü də xarakter (səciyyə), cəsarət və qəhrəmanlığı ilə bərabər, alim, filosof 
və tədbirli bir insan kimi tanınır. Ona müavinlik edən vəzir Yunanıstanın ən 
məşhur filosofu Ərəstundur (Aristotel). Sarayında Yunanıstanın bütün 
tanınmış filosof və alimlərindən təşkil olunmuş Dövlət Şurası tipli yüksək 
bir məclis vardır”.303 

 
300 Rəsulzadə M.Ə. Azərbaycan şairi Nizami. Bakı: Azərnəşr, 1991, s.213 
301Gəncəvi Nizami. Sirlər xəzinəsi. Bakı: “Lider”, 2004, s.111 
302 Rəsulzadə M.Ə. Azərbaycan şairi Nizami. Bakı: Azərnəşr, 1991, s.215 
303 Yenə orada, s.216 



 

108 
 

Fikrimizcə, N.Gəncəvinin “İskəndərnamə”ni yazmaqda məqsədi 
yalnız Makedoniyalı İskəndərin timsalında adil hökmdarı, ədalətli 
cəmiyyəti təsvir etmək deyil, eyni zamanda T ürk millətinin qədimliyini, 
T ürk inanclarını, Türk adət-ənənələrini və sairəni dünyaya tanıtdırmaq 
olmuşdu. Bu baxımdan N.Gəncəvinin Makedoniyalı İskəndəri T ürk 
dünyasının bir hissəsi olan Azərbaycana, daha sonra Qıpçaq elinə aparması 
təsadüfi ola bilməzdi. N.Gəncəvinin burada başlıca məqsədi Azərbaycanda, 
Qafqazda, Orta Asiyada və başqa yerlərdə yaşayan türklərin adət-
ənənələrini, mədəniyyətini, düşüncələrini açıqlamaq olmuşdu. Məsələn, 
İskəndəri Qıpçaq elinə aparan N.Gəncəvi yazır ki, Qıpçaq türklərinin adət-
ənənələri böyük fatehi mat qoyur. Xüsusilə qadınların üzlərini örtməməsi 
və kişilərdən qaçmaması İskəndəri təəccübləndirir. İskəndər qıpçaqların 
ağsaqqallarını başına yığaraq bu adətlərindən əl çəkməyə çağırır: “Örtülü 
dedi çöl qıpçaqlarına: “Üzünü gizləmək xoşdur qadına””.304 Qıpçaq türkləri 
isə İskəndəri başa salırlar ki, onlar adətlərini dəyişməyəcəklər, makdeoniyalı 
fateh isə hiylə işlətməklə istəyinə çatır.  

Məhəmməd Əmin Rəsulzadəyə görə, ideal cəmiyyətdə zor heç 
nəyi həll etməməlidir. Demokratik cəmiyyət M.Ə.Rəsulzadənin dövlət 
siyasətinin tərkib hissəsi idi. Bu onun düşüncələrinə hakim kəsilib və sosial-
fəlsəfi dünyagörüşünə mühüm təsir edib. O, Nizaminin də axtarıb tapdığı 
bu ideal dövlət fəlsəfəsini fikirlərində inkişaf etdirir: “Hər böyük və həqiqi 
sənətkar kimi Nizami də millilik və vətənsevərlik xüsusiyyəti daşımaqla 
bərabər, yaratdığı obrazlarla təlqin etdiyi fikir meydanında milli çərçivədən 
kənara çıxımış, bütün bəşəriyyətə şamil olan duyğularla həyacanlanmış, 
millətlər və ölkələrin fövqündə olduğu kimi, dövrlər və əsrləri yarıb keçən 
yüksək və dünyaya şamil bir qayğıya cavab verə biləcək “söz”ü tapmağa 
çalışmışdır. Bizim qənaətimiz ilə bu “söz” İskəndərin möcüzəsində 
tapılmışdır. Bu möcüzə bugünkü bəşəriyyətlə birlikdə bizim də 
gerçəkləşməsini görmək istədiyimiz idealdır. Millətlərə yalnız mənəvi 
avtoritetlə nüfuz etmək, ruhlarını anlayaraq varlıqlarına qarşı ehtiram 
etmək”.305  

M.Ə.Rəsulzadə Nizaminin yaratdığı həmin ideal cəmiyyətin Sovet 
dövründə kommunizm quruluşuna oxşadılmasına etiraz edirdi. 
M.Ə.Rəsulzadə, Nizaminin ideal cəmiyyəti ilə bolşeviklərin kommunizm 
ideologiyası arasında heç bir oxşarlığın olmadığını ortaya qoyurdu: 
“Nizaminin “Cənnət şəhər”i dindardır, sovet cənnəti isə dinsizdir. Birincisi 
Allahı tanıyır, o birisi isə rədd edir. Birincidə yalan söylənməz, ikincidə isə 
yalan ən böyük təbliğat silahıdır. Birincidə sevgi əsas ikən, ikincidə sinif 
qovğası əsasdır. Birincidə heyvanlar belə təhlükəsiz yaşadığı halda, ikincidə 
insanlar daim ölüm qorxusu altındadır. Birincidə qan tökmək haram ikən, 

 
304Gəncəvi Nizami. İskəndərnamə. Bakı: “Lider”,2004, s.314 
305 Rəsulzadə M.Ə. Azərbaycan şairi Nizami. Bakı: Azərnəşr, 1991, s.29-30 



 

109 
 

ikincidə qanlılıq əsasdır. Birinci oğurluq nədir bilmir, ikincidə isə oğurluq 
ən qanlı polis rejimidir. Birinci casusluq bilməz, ikincidə hamı casusdur. 
Birinci silahsız və dindar, ikinci, təpədən-dırnağa qədər silahlıdır. Birinci, 
fitnə nədir bilməz, ikinci, bütün dünyanı bürüyəcək bir fitnə yuvasıdır. 
Sözün qısası: dini əxlaqa və ictimai anlayışa əsaslanan “Nizami sosializmi” 
ilə dini rədd edən və siniflər qovğasını əsas tutan qanlı “rus sosializmin” bir-
birinə bənzər heç bir tərəfi yoxdur!.. Fəqət, bizim fikrimizcə, sevgi ilə nifrət, 
rəhmət ilə lənət nə qədər bir araya sığa bilərsə, Nizami ilə bolşeviklər də o 
qədər birgə ola bilərlər!…” .306  

Bununla, M.Ə.Rəsulzadə bolşeviklərin öz aləmlərində 
N.Gəncəvinin ideal cəmiyyətinə bənzətdiyi kommunizmin əsassız 
olduğunu bəyan edirdi. Onun fikirincə, Nizaminin ideal cəmiyyəti dinsiz 
Sovet İmperiyası ilə deyil, Azərbaycan Cümhuriyyəti ilə bərabər tutula 
bilər. 

Prof. Yevgeni Bertels hesab edir ki, Nizami Gəncəvi “Sirlər 
xəzinəsi”ndə öz mürşidlərinin nəzəriyyələrinə əməl edərək fikirlərini sufi 
poemasına məxsus formada ifadə etmiş, burada dini normalar birinci 
planda durmuşdur. O, yazırdı: “Lakin poemanın mahiyyətinə diqqətlə 
baxdıqda, poemanın əsas vəzifəsi – bu dünyadakı həyatı təşkil etmək, 
ölkənin səadət və tərəqqisini təmin etmək yollarını hökmdara öyrətmək 
olduğunu görürük. Burada məzhəb prinsipləri, əlbəttə, öz qüvvəsini 
saxlayır, bu epoxada başqa şey gözləm ək də olmazdı, ancaq bunlar, 
hakimlərin intereslərini yox, bəlkə rəiyyətin haqq və azadlığını qoruyan 
prinsiplər kimi izah edilir”.307 

Y.Bertelsin fikrincə, bu poemanın əsas qayəsi siyasi məsləhətlərlə 
hökmdarları maarifləndirməkdir. Başqa sözlə, bəşəriyyət şərəfini özündə 
təcəssüm etdirən, insan səadətinin yaradıcısı olan əzəmətli zəhmətkeş 
obrazı şaha qarşı qoyulur. Nizamiyə görə yaşamaqdan məqsəd əməkdir: 
“Biz dünyaya əmək üçün gəlmişik, Boş danışıqlar üçün gəlməmişik”. 
Y.Bertels yazırdı: “Bu əmək hər zaman  sərvət gətirmir, çox vaxt 
zəhmətkeşin mükafatı “qarın üçün bir parça çörək, bir udum da su” olur;  
buna baxyaraq yenə də sərvət qarşısında alçalmaq lazım gəlmir: “Mən mal-
dövlət üçün kimsəyə əl uzatmaram, Sənə də heç vaxt əl uzatmaram”. 
Demək, Nizaminin birinci poemasının əsas fikri insan cəmiyyətinin 
ədalətsizliyini meydana qoymaq və bu ədalətsizliyi aradan götürmək üçün 
yollar axtarmaqdır. Sonra görəcəyimiz kimi, bu fikir şairi bütün həyatında  
məşğul etmişdir. Bu poemadakı ayrı-ayrı qeydlər, şairin həyatının sonunda 
birləşir və qardaşcasına qurulmuş azadlıq dövlətinin təsvirini yaradır. Bu elə 

 
306 Yenə orada, s.211-212 
307 Bertels Yevgeni. Böyük Azərbaycan şairi Nizami (Epoxası, həyatı, yaradıcılığı). Bakı, EA 

Azfil Nəşriyyatı, 1940, s.55-56 



 

110 
 

bir dövlətdir ki, orada vahid icmanın üzvləri bərabər əsalar üzrə çalışırlar”.308 

Y.Bertels hesab edir ki, Nizami “Xosrov və Şirin” poemasında isə 
ayrı-ayrı iki sinfin nümayəndəsi kimi Xosrovla Fərhadı qarşı -qarşıya 
qoymudşur: “Demək Nizami iki sinfin nümayəndəsini üz-üzə çarpışdıraraq, 
məzlum sinif nümayəndəsinin həlak olmasını göstərmişdir. Nizami o 
zaman bu cür toqquşmaların ancaq belə bir nəticə verəcəyini təsdiq etmiş 
olsa da, eyni zamanda göstərir ki, Fərhadın ölümünə səbəb hakimin 
xəyanətidir. Nizami demək istəyir ki, şərəfli, mərd-mərdanə döyüşdə hakim 
pəhləvana üstün gələ bilməz, bu pəhləvan indi məğlub olsa da, o, tez-gec öz 
haqqının tələb edəcək və alacaqdır! Bu fikirdə şəhərin möhkəmlənən 
qüvvəsi özünü göstərir”.309  

Nizaminin “İskəndərnamə” poemasına gəlincə, Bertels yazır ki, o, 
öz qəhrəmanını üç simada göstərmək istəmişdir: “O İskəndəri – hakim, 
filosof və nəhayət peyğəmbər simasında göstərməyə çalışır: 

Bəziləri bunu tac sahibi  

Ölkələr hamisi, daha artıq, üfüqlər fatehi adlandırır. 

Onun yaxın adamlarından olan digərləri 

Ona həkim şəhadətnamsəi vermişdir. 

Daha başqaları, saflığına və dinə qarşı çoşqun  münasibətinə görə 

Onu peyğəmbər saymışlar. 

Mən isə həkimlərin səpdiyi üç toxumdan  

Meyvəli bir ağac yetişdirmək istəyirəm. 

Əvvəlcə mən səltənətlərin qapısının döyəcək 

Və ölkələrin fəth edilməsindən bəhs edəcəyəm. 

Sonra onun həkimliyindən bəhs edəcəyik və 

Qədim tarixi canlandıracayıq. 

Bundan da sonra peyğəmbərliyin qapısını döyəcəyik. 

Çünki Tanrı özü onu peyğəmbər adlandırmışdır. 

Üç hissə tərtib etmişəm, hər biri xəzinə çeşməsidir. 

Bunların hər birinin üzərində mən ayrı-ayrı çalışmışam. 

Bu üç dəniz, bu üç dürr ilə 

Mən dünyanın ətəyini xəzinə ilə dolduracağam. 

 Nizami üç hissədən bəhs edir, ancaq yuxarıda gördüyümüz kimi 
əsər iki hissədir. Məlum olur ki, ikinci və üçüncü hissə birləşdirilmişdir, 

 
308 Yenə orada, s.59-60 
309 Yenə orada, s.72 



 

111 
 

çünki Nizami həkim ilə peyğəmbər arasıında sərhəd qoya bilməmişdir. 
Bəlkə də burada göstərilməsi uzun olan və şairin söyləmək istəmədiyi 
səbəblər də vardır. Məsələnin belə qoyuluşu burada Nizamini Firdovsidən 
ayrır.  Firdovsi İskəndəri yalnız qəhrəman simasında vermişdir”.310 

Nizami İskəndəri bir filosof kimi təsvir edərkən fəlsəfəyə aid bir çox 
məsələlərə toxunmuşdur. Bertelsə görə, xüsusilə də, əsərin son fəsillərində 
fəlsəfi məsələlər əsas yer tutmuşdur: “Sonuncu fəsillər qrek alimlərindən, 
məşhur Qermes Trismeqistdən, musiq inin əsrarlı qüvvəsindən və 
İskəndərin Diogenlə müsahibəsindən bəhs edir. Bu giriş fəsillərindən sonra 
İskəndərin özünün fəlsəfi bacarığını göstərən fəsil gəlir. Bu fəsil İskəndərin 
hind alimi ilə etdiyi mübahisə ilə başlanır. Hind alimi İskəndərə bir sıra sual 
verir. Bu suallar təxminən belə idi: dünya daimidir, ya yox, ruhun mahiyyəti 
nədən ibarətdir, röya nədir, astrologiya  müsbət elmdirmi və sairə. Bütün 
bunlar XII əsrin bütün görkəmli alimlərini məşğul edən ən mühüm 
problemlər idi. Bu fəsil romanın qrek orginalında da var, ancaq Nizami bu 
problemləri özü üçün maraqlı olan  məsələlərlə əvəz etmişdir. Birinci 
mübahisənin ardınca dünyanın yaranması haqqında disput başlanır; bu 
mübahisəni İskəndərin sarayında yaşayan yeddi qrek həkimi – Aristotel, 
Tianslı Apolloniy, Sokrat, Platon, Fales, Profiriy və Hermes aparır. 
Görüldüyü kimi, Nizami xronologiya ilə çox da hesablaşmamışdır. Nizami 
fəlsəfə tarixini xülasə etmək deyil, bəlkə, özü məlum olan bütün qədim qrek 
teoriyalarını qarşılaşdırmaq istəmişdir”.311 

Nizami “İskəndərnamə”də yazır: 

Kimsənin qəlbinə heç toxunmadan, 

Yeddi filosofu seçdi bu zaman. 

Ərəstu – tədbirli bir vəzir idi. 

Bəlinas – cavanmərd, Sokrat – pir idi. 

Valislə Əflatun bir də Fərfiryus – 

Heyrandı onlara o rühülqüds. 

Y.Bertels gesab edir ki, Nizami həmin filosoflarla İskəndəri 
görüşdürməklə hökmdarı insan biliyinin pillələri ilə ən yüksək nöqtəyə 
çatdırmışdır: “Burada qeybdən bir səs onun dünyaya peyğəmbər 
göndərildiyini xəbər verir. O bəşəriyyəti ayıltmalı və yaxşılığı dərk etmək 
yoluna çağırmalıdır. 

Sən bu köhnə tağı yenidən tikməli, 

Üfüqləri tər-təmiz yumalısan. 

 
310 Yenə orada, s.112-113 
311 Yenə orada, s.120-121 



 

112 
 

Dünyanı divlərin ədalətsizliyindən azad etməli, 

Yatanları, başlarını quxudan qaldırmağa məcbur etməli, 

Əqlin üzündən pərdəni qaldırmalısan. 

İskəndər bu əmri alaraq yenidən uzun səyahətə hazırlaşır. İndi ona 
başqa silah lazımdır – ona hikmət silahı lazmdır. Filosoflardan Aristotel, 
Platon və Sokrat onun üçün “Hikmət kitabları” yaradırlar. Nizami bu 
kitabdan parçalar verir. Nizaminin bütün dünyagörüşü sərt, lakin son 
dərəcə yüksək əxalqi səviyyədə olan nəzəriyyələri yığcam bir formada bu 
kitablarda verilmişdir”. 312  

Nizami “İskəndərin yeddi alim ilə xəlvətə çəkilməsi” bölümündə 
filosofları bir yerə yığdıqdan  sonra onlara dünyanın yaradılışı haqqında sual 
verir. Həmin suala ilk növbədə, Aristotel belə cavab verir:  

Əvvəl vardı ancaq bir hərəkət, 

Onu iki yerə ayırdı sürət. 

Bu iki hərəkət gəlib bir yerə, 

Yeni bir hərəkət doğurdu hərə. 

Əvvəlki hərəkət ayrıldı yenə, 

Bu üçü qoşuldu biri-birinə. 

Üç xətt zahir oldu üç hərəkətdən, 

Üç dövrə yarandı ondakı xətdən. 

Mərkəzdən ayrıldı həmin dövrələr, 

Yaranıb ortaya çıxdı bir cövhər. 

Cövhər keşməkesdən doğub parladı, 

“Hərəkət eyləyən cism” oldu adı. 

Bundan sonra Nizami, filosofun Göy, Yer, – dörd ünsür – od, su, 
torpaq və hava, daha sonra bitkilər və nəbatat haqqında fikirlərini poetik 
dillə təqdim edir. Bu və bundan sonra da görürük ki, Nizami filosofların 
fikirlərini oxucuya təqdim edərkən həm onların yaradıcılığına bələdliyini 
nümayiş etdirir, həm də onlara yaradıcı münasibətini göstərir. 313 

Həmid Araslıya görə, Nizami İskəndər surəti vasitəsilə öz 
ideyalarını və elmi biliklərini ifadə etməyə çalışmışdır. 314 Araslı Nizaminin 
dilindən yazırdı: “Mən İskəndər simasında ədalətli bir hökmdar yaratmışam 
ki, tartixdbə belə bir şəxsiyyət olmayıb. Onun əməllərilə öz arzularımı 

 
312 Yenə orada, s.121 
313 Eyvazov Seyf əddin. Nizami G əncəvinin f əlsəfi görüşl əri. 
https://tehsil.biz/news/az/18467/Nizami-Gncvinin-flsfi-grlri 
314 Araslı Həmid. Şairin həyatı. Bakı, Gənclik, 1967, s.157 

https://tehsil.biz/news/az/18467/Nizami-Gncvinin-flsfi-grlri


 

113 
 

verməyə çalışmışam. Mən istəyirəm ki, dövlət başında duran hökmdarlar 
ədalətli olsun, bilikli olsun, alimləri öz ətrafında birləşdirsin. Onların 
məsləhətlərilə yer üzündə xoşbəxt və ədalətli yaşayış qurulsun. İnsanlar 
xoşbəxt yaşasın, zəhmətə və hünərə düzgün qiymət verilsin”. 315 

Y.Bertels isə hesab edir ki, Nizami, İran mədəniyyətinin üstün yer 
tutduğu rayonlarda yaranmış ənənlərə əsaslansa da, böyük dahi Firdovsinin 
qarşısında baş əysə də, o, “Şahnamə”də İran aristokratiyasının çox aydın əks 
etdirilən siyasi nəzəriyyələrini qəti surətdə rətt etmişdir: “Bu son dərəcə 
mühümdür. Çünki bu vəziyyət aydın göstərir ki, Nizami, Azərbaycanı 
İranın bir hissəsi hesab etmir, o Azərbaycanın müstəqil və azad olmasını 
ciddi surətdə təkid edir. Lakin bununla bərabər şairdə şovinistlik meyli 
yoxdur. Biz o zamankı Azərbaycan şəhərlərinin internasional xarakterini 
gördük; biz açıq gördük ki, daha sonralar kapitalizm sayəsində baş verən 
milli qırğın və ədavət, o zamanlar heç yox imiş. Zəhmətkeşlərin səadətini 
axtaran şəxs Nizaminin nəzərində dost, bunlara zülm edən isə - düşməndir. 
Nizami üçün milliyyət, dil və din çox da əhəmiyyətli deyildir. Poemada, 
ruslardan başlamış uzaq Hindistan və Çinə qədər onlarca başqa-başqa 
xalqlar bizim gözümüzün önündən keçir. Lakin biz Nizaminin əsrələrində 
heç bir yerdə belə bir şeyə rast gəlmirik ki, Nizami bir şəxsi filan xalqa 
mənsub olduğuna görə pisləsin”.316  

Doğrudan da, Nizamnin əsərlərində türk ya da qeyri-türk bütün 
xalqlara bərabər, ədalətli münasibəti görürük. Sadəcə olaraq yuxarıda da 
qeyd etdiyimiz kimi, Nizami Gəncəvi türklüyə münasibətdə onu 
ədalətliliyin, paklığın, humanizmin, insanlığın sinonimi kim i qələmə 
vermişdir. 

Nəticə. Nizami Gəncəvinin irsi bir daha təsdiq edir ki, orta əsr 
Azərbaycan T ürk ziyalılarının əksəriyyəti (Ə.Xaqani, Qul Əli, F.Nəimi, 
İ.Nəsimi, M.Füzuli və b.) islamaqədərki dini-fəlsəfi təlimlərdən üstünlüyü 
tanrıçılığa, eləcə də türk adət-ənənələrinə, türk mədəniyyətinə vermiş, etnik 
mənsubiyyətlərinin türk olduğunu göstərmiş və zərdüştilikdən, fars 
atəşpərəstliyindən çox uzaq olmuşlar. Bu baxımdan hazırda bəzi elmi 
ədəbiyyatlarda Azərbaycanda orta əsrlərdə qədim dini-fəlsəfi təlimlərin – 
zərdüştiliyin, atəşpərəstliyin davamı kimi yalnız məzdəkilik, xürrəmilik və 
başqalarının olması haqqında qeyd olunan mülahizələr fikrimizcə, doğru 
deyildir. Hər halda bu iddia da bulunan tədqiqatçılar, müəlliflər nədən onu 
da qeyd etmirlər ki, Azərbaycan T ürk xalqının qədim dinlərinin – 
şamanizm, tanrıçılıq, maqların təlimi və başqalarının davamı kimi orta əsrdə 
islam qəbul olunmuş, eləcə də İslam dini əsasında yaranmış sufilik, hürufilik 

 
315 Yenə orada, s.169 
316 Bertels Yevgeni. Böyük Azərbaycan şairi Nizami (Epoxası, həyatı, yaradıcılığı). Bakı, EA 

Azfil Nəşriyyatı, 1940, s.140 



 

114 
 

və başqa təriqətləri Azərbaycan T ürk ziyalıları öz qədim dinləri ilə 
uzlaşdırmağa çalışmışlar.  

Bizcə, bütün bunları, yəni Nizami Gəncəvinin yaradıcılığındakı 
türklük, Türk fəlsəfəsi, İslamlıq, islamlıq fəlsəfəsini ən dərindən və 
mükəmməl şəkildə tədqiq edən, bütün incəliklərinə qədər meydana qoyan 
böyük mütəfəkkir, milli ideoloq Məhəmməd Əmin Rəsulzadə olmuşdur. 
Belə ki, milli ideoloqmuz “Azərbaycan şairi Nizami” əsərində digər 
mövzularla yanaşı, Nizaminin türklük və islamlıq fəlsəfəsini hərtərəfli və 
əsaslı şəkildə ortaya qoymağı bacarmışdır. Ən  əsas məsələlərdən biri də 
odur ki, Rəsulzadə bir tərə fdən N.Gəncəvinin islamlıq və türklük 
fəlsəfəsinin mahiyyətini göstərməyə çalışmış, digər tərəfdən isə onları 
insanlıq fəlsəfəsi ilə uzlaşdırıb, tutarlı dəlilərlə ustalıqla aşkara çıxarmışdır. 
Eyni zamanda, Nizami Gəncəvinin irsi ilə bağlı Mirzə Fətəli Axundov, 
Mirzə Məhəmməd Axundzadə, Yevgeni Bertels, Həmid Araslı, Zümrüd 
Quluzadə, Yadigar Türkel,  Zakir Məmmədov, Məhəmmədəli Tərbiyət, 
Süleyman Təkinər və başqaları  dəyərli araşdırmalar aparmışlar.  

 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

 

Ağamirov Cahan. İran ədəbiyyatşünaslığında Nizami Gəncəvi 
irsinin öyrənilməsi və tədqiqi. Bakı, 2015  

Axundzadə M.F. Əsərləri. Üç cilddə. III cild. Bakı, “Şərq-Qərb”, 
2005 

Axundzadə Mirzə Fətəli. Əsərləri. Üç cilddə. II cild. Bakı, “Şərq-
Qərb”, 2005 

Araslı Həmid. Nizami Gəncəvi. Bakı, 1947  

Araslı Həmid. Şairin həyatı. Bakı, Gənclik, 1967 

Azərbaycan Sovet Ensiklopediyası. 10 cilddə, X cild. Bakı, 
Azərnəşr, 1987 

Bertels Yevgeni. Böyük Azərbaycan şairi Nizami (Epoxası, həyatı, 
yaradıcılığı). Bakı, EA Azfil Nəşriyyatı, 1940 

Cəfər Məmməd. Nizaminin fikir dünyası. Bakı, “Elm”, 1982 

Eyvazov Seyfəddin. Nizami Gəncəvinin fəlsəfi görüşləri. 
https://tehsil.biz/news/az/18467/Nizami-Gncvinin-flsfi-grlri 

Ələkbərli Faiq. “Nizami Gəncəvinin irsində islamlıq məsələsi və 
M.Ə.Rəsulzadənin “Azərbaycan şairi Nizami” əsəri” // Azərbaycan 
İlahiyyat İnstitutunun təşkilatçılığı ilə “Dini-irfani və fəlsəfi kontekstdə 
Nizami Gəncəvi yaradıcılığı” mövzusunda Respublika elmi konfrasının 
materialları (21 may 2021). Bakı, “Nurlar” NPM, 2021 

https://tehsil.biz/news/az/18467/Nizami-Gncvinin-flsfi-grlri


 

115 
 

Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-
XX əsrlər).  II hissə. Bakı, “Elm və təhsil”, 2020 

Ələkbərli Faiq. Nizami Gəncəvi irsində türklük və insanlıq 
məsələləri // “Şərq fəlsəfəsi problemləri”. Beynəlxalq elmi-nəzəri jurnal. 
Bakı, Elm və təhsil, 2020, səh. 99-107 

Ələkbərov Faiq. Milli ideologiya probleminə tarixi-fəlsəfi baxış (I 
hissə). Bakı, “Təknur”, 2011  

Gəncəvi Nizami. Xəmsə. Bakı, “Maarif”, 2012 

Gəncəvi Nizami. Xosrov və Şirin. Bakı, “Lider” nəşr., 2004 

Gəncəvi Nizami. İskəndərnamə. Bakı, “Lider” nəşr., 2004 

Gəncəvi Nizami. Leyli və Məcnun. Bakı, “Lider” nəşr., 2004 

Gəncəvi Nizami. Sirlər xəzinəsi. Bakı, “Lider” nəşr., 2004 

Gəncəvi Nizami. Yeddi Gözəl. Bakı, “Lider” nəşr., 2004 

Habibbeyli İsa. Nizami Gencevi Azerbaycandan dünyaya. Ankara, 
Bengü yayınları, 2021 

Hüseynov Heydər. Azərbaycanda XIX əsr ictimai və fəlsəfi fikir 
tarixindən. Bakı,“Şərq-Qərb”, 2007 

İbrahimov Əli. Azərbaycanın ictimai-siyasi fikir tarixində ədalətli 
hökmdar problemi (N.Gəncəvinin ideya irsinin materialları əsasında). 
Bakı, “Təknur”, 2010 

Köçərli Firudin bəy. Azərbaycan türklərinin ədəbiyyatı. İki cilddə, 
2-ci cild. Bakı, “Avrasiya-Press”, 2005 

Quluzadə Zümrüd. Nizami Gəncəvi//Azərbaycan fəlsəfə tarixi. I 
cild.  Bakı: “Elm” 2014 

Məmmədov Məmməd. Azərbaycan ədəbi tənqidi. Müntəxabat. 
Bakı, “Tural-Ə” NPM, 2002 

Məmmədov Zakir. Azərbaycan fəlsəfəsi tarixi. Bakı, “Şərq-Qərb”, 
2006 

Məmmədov Zakir. Nizaminin fəlsəfi düşüncələri. Bakı, “Elm”, 
2000 

Mirzəyeva Şükufə. Heydər Hüseynov. Bakı, Azərbaycan SSR 
Siyasi və Elmi Bilikləri yayan Cəmiyyət, 1957 

Rəsulzadə Məhəmməd Əmin. Azərbaycan şairi Nizami. Bakı, 
“Azərnəşr”, 1991 

Rəsulzadə Məhəmməd Əmin. Azərbaycan şairi Nizami. Bakı, 
“Çıraq”, 2008  

Rəsulzadə Məhəmməd Əmin. Azərbaycan şairi Nizami. Bakı, 



 

116 
 

“Təknur”, 2011 

Rəşidəddin Fəzlullah. Oğuznamə. Bakı:  Azərbaycan Milli 
Ensiklopediyası NPB, 2003 

Şahaliyeva Mətanət. Cənubi Azərbaycan poeziyasının inkişaf 
problemləri (XIX əsrin ikinci yarısı). Bakı, “Elm və təhsil”, 2019 

Təkinər Süleyman. Əsərləri (“Azərbaycan mühacirət ədəbiyyatı 
kitabxanası” seriyası, VI cild). Bakı, “Elm və təhsil”, 2022 

Tərbiyət Məhəmmədəli. Danişməndani -Azərbaycan. Bakı, 
Azərnəşr, 1987 

Türkel Yadigar. Nizami Gəncəvinin siyasi və dini-ideoloji baxışları. 
Bakı, “Təknur”, 2010 

Мирзоева Шукюфа. Из истории эстетическ ой мысли 
Азербайджана (XIX –начало XX века). Баку, “Элм”, 1981  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

117 
 

VI FƏSİL  

HACI ZEYNALABİDİN ŞİRVANİNİN 

DÜNYAGÖRÜŞÜ  
 

Giriş . 1779-cu ildə Şamaxı şəhərində ruhani ailəsində dünyaya 
gələn Azərbaycan Türk mütəfəkkiri Hacı Zeynalabidin Şirvani (1779-
1838) uşaq yaşlarında digər ailə üzvləri ilə birlikdə Kərbəlaya köçmüşdür.317 
Atası Axund İskəndər bəy Şirvani Kərbəlada dərs deməyə başlamış, Şirvani 
də ilk təhsilini bu mədərəsədə almışdır. Kərbəlada aldığı biliklərlə  qane 
olmayan Şirvani, 1796-cı ildə təhsilini başa vurmaqdan ötrü Bağdad 
şəhərinə getmişdir. Zeynalabdin Bağdadda fəlsəfə, tibb, astronomiya və 
riyaziyyatı, habelə müxtəlif dilləri öyrənməkdə davam etmişdir. 318 Bağdad 
kitabxanalarında olan səyahətnamələr, bütün Şərq dünyasından buraya 
axışıb gəlmiş alimlərin, şəhərin ziyarətinə gələn zəvvarların söhbətləri gənc 
istedadlının  nəzərlərində yeni bir dünya açmışdır. Dünyanı görmək və 
onun möcüzələri ilə həmyerlilərini tanış etmək elə həmin vaxtdan gənc 
Zeynalabdinin həyat məqsədinə çevrilmişdir.319  

Şirvani 17 yaşa çatdıqdan sonra biliklərini təkmilləşdirmək məq-
sədilə bir çox ölkələrə, o cümlədən Əfqanıstan, İraq, Türkiyə, Misir, Suriya, 
Hindistan, Orta Asiya və digər ölkələrə səyahətlər etmişdir. 320 

Fazil Qaraoğlu yazır ki, 1805-ci ildə Hacı Zeynalabdinlə görüşən 
ingilis tədqiqatçı Mark Vilsonun tarixi şəxsiyyətimiz olan səyyahın əsərləri, 
səfərləri ilə ciddi şəkildə maraqlanması azərbaycanlı səyyahın irsinin bəşəri 
mahiyyət daşıdığını göstərir: “Şirvani Hindistan əhalisinin etnogenezi, dini-
fəlsəfi axınlar, təsərrüfat həyatı, yaşayış məskənləri, yaşayış evləri, 
sənətkarlıq və s. haqqında məlumatlarda sadəcə təsvirlə kifayətlənmir, 
izahlar, şərhlər verir. Kəşmir əhalisinin türk mənşəyi, burada türk və hind 
etnosları arasında assimilyasiya proseslərinin getməsi, Kəlküttənin ingilis 
koloniyasının mərkəzi olması, Dehlinin mədəni həyatının türk-müsəlman 
dünyasından gələn ziyalılar, mütəfəkkirlərin fəaliyyəti ilə zənginləşməsi və 
s. barədə məlumatların tədqiqi müasir dövrdə də aktualdır. Yəni səyyah, 
tarixçi, filosof, şair Hacı Zeynalabdin Şirvaninin əsərləri XIX əsrin 

 
317 Bakıxanov A.A. Gülüstani-İrəm. Bakı, Azərnəşr, 1951,  s. 218 
318 Köçərli Firidun bəy. Azərbaycan Türk ədəbiyyatı tarixi materialları. I cild, 1-ci hissə. Bakı, 
Azərnəşr, 1925, s.88-89 
319 K ərəmov Nurəddin. Böyük səyyah, coğrafiyaşünas Hacı Zeynalabidin Şirvani. Bakı, Elm, 
1975, s.6-7 
320Очерки по истории азербайджанской философии.  т. 1. Баку, 1966, s. 322 



 

118 
 

əvvəllərində Hindistanın tarixi, etnoqrafiyası, maddi və mənəvi həyatı 
barədə geniş təsəvvür yaradır.  Onun irsinin tədqiqi Azərbaycanın 
Hindistanla tarixi mədəni-mənəvi əlaqələrinin bərpası baxımından mühüm 
əhəmiyyət daşıyır”. 321 

Akademik Heydər Hüseynova görə Z.Şirvaninin belə bir dövrdə 
meydana çıxması və məşhurlaşması təsadüfi olmamışdır. O, yazırdı: “XVIII 
əsrdə Azərbaycan xalqının tarixi İraq, Orta Asiya, Əfqanıstan, Hindistan, 
Yəmən, Ərəbistan, Misir, Sudan, Türkiyəyə səyahət etmiş, həmçinin öz 
vətəni Azərbaycanı tədqiq etmiş və Şirvan, Muğan, Ordubad, Naxçıvan, 
Ərdəbil, Ağsu, Dərbənd, Bakı, Bərdə, Təbriz, Gəncə və başqa şəhərlərdə 
olmuş coğrafıyaçı və etnoqraf alim Hacı Zeynalabdin Şirvanini elm 
meydanında irəli çəkdi. Hacı Zeynalabdin Şirvani sanballı əsərini - “Səyahət 
bağı”nı (“Büstanüs səyahə”) yaratmışdır, burada o, əlifba sırası ilə olduğu 
ölkələri, həmçinin bu ölkələrin sakinlərinin mədəniyyətini, həyat tərzini, 
adətlərini, dinini, təriqətlərini və i.a. müfəssəl surətdə təsvir etmişdir”. 322 

N.Kərəmov yazır ki, Osmanlı və Qacarların hökmdarları 
Z.Şirvanini öz saraylarında yaşamağa dəvət etmişlər. Hökmdarların oxşar 
təkliflərini qəbul etməyən Şirvani Qacarlarda fanatik ruhanilərin dəfələrlə 
qəzəbinə tuş gəlmişdir. O, əvvəlcə Tehrandan, daha sonra da Kirmandan 
sürgün olunmuşdur.323 

Eyni zamanda, Z.Şirvani “Təmkin” təxəllüsü ilə şeirlər də 
yazıb. Həmin şeirlər onun səyahətnamələrinə səpələnmiş və əlyazması 
Tehran mərkəzi kitabxanasında saxlanan “Divan”ında toplanmışdır. Bu 
nadir şəxsiyyətin digər əsərlərinin əlyazmaları Britaniya müzeyində, Paris 
Milli kitabxanasında, Sankt-Peterburqda və Tehranda saxlanılır.324 

1838-ci ildə Məkkəyə gedərkən gəmidə vəfat edən H.Z.Şirvani 
Ciddə şəhərinin Ümmana Həvva şəhər qəbiristanlığında dəfn еdilir. 325 

Onun əsas əsərləri “Səyahət bağçaları” (“Riyazü-s-səyahə”), “Səya-
hət bağları” (“Hədayiqü -s-səyahə”), “Səyahət gülüstanı” (“Bustanü-s-
səyahə”), “Büstanül-arifin” (“Ariflər bağı”, 1832) və “Kəşfül -maarif” 
(“Biliklərin kəşfi”, 1834) və başqalarıdır. O, həmin kitablarında həm gəzdiyi 
ölkələrin coğrafi vəziyyəti, adət -ənənələri, dini -fəlsəfi cərəyanları 
(məzdəkilik, hürufilik, nəqşbəndilik, ismaililik, nurbəxşilik, zeydilər, 

 
321Qaraoğlu Fazil. Tarixdə iz buraxanlar: Hacı Zeynalabdin Şirvani. “Bakı xəbər” qəzeti, 26 
dekabr 2017-ci il, s.15. 
322 Hüseynov Heydər. Azərbaycanda XIX əsr ictimai və fəlsəfi fikir tarixindən. Bakı, “Şərq-

Qərb”, 2007, s.25 
323K ərəmov Nurəddin. Qırx il səyahətdə. Bakı, Azərnəşr, 1977, s.25 
324Qaraoğlu Fazil. Tarixdə iz buraxanlar: Hacı Zeynalabdin Şirvani. “Bakı xəbər” qəzeti, 26 
dekabr 2017-ci il, s.15. 
325K ərəmov Nurəddin. Qırx il səyahətdə. Bakı, Azərnəşr, 1977, s.98-99 



 

119 
 

vəhabilər, qibtilər, mülhidilər, qədərilər, bektaşilər, safilər, mövləvilər və b.) 
haqqında məlumatlar vermiş, həm də dəyərli fəlsəfi-ictimai fikirlər irəli 
sürmüşdür.  Məsələn, Məhəmmədəli Tərbiyət “Səyahət bağçaları” 
(“Riyazü-s-səyahə”) əsər haqqında yazırdı: “...Bu kitab həqiqətən, çoxlu 
faydalı mətləbin xəzinəsi olub, müəllifinin bilikli olduğunu göstərən böyük 
bir sübutdur”.326 Muxtar Cəfərli “Kəşfül-məarif” əsəri ilə bağlı yazır ki, o, bu 
kitabda müxtəlif ölkələrin, xalqların və onların tarixi -coğrafiyası, dini, 
alimləri, ədibləri, şairləri və görüşdüyü hökumət başçıları haqqında 
yazmışdır. 327 

Eyni zamanda, H.Z.Şirvani Cəlaləddin Ruminin çoxcildli 
“Məsnəvi” (Bombey, 1895) əsərinə müqəddimənin müəllifidir. Onun 
şeirləri isə “Divan”ında toplanmışdır. Hacı Zeynalabdin Şirvaninin elmi və 
ədəbi fəaliyyəti bir sıra rus, Qərbi Avropa, Şərq və Azərbaycan tədqiqatçıları 
tərəfindən öyrənilmiş və yüksək qiymətləndirilmişdir. 328 Әsərlərinin 
əlyazmaları Londondakı Britaniya muzeyinin kitabxanasında, Paris Milli 
kitabxanasında, Tehran universitetinin Mərkəzi kitabxanasında, Misirin 
Xidiviyyə kitabxanasında, Rusiya EA Şərqşünaslıq İnstitutunun Sankt-
Peterburq şöbəsi kitabxanasında, Gürcüstan Әlyazmaları İnstitutunda 
saxlanır.  

Fəlsəfi görüşləri: Şərq-İslam mədəniyyətinin davamçısı olmaqla 
yanaşı, mütərəqqi ruhlu bir mütəffəkir olan Şirvaninin dünyagörüşündə 
panteizm mühüm yer tutmuşdur. Bununla bağlı fəlsəfə tarixçisi Əhməd 
Əminzadə yazırdı:  “H.Z.Şirvaninin fəlsəfi görüşlərinin əsasını panteizmlə 
birləşmiş idealizm təşkil edir. Mütəfəkkir İslam dininə inanırdı, lakin onu 
başqa müsəlman dindarlardan fərqləndirən başlıca cəhət bundan ibarət 
olmuşdur ki, o, dini ehkama fanatik və ortodoksal münasibət 
bəsləməmişdir. Onun dünyagörüşü üçün azadfikirlilik və başqa dinlərə, 
təriqətlərə hörmət etmək hissi böyük üstünlük təşkil etmişdir”.329 

H.Z.Şirvaninin panteizmi nemətullahi təriqətinə  (Nemətullahi 
təriqətinin bansi, başçısı panteist-sufi Seyid Nurəddinşah Nemətullah Vəli 
olub, o, XIV əsrin sonu XV əsrin ilk yarısında Hələb, Kirman və digər 
yerlərdə yaşamışdır) bağlılıqda özünü büruzə vermişdir ki, 19-cu əsrin ilk 
yarısında Qacarlar dövlətində nematullahi təriqətinə münasibət birmənalı 
olmamışdır.  Məsələn, Qacarların hökmdarı Fətəli şah Qacar 
nemətullahilərə münasibətdə radikal mövqe tutduğu halda, onun vəlihədi 
Abbas Mirzə daha çox mötədilliyi ilə seçilmişdir. Yenilikçilik-islahatçılıq 

 
326 T ərbiyət Məhəmmədəli. Daneşməndan-e Azərbaycan. Tehran, 1314 (1935), s. 170. 
327 C əfərli Muxtar. Azərbaycan elm və irfan sərdarları. Bakı, Nurlar, 2015,  s. 315 
328K ərəmov Nurəddin. Qırx il səyahətdə. Bakı, Azərnəşr, 1977, s.32 
329 Əminzadə Əhməd. Hacı Zeynalabidin Şirvani // Azərbaycan fəlsəfə tarixi. II cild. Bakı: 

“Elm” nəşriyyatı, 2014, s.651 



 

120 
 

tərəfdarı olan Abbas Mirzənin nemətullahilərə olan mötədil münasibəti 
Məhəmməd şah Qacar da davam etdirmişdir. Hətta, Məhəmməd şah Qacar 
nemətullahilərdən olan Hacı Mirzə Ağasını sədrəzəm, baş vəzir vəzifəsinə 
qədər irəli çəkmişdi. Rizvan Fərhadov yazır: “Şah, müəllimi və baş vəziri 
olan Mirzə Ağasını “şəriət və təriqət qübbəsinin dirəyi” adlandırır, şiə 
müqəddəslərinin türbələrinin əvəzinə sufi dərvişlərinin türbələrini ziyarət 
və təmir edirdi. Sədrəzmin sayəsində bir çox sufi təmayüllü ruhani yüksək 
vəzifələrə təyin edilmişdi. Ruhanilərin etirazına baxmayaraq, sarayın 
himayəsi nəticəsində Təbrizdə də Molla Rza Həmədani, Kövsərli Şah kimi 
nemətullahilər məhkəmələrdə və dövlət vəzifələrində xidmət edirdilər. 
Hətta, nadan ruhanilər tərəfindən “allahsız, kafir” sayılan, Fətəli şah 
tərəfindən təzyiqlərə məruz qalan və bir çox əlyazması məhv edilən 
nemətullahi şeyxi, Məstəlişah ləqəbli səyyah Hacı Zeynalabidin Şirvani baş 
vəzirlə arasında rəqabət olmasına baxmayaraq, ölənə qədər Məhəmməd 
şahdan maaş almış, şah ona Şiraz yaxınlığında kənd bağışlamışdır. Hacı 
Mirzə Ağası H.Z.Şirvaninin əvəzinə özü nemətullahilərin piri olmaq 
istəyirdi və sonunda Z.Şirvanini saraydan qovdura bilmişdi”.330  

H.Z.Şirvani haqqında ilk məlumatları qələmə alan Abbasqulu Ağa 
Bakıxanov “Gülüstani-İrəm” əsərində bu məsələ ilə bağlı yazırdı: 
“Zahirpərəstlərdən bəzisi onu kafir hesab etdilər. İran padişahının rəyini 
onun əleyhinə çevirməklə dəfi xəyalına düşdülər. O, Qələmröv yolu ilə 
Şiraza gəlib, oradan Kirmana getdi. Kirman hakimi İbrahim xandan çox 
əziyyət görüb yenə Şiraza qayıtdı. Hicri 1236-cı (=1821) ildə evlənmişdir. 
Oranın alimlərindən - müctəhid və təqlidçilərindən bəzisi onun əleyhinə, 
bəzisi də lehinə hərəkət etmişdir. Onlar öz mənfəətlərini özgənin zərərində 
görürdülər”. 331 

Həmin dövrdə bu təriqətə Hacı Məhəmməd Cəfər Qaragözlü 
rəhbərlik edirdi ki, o, Qaragözlü Məczub-Əlişah ləqəbi ilə məşhur idi.332 
H.Z.Şirvani Məczub-Əlişahı yüksək səviyyəli bir alim, gözəl əxlaqlı bir insan 
kimi səciyyələndirmişdir: “Mən övliyaların sultanı, möminlərin dəlili, 
aləmin gözəli, tayfaların pənahgahı, üfüqlərin qütbü və haqlı xəlifə olan 
Məczub-Əlişahın müridiyəm. O c ənabın bəndəliyini və o dərgahın 
müridliyini dünyaya ağalıq və insanlara şahlıq etməkdən üstün tutdum”. 333 

H. Z.Şirvani nemətullahiyyə təriqətinin 31-ci şeyxi idi. 1823-ci ildə 
o, təriqət rəhbərliyinin başına keçərək  “Məstəlişah” ləqəbini qəbul etmiş və 

 
330 Fərhadov Rizvan. Qacarlar dövründə sufizm: Zeynalabdin Şirvani nümunəsi. //Tarix, 

insan və cəmiyyət: Elmi -nəzəri və elmi-metodik jurnal /Azərbaycan Dövlət Pedaqoji 
Universiteti, 2021, №3(33), s.59 
331 Bakıxanov A.A. Gülüstani-İrəm. Bakı, Azərnəşr, 1951,  s. 219-220 
332 Quliyev Ağamir. Hacı Zeynalabdin Şirvani. Bakı, 1964, s. 94. 
333Şirvani H.Z. Riyazü-s-səyahə. (Fars dilində) Tehran, 1969, s. 583 

http://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=Tarix,+insan+v%C9%99+c%C9%99miyy%C9%99t:+Elmi-n%C9%99z%C9%99ri+v%C9%99+elmi-metodik+jurnal+/Az%C9%99rbaycan+D%C3%B6vl%C9%99t+Pedaqoji+Universiteti&theme=e-kataloq
http://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=Tarix,+insan+v%C9%99+c%C9%99miyy%C9%99t:+Elmi-n%C9%99z%C9%99ri+v%C9%99+elmi-metodik+jurnal+/Az%C9%99rbaycan+D%C3%B6vl%C9%99t+Pedaqoji+Universiteti&theme=e-kataloq
http://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=Tarix,+insan+v%C9%99+c%C9%99miyy%C9%99t:+Elmi-n%C9%99z%C9%99ri+v%C9%99+elmi-metodik+jurnal+/Az%C9%99rbaycan+D%C3%B6vl%C9%99t+Pedaqoji+Universiteti&theme=e-kataloq
http://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=2021.-+%E2%84%963%2833%29.-+S.56-64.&theme=e-kataloq


 

121 
 

ömrünün sonuna kimi (15 il) nemətullahiyyə təriqətinin başçısı olmuşdur. 
334  

H.Z.Şirvani bu təriqətin əsas səciyyəvi cəhətini tərkidünyalığın 
lüzümsuzluğunu və real dünyada tənbəlliyin, fəaliyyətsizliyin mənasızlığını, 
bir sözlə, nikbinliyin, optimizmin vacibliyini, eyni zamanda sadəliyin, 
səmimliyin önəmliliyi və ikiüzlülüyə qarşı düşmənçiliyi, xüsusilə qeyd 
edirdi. 335 Şirvani yazırdı: “Bu təlim bəzi sufi təlimlərinin əleyhinədir. Çünki 
onların əksəriyyəti işləməkdən və sənət kəsb etməkdən boyun qaçırmağı 
lazım bilib, dünyəvi işlərlə məşğuliyyətdən uzaqlaşmağı zəruri sayırlar”.336 

Əhməd Əminzadə yazırdı ki, nemətullahi təlimi fəlsəfəsi onun 
müasiri olduğu dövrdə və sonrakı dövr mənbələrində panteist kimi 
səciyyələndirilirdi. Şirvaninin ontologiyasında araşdırılan problemlərin 
şərhinin panteistliyi idealizm ilə birləşirdir. Əminzadə yazırdı: “Təbii ki, 
sonsuz səyahətlər və söhbətlər vasitəsilə ətraf aləmlə mənəvi təmas quran 
H.Z.Şirvani, ehtimallara əsasən, bu səyahətlər zamanı ardıcılı olduğu 
nemətullahi təliminin fəlsəfəsi və sosial mövqeyinin əsas müddəalarını 
təbliğ edirdi. Bu təlim mütəfəkkirin ortodoksal ruhanilər tərəfindən təqib 
olunmasına səbəb olmuşdur. Nemətullahi təliminin fəlsəfi prinsiplərini 
təbliğ edən H.Z.Şirvani öz dünyagörüşünü əsaslandırmaq üçün Şərqin 
zəngin panteist ənənələrinə istinad edir. Belə ki, bu təriqətin fəlsəfi dün-
yagörüşünün mahiyyətini açıqlayaraq böyük panteist filosof Mahmud 
Şəbüstərinin əsərlərinə müraciət edir”.337 Məsələn, Mahmud Şəbüstəri 
“Gülşəni-Raz” əsərində təfəkkürün mənasını panteist düşüncə baxımından 
belə izah etmişdir: 

Dedin ki, söyləyim nəymiş təfəkkür, 

Çün oldun bəsteyi-təhəyyür. 

Təfəkkür həqqə batildən yol etmək, 

Və həm cüzv içrə mütləq küllü görmək. 

Həkimlər etdi ol məfhumu təsnif, 

Ona həm verdilər bir böylə tərif: 

Yarnsa qəlb içində gər təsəvvür, 

 
334 Quliyev Ağamir. Hacı Zeynalabdin Şirvani. Bakı, 1964 , s. 94; 
https://islam.az/20813/haci-zeynalabidin-sirvani-kimdir-ve-tesevvuf-tarixinde-hansi-yeri-

tutur/ 
335Əminzadə Ə. Azərbaycanda fəlsəfi və ictimai-siyasi fikir tarixindən (17-18-ci əsrlər və 19-
cu əsrin birinci rübü). Bakı, “Elm” nəşriyyatı, 1972, s.172 
336 Şirvani H.Z. Bustanü-s- səyahə. (fars dilində) Tehran, 1315 (1940), s.529  
337 Əminzadə Əhməd. Hacı Zeynalabidin Şirvani // Azərbaycan fəlsəfəsi tarixi. II cild. Bakı: 

“Elm” nəşriyyatı, 2014, s.655 

https://islam.az/20813/haci-zeynalabidin-sirvani-kimdir-ve-tesevvuf-tarixinde-hansi-yeri-tutur/
https://islam.az/20813/haci-zeynalabidin-sirvani-kimdir-ve-tesevvuf-tarixinde-hansi-yeri-tutur/


 

122 
 

Ona əvvəlcə söylərlər təzəkkür. 

Təzəkkürdən ki, keçdin, getdi surət, 

İkinci pilləsi ibrətdir, ibrət.338 

Ümumiyyətlə, Z.Şirvani tarixi sələfləri olan Şərqin panteist 
filosofları Mahmud Şəbüstəri, Əvhədi Marağalı, Sədi Şirazi, Cəlaləddin 
Rumi, Əbdürrəhman Cami, Hafiz Şirazi ilə özünün ideya birliyini və onların 
bir sıra fikirlərilə şərik olduğunu bildirmişdir.339  

Prof. İzzət Rüstəmova görə Z.Şirvaninin dünyagörüşü bütövlükdə 
idealist xarakterdə olsa da, o, bir çox materialist, mütərəqqi panteist 
ünsürlərdən də məhrum deyildir.340 

Ümumiyyətlə, Z.Şirvaninin fəlsəfi görüşləri “Riyazü-s-səyahə” və 
“Bustanü-s-səyahə” əsərlərinin bir sıra bölümlərində öz əksini tapmışdır ki, 
burada da daha çox sufilik, sufiliyə aid nemətullahilik və digər təriqətlərə 
münasibətdən, eləcə də varlıq, idrak, ruh və materiya kateqoriyalarına 
baxışlarından bəhs olunur. O, real maddi aləmin mövcudluğunu qəbul 
etməklə yanaşı, onun mövcud olmasının səbəbini bir tərəfdən ilahi qüvvə 
ilə əlaqələndirir, digər tərəfdən isə, Allahı real olan aləmdə görür, maddi 
aləmi, onun şeylərini və hadisələrini ilahiləşdirir. 341 

Şirvani “vəhdət əl-vücud”un ya da vahid varlığın daha geniş tərifini 
verərək qeyd edir ki, onun səbəbi və nəticəsi yoxdur, mücərrədliklə və ya 
konkretliklə, substansiya və ya aksidensiya ilə məhdudlaşmır və 
hüdudsuzdur. H.Z.Şirvani yazır: “Bu varlığın vəhdəti rəqəmlərin başlanğıcı 
olan vahid rəqəmin vəhdəti deyildir. Çünki bu varlıq mümkün olan 
varlıqları və mahiyyətləri əhatə etmişdir. Bu varlıq xüsusi sifət ilə vəsf 
olunmaqla dayanıb, qalmır, əzəlilikdə, sonluqda, təkamüldə, nöqsanda, 
səbəb və nəticə o lmaqda, substansiya və aksidensiya olmaqda, 
mücərrədlikdə və cisim ləşməkdə müəyyən çərçivə daxilində 
məhdudlaşmır. Bəlkə bu varlıq yaranma və mənşə etibarilə öz-özünə möv-
cuddur”.342 Şirvani poetik anlamda Allahın təkliyini və hər bir yerdə, hər bir 
cismdə olmasını isə belə ifadə etmişdir: 

Sən gah günəş, gah da “аnкa” (simurq quşu) olursan,  

Gah Qaf dağı, gah da dəniz olursan; 

Öz mövcudiyyətinə görə, Sən nə osan, nə də bu, 

 
338 Şəbüstəri Mahmud. Gülşəni-Raz. Bakı, Elm və təhsil, 2012, s. 20 
339 Əminzadə Ə. Azərbaycanda fəlsəfi və ictimai-siyasi fikir tarixindən (17-18-ci əsrlər və 19-

cu əsrin birinci rübü). Bakı, “Elm” nəşriyyatə, 1972, s.174 
340 Rüstəmov İzzət. Azərbaycanda təbii-elmi biliyin inkişafının fəlsəfi problemləri (XIX əsr – 

XX əsrin əvvəli).  Bakı, “Diplomat”, 2001, s.77 
341Şirvani H.Z. Riyazü-s-səyahə. (Fars dilində) Tehran, 1969, s. 352 
342 Şirvani H.Z. Bustanü-s- səyahə. (fars dilində) Tehran, 1315 (1940), s.599  



 

123 
 

Ey bütün xəyallardan daha artıq kənarda qalan!343 

Deməli, Allah elə bir əzəmətli, fövqəltəbii qüvvədir ki, O, hər bir 
yerdə mövcuddur. Yaradanın mövcudluğu özünü hər bir nəsnədə büruzə 
verir. 

Feyzulla Qasımzadə də yazırdı ki, H.Z.Şirvani dünyadakı hər bir 
məsələni “vəhdəti-vücudiyyə” əqidəsi nöqteyi-nəzərindən həll etməyə 
çalışmışdır. 344 

Şirvani dünyada canlıların, o cümlədən insanın yaranmasını 
təkamül şəklində izah etmişdir. O, hesab edirdi ki, təbiətin dörd ünsürü olan 
od, su, hava və torpaq nəticəsində, əvvəlcə mədən (minerallar), daha sonra 
nəbatat, heyvanlar və insanlar yaranmışdır. 345 Ə.Əminzadəyə görə bu 
məsələdə dəhrilərin (Yaradanın varlığını inkar edən dəhrilərə görə 
dünyanın əsasını dörd ünsür: od, su, hava və torpaq təşkil edir ki, hər nə 
varsa onun  nəticəsində yaranmışdır) mövqeyinə yaxınlaşan Şirvani peşəkar 
filosof olmadığına görə, bu təşəbbüsü genişləndirib axıra qədər davam 
etdirməmiş, yaxud ictimai mühitin və zamanın şəraitini nəzərə alaraq bu 
barədə dərinə getmək istəməmişdir. 346 

Qnoseoloji problemlərə gəlincə, H.Z.Şirvani də Mahmud 
Şəbüstəri kimi hesab edir ki, idrak obyekti ilk növbədə, Allahdır və daha çox 
ondan asılıdır. Şəbüstəri yazırdı: 

Düşün nemətləri, bil ki, haladır, 

Düşünmək zatını eyni-zavaldır. 

Düşünmək Həqq zatın oldu batil, 

Günorta şəm tutmaqdan nə hasil?! 

İşarətlər çün olmuş ondan aşkar, 

O ki, olmaz işarətlərlə izhar. 

Onun nurundan aləm oldu peyda, 

O ki, olmaz bu aləmdən hüveyda.347  

H.Z.Şirvaniyə görə də, idrakın yolu - batildən həqiqətə, qeyri-
dəqiqlikdən dəqiqliyə doğru gedən yoldur. Mütəfəkkir məhz bu prosesdə 
insan əqlinin rolunu yüksək qiymətləndirir. O, əqli həqiqəti yalandan ayıran 
amil hesab edir. Bununla əlaqədar olaraq mütəfəkkir yazır: “Əqlin mənası 

 
343 Yenə orada, s.599  
344Qasımzadə Feyzulla. XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. Bakı,  “Maarif”,  1956, s.27 
345Şirvani H.Z. Bustanü-s- səyahə. (fars dilində) Tehran, 1315 (1940), s.386, 469  
346 Əminzadə Ə. Azərbaycanda fəlsəfi və ictimai-siyasi fikir tarixindən (17-18-ci əsrlər və 19-
cu əsrin birinci rübü). Bakı, “Elm” nəşriyyatı, 1972, s.179 
347 Şəbüstəri Mahmud. Gülşəni-Raz. Bakı, Elm və təhsil, 2012, s. 24-25 



 

124 
 

bundan ibarətdir ki, o, həqiqəti düzgün olmayandan fərqləndirsin və 
həqiqət hüdudundan kənara addım atmasın”. 348 Şirvaniyə görə dünyanı 
olduğu kimi dərk etmək, hadisə və şeylərin mahiyyətini müəyyən etmək 
üçün əqlə müraciət etmək lazımdır: 

Əql bütün şeylərin adını bilər, 

O yaxşını pisdən fərqləndirər. 

Əqlə sahib olan hər bir adam, 

Dünyanı olduğu kimi görüb dərk edər.349 

Əhməd Əminzadə yazır ki, bununla da rasionalist mövqedən çıxış 
edərək H.Z.Şirvani əql ilə bərabər, elmin və elmi biliklərin rolunu da yüksək 
qiymətləndirir; cahilliklə, mövhumat və fanatızmlə mübarizə aparan 
mütəfəkkir maarifin təkmilləşdirilməsini və yayılmasını təbliğ edir.350 

Şirvani bu fikirlərini əsaslandırmaq üçün Orta çağın Azərbaycan 
Türk mütəfəkkiri Əvhədi Marağalının “Cami-Cəm” poemasından iqtibas 
gətirir: 

Yoxdur bilik kimi bir abi-həyat, 

Ancaq bilik verər insana nicat. 

Bu sudan içənlər əbədi oldu, 

Gözləri saqinin üzündə qaldı. 

Ruhuna elm ilə kömək et hər an, 

Onda Cəbrayıla yoldaş olarsan. 

Biliklə dinin də adı ucalar, 

Din elmə söykənsə necə qocalar?! 

Elm ağlın ziyası, biliksə bir nur, 

Bu sözlər aydındır, doğrusu budur. 

Biliyin olarsa, qalmazsan naçar, 

Bilik yollarında çıraq tək yanar. 351 

Deməli, Ə.Marağalı  kimi Şirvani də dini elmlərlə 
kifayətlənməyərək dünyəvi elmlərin öyrənilməsindən yanadır. Şirvani də 
hesab edirdi ki, biliksiz, elmsiz məqsədə, mətləbə çatmaq mümkün 
olmadığı üçün elmlə dost olmaq lazımdır.  Bu baxımdan Şirvani 

 
348Şirvani H.Z. Bustanü-s- səyahə. (fars dilində) Tehran, 1315 (1940), s. 432 
349 Yenə orada, s.  433. 
350 Əminzadə Əhməd. Hacı Zeynalabidin Şirvani // Azərbaycan fəlsəfə tarixi. II cild. Bakı: 
“Elm” nəşriyyatı, 2014, s.684 
351 Marağalı Əvhədi. Cami-cəm. Bakı, Lider nəşriyyatı, 2004, s. 46 



 

125 
 

Ə.Marağalının elmlə, biliklə bağlı gəldiyi fikirləri təsdiqləmişdir: 

İnsanı süst, tənbəl edər cəhalət, 

Bilik qüvvə verər, bir də cəsarət. 

Göylərin hərəkət etməsi, de bir, 

Elm ilə deyilsə, bəs nə ilədir?! 

Bu qədər gördüyün işlər, peşələr, 

Elmdən, düşüncədən doğmamış məgər?! 

Bilik insanları ucaldar Aya, 

Nadanlıq korlar tək salar quyuya. 

Elm ilə açarsa ürək gözünü, 

Bil ki, Yaradana  tutar üzünü. 352 

Qeyd edək ki,  Şirvaninin “Büstanüs -səyahə” əsərinin onun 
qnoseoloji baxışlarını öyrənmək baxımından çox əhəmiyyətli olmasını prof. 
Nurəddin Kərəmov da göstərmişdir. O, yazırdı ki, onun “Büstanüs-səyahə” 
əsəri hikmətli, tərbiyəvi sözlərlə dolu olan tükənməz xəzinədir: “H.Z.Şirvani 
qadının da, kişinin də elm ardınca getməsini arzu edir. O, biliksiz adamı 
işıqsız gözə oxşadır və yazır ki, elm – işıq, elmsizlik isə qaranlıqdır. Şirvani 
“əlindən pislik gəlməyən, özü etmədiyini başqalarına məsləhət bilməyən” 
adamları çox qiymətləndirirdi. Sonra o, yazır: “Mənsəb xatirinə elm ardınca 
gedirsənsə aqibətini boş zəhmət və bədbəxtlik bil”. H.Z.Şirvaniyə görə: 
“İnsan nə qədər elm yiyələnsə, nə qədər bu sahədə yüksəlsə, yenə də az şey 
bilir, bu və ya digər cəhətdən  biliyi çatmır, onu təkmilləşdirməkdə başqa 
böyük bir alimin köməyinə ehtiyacı vardır””. 353 

Göründüyü kimi, qnoseoloji problemə münasibətdə Şirvani əqlin, 
biliyin gerçəkliyə, həyatiliyə, dəqiqliyə, doğruluğa uyğun gəlməsinin 
tərəfdarı olmuşdur. Başqa sözlə, o, idrakı, təfəkkürü yanlışlardan 
həqiqətlərə, doğruluğa tərəf gedən bir proses kimi göstərməyə çalışmışdır. 

354 

İctimai-siyasi görüşləri.  Mövcud sosial normaların qəbul 
edilməzliyini müxtəlif forma və kontekstlərdə verən H.Z.Şirvani tərəfindən 
hakim təbəqə zorakılıq mənbəyi kimi təsvir olunmuşdur. İctimai zorakılığı 
mənəvi naqislik, hakim təbəqənin mahiyyəti ilə əlaqələndirən mütəfəkkirə 
görə bu keyfiyyətlər irsən və nəsildən-nəslə keçir. Şirvani yazırdı: “Görüb 

 
352 Marağalı Əvhədi. Cami-cəm. Bakı, Lider nəşriyyatı, 2004, s. 47 
353K ərəmov Nurəddin. Qırx il səyahətdə. Bakı, Azərnəşr, 1977, s.155-156; bax: Şirvani H.Z. 

Bustanü-s- səyahə. (fars dilində) Tehran, 1315 (1940), s. 388, 395, 395 
354 Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər).  Üç cilddə, 

I cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, s. 213. 



 

126 
 

müşahidə edirsən ki, şahların və hökmdarların övladları, ruhani üləmaların 
və müctəhidlərin uşaqları, şeyx balaları və başqa bu kimilər əksər hallarda 
kütbeyin, tənbəl, mərifətsiz, cahil olub insanlıqdan, elm və bilik aləmindən 
uzaqdırlar”.355 

Ə.Əhmədzadə yazır ki, xalqın xoşbəxt və azad həyatını ədalətli 
hökmdarlarla əlaqələndirən, bilavasitə feodal şah mütləqiyyətinə qarşı açıq 
çıxış etməsə də, mütləqiyyətin törətdiyi zülm və zorakılığa qarşı etiraz ifadə 
edən mütəfəkkir bütövlükdə cəmiyyətdə ədalət və bərabərliyin təmin 
olunmasını tələb edirdi.356 Doğrudan da, H.Z.Şirvani cəmiyyətdə geniş 
yayılmış halların - hakimiyyətdə olanlara təzim və yaltaqlıq etməyin, onlara 
mədhiyyələr söyləməyin, hətta saraylara məxsus qaydalara məcburi riayət 
etməyin ciddi surətdə əleyhinə olmuşdur. Bu baxımdan o, Osmanlı  
hökmdarı Sultan Mahmudla görüş zamanı onu hər zaman ədalətli olmağa 
dəvət etmişdir.357 

Cəmiyyətin islahatı mövqeyindən çıxış edən H.Z.Şirvani ideal 
dövlət quruluşu haqqında bir sıra maraqlı mülahizələr söyləmişdir.  
Mütəfəkkir gələcək dövlət quruluşunun siyasi, iqtisadi, mədəni və hərbi 
prinsiplərini əhatə edən 50 maddədən ibarət özünəməxsus proqram tərtib 
etmişdir. Onun bu proqramının əsas mahiyyətini hökmdar və onun 
məmurlarının bütün hallarda, fəaliyyətlərdə, əməllərdə orta və mötədil yol 
izləməsi təşkil etmişdir. 358 

Şirvani “Riyazü -s-səyahə” əsərində də zəmanəsindən çox 
şikayətlənmişdir. O, hesab edirdi ki, hansı hökmdar xalqa münasibətdə nə 
əkirsə onu da biçir; əgər zülm əkərsə zülm, ya da ədalətli iş edirsə onun 
faydasını görər. 359 Şirvani yalnız despotik hakimləri, ikiüzlü ruhaniləri, 
müctəhidləri, şeyxləri deyil, onların övladlarını da tənqid etmişdir. O, 
yazırdı: “Görüb müşahidə etmisən ki, bir çox hallarda şahların, 
hökmdarların, ruhanilərin, müctəhidlərin övladları, şeyxzadələr və başqa bu 
kimi şəxslərin uşaqları kütbeyin, tənbəl, mərifətsiz, insanlıq və elmdən uzaq 
cahil olurlar”. 360 

Azərbaycan Türk mütəfəkkiri savadlı, ağıllı adamların tərbiyə 
olunmasına fikir verməyi, kasıbların, yoxsulların qeydinə qalmağı dövlət 

 
355Şirvani H.Z. Bustanü-s- səyahə. (fars dilində) Tehran, 1315 (1940), s. 18. 
356 Əminzadə Ə. Azərbaycanda fəlsəfi və ictimai-siyasi fikir tarixindən (17-18-ci əsrlər və 19-
cu əsrin birinci rübü). Bakı, “Elm” nəşriyyatı, 1972, s.185 
357 Şirvani H.Z. Bustanü-s- səyahə. (fars dilində) Tehran, 1315 (1940), s. 441. 
358 Əminzadə Ə. Azərbaycanda fəlsəfi və ictimai-siyasi fikir tarixindən (17-18-ci əsrlər və 19-
cu əsrin birinci rübü). Bakı, “Elm” n əşriyyatı, 1972, s.187; bax: Şirvani H.Z.  Bustanü-s- 

səyahə. (fars dilində) Tehran, 1315 (1940), s. 625. 
359 Şirvani H.Z. Riyazü-s-səyahə. (Fars dilində) Tehran, 1969, s. 120-121 
360 Şirvani H.Z. Bustanü-s- səyahə. (fars dilində) Tehran, 1315 (1940), s. 18 



 

127 
 

başçılarına məsləhət görür, müəyyən bir məsələ haqqında qərar qəbul 
etməmişdən öncə alimlər, təcrübəli şəxslərlə məsləhətləşməyi tövsiyyə 
edirdi. Dövlət orqanlarından, vəzifə bölgüsündən bəhs edərkən bir nəfərə 
bir neçə deyil, yalnız bir vəzifə tapşırmağı və həmin vəzifəni layiqincə yerinə 
yetirməyi, bacarıqsız, fitnə-fəsad dolu adamları dövlət aparatından uzaq 
tutmağı hökumət başçısının ən vacib vəzifəsi saymışdır.  Şirvaniyə görə 
hökmdar günahkarları cəzalandırmaqda, ölüm hökmü çıxarmaqda 
tələsməməli, bu işdə son dərəcə ehtiyatlı olmalı və məsləhətləşmələr 
aparmalıdır. 361  

Şirvaniyə hökmdarlar Yaxın və Orta Şərq ölkələrində müxtəlif 
tayfaların, etnosların, milliyyətlərin, xalqların yaşadığını nəzərə alaraq 
onların məişət tərzinə, mədəniyyətinə, adət-ənənəsinə toxunmamalı, dini 
əqidələrinə hörmətlə yanaşmalıdır.362 Ümumiyyətlə, o, hökmdarlardan 
barəsində yazırdı ki, əslində şairlər, alimlər, dünyagörüşlü adamlar onlardan 
çox-çox üstündür.363 

Ə.Əminzadə hesab edir ki, ictimai-siyasi baxışlarından, dövlət 
funksiyası haqqında söylədiyi ümumi proqramından aydın olur ki, 
H.Z.Şirvani öz dövrünün yeganə ideoloji forması olan din forması 
çərçivəsindən kənara çıxmadan bir sıra maraqlı, mütərəqqi mülahizələr irəli 
sürmüşdür: “Şübhəsiz, bu mülahizələrin özü islam doqmatizmi və 
ehkamları əleyhinə getməsə də, böyük alim onları öz sosioloji proqramına 
uyğun şəkildə başa düşmüş və əfkari-ümumini də başa salmaq istəmişdir”. 

364 

Etik görüşləri.  H.Z.Şirvaninin əxlaq təlimi və etik nor malar 
haqqındakı fikirlərində ən dəyərli xüsusiyyət ondan ibarətdir ki, insanın 
mənəvi keyfiyyətləri donmuş, durğun vəziyyətdə deyil, daim dəyişkən və 
inkişafda nəzərdən keçirilmişdir. H.Z.Şirvani yazırdı: “Həqiqətdə elə bir 
insan tapmaq olmaz ki, onun kamilləşməyə ehtiyacı olmasın. İnsanın 
mənəvi kamil ləşməsi onun inkişafı nın daimi prosesidir. Yüksək 
keyfiyyətlərə malik olan insanın da kamilləşməyə ehtiyacı vardır. İnsanda nə 
qədər müxtəlif fəzilətlər və kamal olarsa, yenə də o, bu cəhətdən yoxsul və 
qüsurludur”.365  

Ağamir Quliyev yazır ki, H.Z.Şirvani bir insanın digərinin hesabına 
yaşamasını, onun alın təri ilə əldə etdiyinə tamah etməsini ən alçaq və 

 
361 Quliyev Ağamir. Hacı Zeynalabdin Şirvani. Bakı, 1964, s. 147-148; bax: Ş irvani H.Z.  

Bustanü-s- səyahə. (fars dilində) Tehran, 1315 (1940), s. 625-626 
362 Şirvani H.Z. Bustanü-s- səyahə. (fars dilində) Tehran, 1315 (1940), s. 627 
363 Şirvani H.Z. Riyazü-s-səyahə. (Fars dilində) Tehran, 1969, s. 25 
364Əminzadə Ə. Azərbaycanda fəlsəfi və ictimai-siyasi fikir tarixindən (17-18-ci əsrlər və 19-
cu əsrin birinci rübü). Bakı, “Elm” nəşriyyatı, 1972, s.195 
365 Şirvani H.Z. Bustanü-s- səyahə. (fars dilində) Tehran, 1315 (1940), s. 617 



 

128 
 

nifrətəlayiq hərəkət adlandırıb, insanları başqalarının əməyinə göz 
tikməməyi, işləməyə, zəhmət çəkməyə çağırmışdır: “H.Z.Şirvaninin 
fikrincə, insan həyatda yüksəlmək, irəli getmək, müvəffəqiyyət qazanmaq 
istəyirsə, çalışıb işləməli, qurub yaratmalıdır. O, işsizliyi insan üçün ən 
böyük  nöqsan hesab edirdi”.366  

Ə.Əminzadəyə görə H.Z.Şirvani mənəvi tərbiyə ilə ictimai mühit, 
adətlər, ənənələr və qanunlar arasında bilavasitə bağlılığın olduğunu müşa-
hidə etmişdir: “İnsanların mənəvi tərbiyəsi onların əqli inkişafının səviyyəsi 
ilə şərtlənir. Əql cəmiyyət daxilində insanların hərəkət və rəftar ını 
tənzimləməli, xeyir və şər arasındakı fərqi dərk etməyə kömək etməlidir; əql 
insanlara bəd əməllərdən çəkinməyə imkan yaradır”. 367 

H.Z.Şirvaniyə görə başlıca əxlaqi fəzilətlər aşağıdakılardan 
ibarətdir: hikmət, şücaət, iffət və ədalət. Bu dəyərlər kamil və xoşbəxt 
insanın əxlaqının əsası hesab olunur, yerdə qalan dəyərlər isə bu “dörd 
fəzilətin” qol-budağı və təfərrüatıdır.368 O, bu “dörd fəziləti” də, od, su, hava 
və torpaqdan ibarət  “dörd ünsür”lə müqayisə etmişdir. “Dörd ünsür” 
dünyadakı hadisələrin və bütün əşyaların əsasını təşkil etdiyi kimi, “dörd 
fəzilət” də bütün etik qayda və normaların mənəvi mahiyyətini təmsil 
etməkdədir. 369 

Onun düşüncəsində etik kateqoriya olaraq “hikmət” yeddi 
xüsusiyyətə malik idi: “Hikmətin çoxlu növü və saysız şaxələri vardır ki, 
onlardan məşhur yeddisi filosofların kitablarında göstərilmişdir: 1) zəka; 2) 
təfəkkür surəti; 3) zehnin duruluğu; 4) təlimin sadəliyi; 5) ağıllı olmaq; 6) 
hafizəli olmaq; 7) dərrakəli olmaq”.370 

H.Z.Şirvani “şücaət” kateqoriyası isə haqqında yazırdı: “Şücaət 
bundan ibarətdir ki, insan xətərli işlərdə təşvişə düşməsin, etdiyi təşəbbüs 
öz rəyi əsasında olsun, ta gördüyü iş qəşəng və göstərdiyi - hövsələ”.371 O, 
“şücaət” kateqoriyasının 11 özəlliyini vermişdir: 1) nəfsi öldürməyi 
bacarmaq; 2) cəsarətli olmaq; 3) yüksək hümmət göstərmək; 4) səbatlı 
olmaq; 5) helmli (mülayim) olmaq; 6) aram olmaq; 7) fədəkar olmaq; 8) 
dözümlü olmaq; 9) təvazökar olmaq; 10) çalışqan olmaq; 11) qeyrətli 
olmaq.372 

 
366 Quliyev Ağamir. Hacı Zeynalabdin Şirvani. Bakı, 1964, s. 146; bax: Şirvani H.Z. Bustanü-

s- səyahə. (fars dilində) Tehran, 1315 (1940), s. 602 
367 Əminzadə Əhməd. Hacı Zeynalabidin Şirvani // Azərbaycan fəlsəfə tarixi. II cild. Bakı: 

“Elm” nəşriyyatı, 2014, s.690 
368 Şirvani H.Z. Bustanü-s- səyahə. (fars dilində) Tehran, 1315 (1940),s. 388. 
369 Yenə orada, s.5-6. 
370 Yenə orada, s. 386. 
371 Yenə orada. 
372 Yenə orada. 



 

129 
 

Ə.Əminzadə yazır ki, H.Z.Şirvani “iffət” (əxlaqi təmizlik, şərəf) 
kateqoriyasına tərif verərək onun orqanizmin bioloji tələbatını “danışan 
nəfsə” tabe edən əxlaqi qüvvə kimi izah etmişdir. Mütəfəkkirə görə, belə bir 
yüksək əxlaqi keyfiyyət insana geniş fəaliyyət meydanı açır, ona müstəqillik 
verir, çirkin əməllər və pis təsirlər altına düşməmək, nalayiq hərəkətlərdən 
çəkinmək imkanları verir. 373 Bu etik kateqoriya ilə bilavasitə bağlı olan bir 
sıra əxlaq normalarının izahını verərək H.Z.Şirvani yazır: “Alimlərin dediyi 
kimi, 12 sifət “iffət”in ayrı -ayrı şaxələrini təşkil edir: 1) həya; 2) 
dözümlülük; 3) yaxşı rəhbərlik; 4) güzəşt; 5) sakitlik; 6) səbr; 7) qənaət; 8) 
vəfa; 9) möminlik; 10) nizam-intizam; 11) azadlıq; 12) səxavət.374  

O, etik kateqoriyanın sonuncusu saydığı “ədaləti” haqqında yazırdı 
ki, ona insana aid bütün mənəvi keyfiyyətlər, p cümlədən yuxarıda qeyd 
olunan üç başlıca əxlaqi keyfiyyətlər xasdır. O, yazırdı: “Ədalət əvvəldə 
göstərilən üç qüvvənin (hikmət, şücaət və iffət) və onların qol-budaqlarının 
bir-biri ilə birləşməsindən və ayırd edici qüvvəyə boyun əyməsindən 
ibarətdir. Belə ki, həvəslərdəki ziddiyyət və (başqa) qüvvələrdəki 
cazibədarlıq insanın karıxmasına və həlak olmasına səbəb olmasın”.375  

Nəticə. Beləliklə, H.Z.Şirvaninin fəlsəfi, ictimai-siyasi və etik 
baxışları, bütövlükdə onun Azərbaycan xalqının fəlsəfi və ictimai fikr 
tarixində tutduğu mühüm yerdən xəbər verməkdədir. O, ziddiyyətli bir 
dövrdə yazıb yaratsa da, geniş mənada öz mütərəqqi düşüncələrinə görə 
xeyli dərəcədə fərqlənə bilmişdir. Xüsusilə də, o, ictimai-siyasi baxışlarına 
görə mütərəqqi -yenilikçi mövqe tutmuş, Türk -İslam xalqlarının 
maariflənməsi və yenidən oyanışı üçün böyük əmək sərf etmişdir. Avropada 
yeni ictimai-siyasi quruluşa malik dövlətlərin ortaya çı xmasını doğru 
dəyərləndirən H.Z.Şirvani haqlı olaraq ədalətli hökmdarların olmasının və  
dövlətdə məşvərətçi qurumların yaradılmasının vacibliyindən bəhs 
etmişdir. Şübhəsiz, onun fəlsəfi və əxlaqi görüşləri də öz dövrü üçün 
əhəmiyyətli olmaqla yanaşı, hazırda aktuallığını qoruyub saxlayan yönləri 
vardır.376 

 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

 

Bakıxanov A.A. Gülüstani-İrəm. Bakı, Azərnəşr, 1951 

 
373 Əminzadə Əhməd. Hacı Zeynalabidin Şirvani // Azərbaycan fəlsəfə tarixi. II cild. Bakı: 

“Elm” nəşriyyatı, 2014, s.692-693 
374 Şirvani H.Z. Bustanü-s- səyahə. (fars dilində) Tehran, 1315 (1940), s.388 
375 Yenə orada, s. 386. 
376 Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər).  Üç cilddə, 

I cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, s. 218. 



 

130 
 

Cəfərli Muxtar. Azərbaycan elm və irfan sərdarları. Bakı, Nurlar, 
2015 

Əhmədoğlu Şahin. Coğrafiyaşünas alim və səyyah H.Z.Şirvani // 
Dördüncü Türkçülük Çalışmaları: “Tarixdəki qəhrəmanlarımız və qurucu 
babalarımız” konfransının Materialları. Bakı, Salman Mümtaz yayınları, 
2025 

Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-
XX əsrlər).  Üç cilddə, I cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, 784 
s.(Tamamlanmış və əlavələrlə yenidən işlənilmiş üçüncü nəşri) 

Əminzadə Əhməd. Azərbaycanda fəlsəfi və ictimai-siyasi fikir 
tarixindən (17-18-ci əsrlər və 19 -cu əsrin birinci rübü). Bakı, “Elm” 
nəşriyyatı, 1972 

Əminzadə Əhməd. Hacı Zeynalabidin Şirvani // Azərbaycan 
fəlsəfə tarixi. II cild. Bakı: “Elm” nəşriyyatı, 2014 

Fərhadov Rizvan. Qacarlar dövründə sufizm: Zeynalabdin Şirvani 
nümunəsi. //Tarix, insan və cəmiyyət: Elmi-nəzəri və elmi-metodik jurnal 
/Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti, 2021, №3(33) 

Hüseynov Heydər. Azərbaycanda XIX əsr ictimai və fəlsəfi fikir 
tarixindən. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007 

Kərəmov Nurəddin. Böyük səyyah, coğrafiyaşünas Hacı 
Zeynalabidin Şirvani. Bakı, Elm, 1975 

Kərəmov Nurəddin. Qırx il səyahətdə. Bakı, Azərnəşr, 1977 

Köçərli Firidun bəy. Azərbaycan Türk ədəbiyyatı tarixi 
materialları. I cild, 1-ci hissə. Bakı, Azərnəşr, 1925 

Qaraoğlu Fazil. Tarixdə iz buraxanlar: Hacı Zeynalabdin Şirvani. 
“Bakı xəbər” qəzeti, 26 dekabr 2017-ci il 

Qasımzadə Feyzulla. XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. Bakı,  
“Maarif”,  1956 

Quliyev Ağamir. Hacı Zeynalabdin Şirvani. Bakı, 1964 

Marağalı Əvhədi. Cami-cəm. Bakı, Lider nəşriyyatı, 2004 

Rüstəmov İzzət. Azərbaycanda təbii-elmi biliyin inkişafının fəlsəfi 
problemləri (XIX əsr – XX əsrin əvvəli).  Bakı, “Diplomat”, 2001 

Şəbüstəri Mahmud. Gülşəni-Raz. Bakı, Elm və təhsil, 2012 

Şirvani H.Z.  Bustanü-s- səyahə. (fars dilində) Tehran, 1315 
(1940) 

Şirvani H.Z. Riyazü-s-səyahə. (Fars dilində) Tehran, 1969 

Şirvani H.Z. Səyahət bağları. II hissə, I cild. Bakı: “OPTİMİST” 
MMC, 2024 

http://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=Tarix,+insan+v%C9%99+c%C9%99miyy%C9%99t:+Elmi-n%C9%99z%C9%99ri+v%C9%99+elmi-metodik+jurnal+/Az%C9%99rbaycan+D%C3%B6vl%C9%99t+Pedaqoji+Universiteti&theme=e-kataloq
http://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=Tarix,+insan+v%C9%99+c%C9%99miyy%C9%99t:+Elmi-n%C9%99z%C9%99ri+v%C9%99+elmi-metodik+jurnal+/Az%C9%99rbaycan+D%C3%B6vl%C9%99t+Pedaqoji+Universiteti&theme=e-kataloq
http://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=2021.-+%E2%84%963%2833%29.-+S.56-64.&theme=e-kataloq


 

131 
 

Tərbiyət Məhəmmədəli. Daneşməndan-e Azərbaycan. Tehran, 
1314 (1935) 

Очерки по истории азербайджанской философии.  т. 1. Баку, 
1966 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

132 
 

VII  FƏSİL  

ABBASQULU AĞA BAKIXANOVUN 

DÜNYAGÖRÜŞÜ  
 

Girş. XIX əsr Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixində 
İslam dininə, o cümlədən Şərq-Türk mədəniyyətinə bağlı böyük filosof, 
ensiklopedik alim Abbasqulu Ağa Bakıxanovdur (1794-1847). 1794-cü ildə 
Bakı qəzasının Əmirhacıyan (Əmircan) kəndində anadan olan Bakıxanov 
doğma Türk dili (Azərbaycan) ilə yanaşı, Ərəb, Fars və Rus dillərini də 
mükəmməl öyrənmişdir.377  

1819-cu ildə Qafqazın baş hakimi A.P.Yermolov tərəfindən Tiflisə 
dəvət olunaraq Şərq dilləri üzrə mütərcim -tərçüməçi vəzifəsinə təyin 
olunan Bakıxanov, eyni zamanda çar Rusiyasının hərbi qulluğunda da bir 
sıra vəzifələr tutmuşdur. Rus -Qacar, Rus -Osmanlı müha ribələrində 
yaxından iştirak edən Bakıxanov 1830-cu illərdə ömrünün bir hissəsini 
Rusiya, Polşa, Ukrayna, Litva və digər ölkələrdə səyahətlərdə keçirmişdir.378 

Çar Rusiyası ordusundan istefa verdik dən sonra o, elmi 
yaradıcılıqla məşğul olmaqla yanaşı daha sonra müsəlman Şərqinə səyahət 
etmişdir. 1846-cı ilin martında səfərə çıxaraq, əvvəl Qacarlara, oradan 
Osmanlıya getmişdir. Bir ay İstanbulda qalan Bakıxanov daha sonra Misirə 
oradan da Məkkəyə üz tutmuşdur. A.Bakıxanov 1847-ci ildə Məkkə ilə 
Mədinə arasındakı “Vadiyi-Fatimə”də vəba xəstəliyindən vəfat etmiş və 
orada dəfn edilmişdir.379 

Onun başlıca əsərləri aşağıdakılardır: “Mişkatül-ənvar”, “Riyazül-
Qüds”, “Qanuni -Qüdsi”, “Əsrarül -Mələkut”, “Təhzibi -əxlaq”, 
“Nəsihətnamə”, “Kəşfül -Qəraib”, “Gülüstani -İrəm”, “Eynəl -mizan”, 
“Kitabi-Əsgəriyyə” və b.  

Dini və əxlaqi -fəlsəfi görüşləri. Azərbaycan Türk mütəfəkkiri 
başlanğıcda qarşımıza öncə İslamın şiə məzhəbinin bir təmsilçisi kimi çıxır 
ki, bu, əslində fanatizmdən çox uzaq olub Əhli-beytə olan səmimi sevginin 
təzahürü idi. Bu anlamda tanınmış alim, mütəfəkkir Firidun bəy Köçərli 
“Azərbaycan türklərinin ədəbiyyatı” (1903, 1907) fundamental əsərində 

 
377Poetik məclislər. Toplayanı və tərtib edəni: Nəsrəddin Qarayev. Bakı,"Yazıçı" nəşriyyatı, 
1987, s.33 
378 Рзакулизаде C. Дж.  Из истории философской  мысли Aзербайджанa.  Баку, 

“Текнур”, 2010,   с.529-535  
379 Bakıxanov A.A. Qəzəllər // XIX əsr Azərbaycan şeri antologiyası, Bakı, "Şərq-Qərb", 

2005, s.67 



 

133 
 

doğru yazırdı ki, o, İslamda şiəlik məzhəbindən olsa da, əslində çağdaşı 
olduğu dindaşlarına bənzəmirmiş: “Əgərçi mərhum özü şieyi-isna əşərə 
məzhəbində imiş, amma etiqad cəhətincə qeyri-müasirlərinə bənzəməz 
imiş və xüləfayi-səlaseyə, rəfzü səbb kimi nalayiq əməllərə razı olmaz 
imiş”.380 

Doğrudan da, yaradıcılığının başlanğıcında Bakıxanov şiə 
təəssübkeşi kimi çıxış etmiş, hətta ilk iri həcmli əsərini – “Riyazül-Qüdsü” 
(“Qüdsi çiçəkliyi”) 14 məsumə, xüsusilə də, Kərbəla faciəsində şəhid olmuş 
Peyğəmbərin (s) sevimli nəvələrindən İmam Hüseynə (ə) həsr etmişdir. 
Mərsiyə xarakteri daşıyan bu əsərini qələmə almaqda Bakıxanovun əsas 
məqsədi Əhli-beyt tərəfdarlarının və İmam Hüseynin (ə) şəhadət yolunun 
fəlsəfi-mənəvi mahiyyətini göstərmək istəyi olmuşdur. Azərbaycan Türk 
mütəfəkkiri çalışmışdır ki, əqidə və iman yolunda şəhid olan İmam 
Hüseynin (ə) yüksək əqidəsini müsəlmanlara çatdırsın: 

Sənsiz siyah olur bizə bu ruzigarlər, 

Əldən alır inamımızı ahü zarlər. 

Ali-Rəsul bisərü saman qalan zaman, 

Qılsın nə çarə dərdinə dilfikarlər?381 

Bakıxanovun fikrincə, Kərbəlada baş verən hadisə elə bir faciədir 
ki, bütün dünya, o cümlədən İslam aləmi heç vaxt onun üstündən sükutla 
keçə bilməz. Əksinə, Kərbəladakı matəm qəmini bu günə qədər unutmayan 
müsəlmanlar indən belə də İmam Hüseynin (ə) şəhadətə qovuşduğu günü 
qeyd edəcəklər. Çünki Bakıxanovun təbrincə desək: 

Bu matəmdə yanıb könlüm ürək qəmdən olub bitab, 

Bu ahü nalə ardınca düşür varlıq yaman halə. 

Bu odlu qəlbim, ey Qüdsi, alovlu ahımın içrə, 

Sansan aydır, ətrafın tutubdur bir bulud halə.382  

Mütəfəkkirə görə, İmam Hüseyn (ə) Kərbəlada elə bir 
qəhrəmanlıq göstərmişdir ki, onun misli İslam tarixində görünməmişdir. O, 
var-dövlətdən, hakimiyyətdən imtina edərək özünü ali mərtəbəli və 
səadətverici bir qəhrəman kimi aparmış, vətən məhəbbətinin və Allah 
imanının hər bir şeydən üstün olduğunu əməli ilə sübut etmişdir. Bakıxanov 
yazırdı: 

Ol namivəri-büləndcahə, 

 
380 Köçərli Firidun bəy. Azərbaycan türklərinin ədəbiyyatı.  İki cilddə, I cild. Bakı, Avrasiya-

Press, 2005, s.265 
381 Bakıxanov A.A. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Avrasiya-Press, 2005, s.450 
382 Yenə orada, s.450 



 

134 
 

Kim mehri nəzər baxarsa mahə, 

Keyvandan alıb kəmali-rifət, 

Bercisə verərdi min səadət. 

Əzmində görüb fütuhi-fərcam 

Almazdı əlində tiğ Bəhram.383 

Ümumilikdə, Azərbaycan Türk alimin fikrincə, imamın şəhadəti 
günündə (Aşura günündə) ağlayıb-sızlamaq, yaxud da ah-nalə çəkməklə iş 
bitmir. Eyni zamanda, o, peyğəmbərin Əhli-beytinin, o cümlədən İmam 
Hüseynin (ə) apardığı müqəddəs davanın mahiyyətini dərk etməyi də vacib 
sayırdı. Onun fikrincə, bu baxımdan “dildə nalə, gözdə yaş, qəlbdə al qan 
eyləmək”lə kifayətlənmək olmaz, eyni zamanda, Peyğəmbər (s) övladının 
şəhadət yolunu dərk edib, bu yolu davam etdirmək lazımdır: 

Canə gəlmişdim Rəsul evladının dərdilə mən, 

Söyləməklə dərdimi yüngül və asan eylədim. 

Ğəm xəzanı solduranda dostların əhvalını, 

Min bəzəklə rəng vurub səhni-gülüstan eylədim. 

Son vəsi evladının meydandakı cövlanını, 

Vəsf edib sən də qələm atilə cövlan eylədim.384 

Ancaq çox keçmir ki, onun dünyagörüşündə ciddi dəyişikliklər baş 
vermiş, o, şiəlik təəssübkeşliyini davam etdirmək əvəzinə, fəlsəfi və ictimai 
fikir baxımından önəmli olan digər əxlaqi-fəlsəfi və dünyəvi məsələlərə də 
üz tutmuş, bununla da çağdaş larından xeyli dərəcədə fərqlənmişdir. 
Fikrimizcə, bu dəyişikliyin kökünü ilk növbədə, Bakıxanovun İslam-Şərq 
mədəniyyətinə yalnız sxolastik-ilahiyyatçı fəlsəfi təfəkkürlə deyil, bir filosof 
və alim kimi yenilikçi fəlsəfi təfəkkürə meyil etməsində axtarmaq lazımdır. 
Ənvər Əhmədov yazır ki, “sosial mənsubiyyətinə görə zadəgan olduğundan, 
Bakıxanov nə siyasi-ideoloji, nə də psixoloji olaraq elm və din arasındakı 
kompromisdən uzağa getməyə hazır deyildi... Onun elm və din arasında 
tərəddüd etməsi, yəni, “həqiqətlərin ikiliyi” nəzəriyyəsi də buradan 
qaynaqlanmaqdadır”.385 Bu baxımdan onun fikrincə, “Bakıxanov 
Azərbaycanın orta əsrərinin son və eyni zamanda da, yeni dövrünün ilk 
mütəfəkkiri idi... Onun əsərləri forma və mahiyyət etibarı ilə köhnə və 
yeninin qarışığından ibarətdir”. 386  

 
383 Yenə orada, s.453 
384 Yenə orada, s.454 
385Ахмедов, Э.М. Философия Азербайджанского просвещения. Баку: Азернешр, 1983, 
s.12 
386Yenə orada, s.60 



 

135 
 

Bizcə, yalnız Orta çağın sxolastik-ilahiyyatçı fəlsəfi təfəkküründən 
çıxış edərək İslam dininə və digər məsələlərə baxışla, yenilikçi-dünyəvi 
fəlsəfi təfəkkürlə İslam dininə və digər məsələlərə olan baxış xeyli dərəcədə 
fərqlidir. Bunu biz yalnız Bakıxanovun deyil, hər iki məsələyə bələd olmuş 
Bakıxanovaqədərki (N.Gəncəvi, Füzuli, Nəsimi və b.) və Bakı xanovdan 
sonrakı (M.F.Axundzadə, H.Zərdabi, Ə. Ağa oğlu və b.) ayrı -ayrı 
mütəfəkkirlərimizin irsində də müşahidə edirik. Bu məsələ ilə bağlı onu da 
hökmən qeyd etməliyik ki, dini elmlərlə yetərincə tanış olmayan, ancaq 
dünyəvi elmlərə yiyələnmiş mütəfəkkirlərin də din məsələsində tamamilə 
obyektiv mövqe tutması inandırıcı deyildir. Bütün bunlarla yanaşı, hesab 
edirik ki, dini və dünyəvi elmlərlə hansı dərəcədə tanış olmasından asılı 
olaraq, hər bir mütəfəkkirin istənilən məsələyə (insan, cəmiyyət, dünya, 
dövlət və s.) özünəməxsus yanaşması, idrak prizması vardır.387  

Biz, Bakıxanovun dini məsələlərlə yanaşı, elmi-fəlsəfi məsələlərə üz 
tutmasının kökünü, ilk növbədə, riyakar ruhaniləri boş-boşuna təqlid 
etməkdənsə, ilahi sevgini dərk edib Allaha qovuşmaq üçün kamilləşməyin 
və elmiliyin yollarını axtarmaqda görürük. Ona görə də “Əxlaqın 
saflaşdırılması” əsərində Bakıxanov yazırdı ki, insanlar İslam dininə hissi, 
təqlidi yanaşmadan əl çəkib, onu ağıl, idrak qüvvəsi ilə mənimsəməli və 
kamilləşməlidirlər. Onun fikrincə, mədrəsədə öyrədilənlərdən çoxlarının 
baş çıxarmamağının səbəbi savadsızlıqda deyil, mənanı və mahiyyəti 
bilmədən, zahirə üstünlük vermələrindədir. Bu baxımdan filosofa görə, elm 
öyrənməkdə məqsəd olmalı, insan idrakını, ağlını doğru istiqamətə 
yönəltməli, özünü zahirən kimlərəsə oxşatmamalıdır, əks təqdirdə, “insan 
heyvandan fərqlənməz”.388 Bu mənada, Bakıxanov etiraf etmişdir ki, gənc 
yaşlarında özü də bu hissləri keçirmiş, təcrübəyə, elmə, həqiqətə, lazımlı 
şeylərə deyil, təsadüfə, adətə, xəyala, lüzumsuz şeylərə qapılmışdır: “O 
vaxtdan ədəb və bilik əldə etmək, əxlaqı təmizləyib saflaşdırmaq və təhqiqat 
aparmaq üçün keçmiş adamların kitablarına əl atdım”.389 Ancaq mütəfəkkir 
bundan da istədiyinə tam nail olmamış dır. Görünür, buna səbəb ilk 
dövrlərdə qurtuluş yolunu yalnız dini kitablarda axtarması olmuşdur. 
Həmin kitablar isə Bakıxanova nicat yolu göstərmək əvəzinə, beynini bir az 
da “dolaşdırmış”dır: “Gördüm biri zahidliyə və şübhəyə qapılmış, başqa 
birisi hər şeyi inkar edərək, hətta inam və əqidənin zəruri işlərindən belə 
kənarda qalmışdır. Birisi şirindilli, amma ürəyi qərəzlidir. O birisi şöhrət 
qazanmaq üçün özünü tərifləyir. Bunların arasında bir neçə haqq danışana 
rast gəldimsə, onların da özləri maarifə və həqiqət uyğun olduğuna 
baxmayaraq, aralarında elə ixtilaflar var idi və bir -birlərindən elə 

 
387 Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər).  Üç cilddə, 

I cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, s. 166. 
388 Bakıxanov A.A. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Avrasiya-Press, 2005, s.20-21 
389 Yenə orada, s.21 



 

136 
 

fərqlənirdilər ki, mətləbləri tutuşdurmadan və dəilliləri araşıdrmadan onları 
anlamaq çətin idi”.390  

Bakıxanov yazırdı ki, yalnız dünyanın qabaqcıl adamlarının və 
xalqların böyük filosoflarının, alimlərinin əsərlərini araşıdırmağa, tədqiq 
etməyə başlayıb, onların dünyagörüşlərindən xəbərdar olduqdan sonra 
faydalar əldə etmiş, həyacan və iztirabı nisbətən yumşalmış və çətinliklərin 
çoxundan təsəlli yolu tapmış dır.391 Bu o deməkdir ki, Bakıxanovun 
dünyagörüşündə baş verən dəyşiklikdə dünyəvi elmlərlə, o cümldən fəlsəfə 
ilə tanışlığı mühüm rol oynamışdır. Artıq Bakıxanov anlamağa başlamışdır 
ki, müsəlman ölkələrindəki problemin qaynağı ilk növbədə, elm, din, əxlaq 
və digər ictimai şüur formalarında zahirliyə, təqlidə üstünlük verilib onların 
mahiyyətindən xəbərsizlikdir. Bizə elə gəlir ki, Bakıxanov “Əxlaqın 
saflaşdırılması”, “Nəsihətnamə” əsərlərini də özünün təbrincə desək, bəzi 
əvvəlki alimlər kimi şöhrət qazanmaq üçün deyil, məhz İslam dinini qəbul 
etmiş xalqlarda mövcud olan əxlaq məsələlərinə aid çatışmazlıqları aradan 
qaldırıb insanları maarifləndirmək, kamilləşdirmək və Allaha qovuşmağın 
yolunu göstərmək üçün qələmə almışdır. Eyni zamanda, o, bu əsərlərində 
müasiri olduğu müsəlman-türk cəmiyyətlərində milli-dini əxlaqda yaşanan 
problemlərin kökünün əsil mahiyyətini tədqiq etmiş və çıxış yollarını ortaya 
qoymağa çalışmışdır. Azərbaycan Türk mütəfəkkiri hesab edirdi ki, mömin 
müsəlman yolunu azmış riyakar ruhanilərlə üləmalardan uzaq durub öz 
həyat tərzlərində etidal, yaxşılıq, adət, şöhrət, rahatlıq, eşq aləmi, işin 
faydaları, rəftar qaydaları, təvazökarlıq, insaf, təvəkkül məsələlərinə diqqətli 
yanaşsa kamilləşə və ilahi sevgi səbəbilə Allaha qovuşa bilər. Bu məsələlərə 
baxışda o, Orta çağın sxolastik fəlsəfi təfəkkürdən xeyli dərəcədə 
uzaqlaşaraq yeni dövrün fəlsəfi təfəkküründən çıxış etmişdir. 392 

Azərbaycan Türk filosofu kamil insana çevrilməyin ilk yollarından 
biri kimi, həyat tərzində etidal (orta) mövqedə olmağı vacib hesab etmişdir. 
Onun fikrinə görə, dünyanın ya da təbiətin özü orta bir vəziyyətə (yer 
kürəsinin soyuqluğu mane olmasa, günəşin hərarəti aləmi yandırar və s.) 
malik olduğu kimi, başdan ayağa bir aləmdən ibarət olan insan da təbiətin 
bir parçası olaraq öz bədənində təbii surətdə təşəkkül tapmış bu qanuna 
(etidala) əxlaq baxımından əməl etməlidir. Bakıxanov yazırdı ki, insanlar 
“hər şeyin orta vəziyyəti yaxşıdır” hökmündən çıxış edərək, həddən artıq 
israfçılıqla yanaşı, həddən çox xəsislik də etməməli, ifrat həlimliklə bərabər, 
ifrat qəzəblilikdən uzaq durmalı, yaxşılıq etməkdə də etidal mövqe tutub, 
yamanlara yaxşılıq edib yaxşıları pis vəziyətdə qoymamalı, tənbəlliyə 
qapılmamaqla yanaşı, hərislikdə də etidalı gözləməlidir. Həyat yaşamında 
etidala əməl edilməsinin vacibliyi ilə bağlı fikirlərinə davam edən filosof 

 
390 Yenə orada, s.22 
391 Yenə orada, s.22 
392 Əsgərli Zaman. Bakıxanov – Qüdsi. Bakı, “Elm”, 2015, s.97 



 

137 
 

yazır: “Dəfələrlə təcrübədən çıxmışdır ki, etidal həddindən çıxan hər bir işin 
təsiri əksinə olar. Məsələn, işrət getdikcə adət şəklini alır və axırda hər bir 
adi iş peşmançılığa səbəb olur. Azadlıq ifrat dərəcəsinə çatdıqda 
özbaşınalığa çevrilir. Şöhrətpərəstlik insana qalib gəlsə, onu öz nəfsinin qulu 
edər. Zehni itiliyi fəsadlı olarsa və puç xəyallara qapılarsa, axmaqlığa 
çevrilər. Ehtimal və təsdiq işində olan ifrat bilik, tərəddüdə və şübhəyə 
gətirib çıxarar”. 393  

Gördüyümüz kimi, burada filosof təbiət qanunlarından da çıxış 
edərək insanların hər bir məsələdə orta mövqe tutmasını vacib hesab 
etmişdir. Doğrudan da, təbiət qanunlarında əsasən orta bir vəziyyər hökm 
sürür, ancaq bundan kənara çıxmalar baş verdikdə ciddi kataklizimlərlə üz-
üzə qalırıq. Deməli, insan toplulmları da orta vəziyyətə əməl etdikcə, həyat 
öz axarı ilə davam edir. Ancaq hər hansı bir toplum, ya da toplumlar bu 
həyat axarında ciddi şəkildə kənara çıxmalara yol verdikləri zaman ciddi 
böhranlar, xaoslarla üzləşməli olurlar. Çox maraqlıdır ki, Bakıxanovun da 
qeyd etdiyi kimi, təbiətin qanunlarından fərqli olaraq, insan qanunlarında 
orta ya da etidal mövqedən kənara çıxmalara səbəb “ifrat bilik” səbəb olur. 
Yəni hər hansı cəmiyyətin fərdi olan bir mütəfəkkirin “zehin itiliyi” etidal 
mövqedən kənara çıxıb fəsadlı işlərin xidmətçisinə çevriləndə, o zaman 
nəinki təmsil olunduğu topluma, eləcə də digər toplumlara və bütövlükdə 
bəşəriyyətə ciddi zərərlər verir.  

İnsanın kamilləşərək Allahla vəhdətdə olması yolunda yaxşılığın 
fəziləti məsələsinə gəlincə, Bakıxanova görə, aləmdə olan hər şey xeyir üçün 
yaradılmışdır, həqiqətdə şərin vücudu yoxdur. Ancaq bununla yanaşı şərin 
hiss olunmasını xeyir üçün faydalı hesab edən filosof iddia edirdi ki, böyük 
xeyir xatirinə cüzi şərə yol vermək özü məsləhətdir. Çünki dünyanın bütün 
atributlarında Allahın zatından başqa həqiqi təsiredici qüvvə olmasa da, 
ancaq insan öz əməllərində sərbəstdir, həmin əməllərinə də uyğun olaraq 
savab və günah qazanır. Bakıxanov yazır: “Dünyada heç bir şey təbiətin 
ziddinə çıxa bilməz. Şeylər öz varlıqlarında gözlənilən vəzifəni icra edə 
bilməzlər. Lakin insan müstəsnadır, çünki o bu işi görməyə və görməməyə 
muxtardır. Bu səbəbdən də o, həm yaxşı, həm də pis iş görə bilir. Aləmdə 
əsil məqsəd və həqiqi məsləhət xeyirdən ibarət olduğu üçün aləmin ən 
şərafətli cüzi olan insan da gərək borclarını əda eləsin və öhdəsinə düşən 
vəzifəni unutmasın. Həmişə yaxşılıq etməyə çalışsın və bilsin ki, əxlaqi 
təmizləyib islah etməkdən və maarif təhsil etməkdən məqsəd yaxşılıqdır”. 

394 Bir sözlə, Bakıxanova görə, insan etdiyi yaxşılığı yadına saldıqca elə bir 
zövq alır ki, heç bir dövlət ona çatmaz; pis iş tutmuş adam isə əməlini 
düşündükcə xəcalət çəkər.395 Başqa sözlə, ona görə yaxşı əməldən iki dəfə 

 
393 Bakıxanov A.A. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Avrasiya-Press, 2005, s.23 
394 Yenə orada, s.24 
395 Yenə orada, s.25 



 

138 
 

zövq alırsan, birincisi onu edəndə, ikincisi isə onun əvəzi sənə çatanda.396 

İnsanın kamilləşərək Allahla vəhdətdə olması yolunda rahatlıq 
məsələsinə gəlincə, Bakıxanovun düşüncəsi ondan ibarətdir ki, rahatlıq 
haldadır, yəni malda, dövlətdə, rütbədə deyildir.397 Ona görə, rahatlıq 
insanın öz halından razı olmasından ibarət olduğu üçün də o, hər hansı bir 
mənsəbdə və ya peşədə olur-olsun rahatlığı əldə edə bilər. Azərbaycan Türk 
mütəfəkkiri çox doğru ifadə edirdi ki, şadlıq əldə etmək səbəblərinin fikrini 
etməyin özü də tükənməz bir qəmdir, yalnız bu dairədən uzaq olan ürək 
şaddır: “Xülasə, adam gərək elə etməsin ki, öz tayları ona qibtə etsin, eyni 
zamanda, özünü o yerə yetirməsin ki, onların nəzərində xar olsun. Hər bir 
böyük və kiçik iş üçün orta bir hədd vardır ki, bütün hallarda bəyənilən və 
rahatlıq axtaranlar üçün zəruridir. Rahatlığa lazım olan şərtlərin başlıcası 
qəlbin sakitliyidir ki, dünyada baş verən hadisələr onu iztiraba salmasın”.398  

Bakıxanova görə, həqiqi bədbəxtlik odur ki, başına müsibət gəlmiş 
bir adam buna tab gətirərək çıxış yolu aramır. Bu müsibətlərin də iki səbəbi 
var, yəni ya özümüz ya da başqası ona səbəbdir. Əgər müsibətə özümüz 
səbəb olmuşuqsa, başqalarından deyil, özümüzdən şikayət etməliyik, əks 
təqdirdə də, kənardan gələn müsibətlərə qarşı mübarizə aparmalıyıq. 
Mütəfəkkirə görə, bu müsibətləri bütün hallarda yalnız özümüzə nisbət 
verərək izah etməməli, təbiətin və cəmiyyətin ümumi problemləri kimi 
görməli, müsibətlərə qarşı da təkbaşına deyil, birlikdə mübarizə aparmaq 
məqsədəuyğundur.399 Bizcə də, fərd, cəmiyyət olaraq müsibətlərin 
özümüzdən ya da kənardan gəlməsindən asılı olmayaraq, birincisi, bəlalara 
heç bir zaman boyun əyəməyərək daim çıxış yolu aramalı, ikincisi isə daha 
çox özümüzdənmi, ya da kənardanmı, bəlkə də hər ikisindən də 
qaynaqlanmasını müəyyənləşdirərək daha sağlam yol tutmalı, üçüncüsü, 
müsibətlərə qarşı toplum olaraq bir yerdə mücadilə etməyin vacibliyini 
dərk etməkdir. 

Əxlaq problemi ilə bağlı olan milli adət-ənənələr məsələsində də 
Bakıxanov qiymətli fkirlər irəli sürmüşdür. Azərbaycan Türk filosofuna 
görə, avam adamların idrakla mərifətlərinin yüksək dərəcəsi təqlidlə 
bağlıdır ki, onlar heç bir halda bundan kənara çıxmağa qadir deyildir. Bu 
anlamda hər bir ölkənin əhalisi öz milli adət-ənənələrini, qayda-qanunlarını, 
həyat tərzini bəyənərək digər ölkənin millətini bu kimi məsələlərdən ötrü 
töhmətləndirirlər. Bu anlamda milli adətlərinə görə türklər farsları, farslar 
ərəbləri, ərəblər almanları, almanlar ingilisləri bəyənmirlər. Bakıxanov 
yazır: “Hələ avam camaat kənarda dursun, kamal sahibləri də təqliddən əl 

 
396 Bakıxanov A.A. Nəsihətlər. Hikmət çələngi. Bakı, Gənclik, 1997, s.11 
397 Yenə orada, s.7 
398 Bakıxanov A.A. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Avrasiya-Press, 2005, s.27 
399 Yenə orada, s.27-28 



 

139 
 

çəkə bilmirlər. Zahidliyə əsir olan şəriət başçıları, vacib şeylərdən başqa, 
ehtiyatla hərəkət edib, heç bir şeyin puçluğunu qəbul etmirlər”.400  

Bakıxanov haqlı olaraq göstərirdi ki, “zahidliyə əsir olan şəriət 
başçıları”, ya da məhdud düşüncəli bilikli adamlar bu işdə avamlardan daha 
çox qüsurlara yol verirlər. Çünki hər millət öz milli-dini adət-ənənələrinə 
sahib çıxmaqla yanaşı, dünyada baş verən yenilikləri (buxar qüvvəsi ilə 
havaya qalxmağı, Ayın Yer kürəsinə təsirini və s.) də görməli, başqa 
millətlərin inkişafından nəticə çıxararaq, öz millətinə fayda verməyə 
çalışmalıdırlar.401 Deməli, Bakıxanov bu əsərində bir tərəfdən etik-fəlsəfi 
məsələlərə geniş yer vermişdirsə də, ancaq yeri gəldikcə, müsəlman xalqları-
nın nədən geri qalması, bunun müqabilində isə xristian xalqlarının tərəqqi 
etməsinin səbəblərini də izah etməyə çalışmışdır. 

“Şöhrət” məsələsinə də etik-fəlsəfi problem çərçivəsindən yanaşan 
Bakıxanova görə, həddən çox buna aludə olan insanlarda ruh düşgünlüyü 
yaranır, gözəl əxlaq tədricən korlanır, öz işləri və əməllərində daim təşvişdə 
olur, bir sözlə, yavaş-yavaş peşmançılığa aparıb çıxarır. Azərbaycan Türk 
filosofu hesab edir ki, insan mümkün olduğu qədər öz insanlığının tələbi ilə 
iş görərək şöhrət qeydinə qalmamalıdır. Abırı, yaxşılığı şöhrətdən üstün 
tutan insanlar üçün yamanlığına danışanların tənəsindən qorxusu da olmaz. 
Ancaq bir şey həqiqətdir ki, doğru yolda olub şöhrət dalınca qaçmayanlar 
da pis danışanların tənəsindən can qurtara bilmirlər. Bakıxanov yazır: “Bir 
çoxları hikmətə bağlı və hər bir halda məsləhətə müfaviq olan hadisələri və 
aləmin intizamını öz rəylərinə düz gəlmədikdə bəyənmir. Mümkün etsələr, 
hətta Allahın özünü belə məlamət edər və Ona irad tutarlar. Beləliklə, 
camaatın rədd və ya qəbulu insanı öz işindən geri qoymamalıdır. Bununla 
belə məlum rəftar və hərəkətinin, adət və ənənələrinin mümkün qədər 
ziddinə olmamağa çalışmaq lazımdır. Çünki hər şey xalqın adət-ənənələrinə 
zidd olduqda, xalq ondan çəkinər və xeyirli iş görməyə bacarığı olmaz”. 402 

İnsanın kamilləşməsi və Allahla vəhdətdə olması yolunda eşq 
aləminin xüsusi yer tutmasına inanan Bakıxanova görə, o, təbiətin 
maddələrinin müxtəlifliyindən, bilik dərəcəsi və adətin təkrarından asılı 
olaraq bir neçə şəkildə meydana çıxır: meyil, ünsiyyət, həvəs, şövq, 
məhəbbət, eşq. Eşqi məhəbbətin ən yüksək dərəcəsi, ruhun tələbi kimi 
qiymətləndirən filosof yazır: “Təbiət aləmində ruhlarla ünsürlərin arasında 
xüsusi bir rabitə olduğu üçün, maddələrin mahiyyəti və xasiyyətlərin tələbəi 
səbəbindən vücuda eşq naqis və kamil ola bilər. Eşq hisslər vasitəslə həm 
qafil, həm də ayıq ola bilər. İşin başlanğıcında eşqimizin kimə olduğunu və 
ondan nə əldə edəcəyimizi düşünməliyik. O, əqlə batan və məqbul olursa, 

 
400 Yenə orada, s.30 
401 Yenə orada, s.30 
402 Yenə orada, s.32 



 

140 
 

xoşbəxtlikdir”.403 

İşin faydaları məsələsinə gəlincə, Bakıxanov öncə qeyd edir ki, 
Allahın işinə əl atıb hər hansı sorğu -sual aparmaq doğru deyildir. 
Müsəlman, Allahı hikmət sahibi bilirsə, daha Ona etiraz doğru deyil, sadəcə 
aləmin nizamı səbəblərin varlığına bağlı olduğu üçün səysiz və çalışmadan 
heç bi iş mümkün olmaz. Yəni insan bir tərəfdən baş aça bilmədiyi, ya da 
haradasa doğru görmədiyi məsələlərə görə Allaha etiraz etməməklə yanaşı, 
digər tərəfdən, əməllərin nəticəsi Allahın hikmətinə bağlıdır, “insan üçün 
səydən başqa bir şey yoxdur” - ayəsinə uyğun olaraq çalışmalıdır. Bakıxanov 
yazır: “Maraqlı burasıdır ki, bəzi adamlar işləmədən deyirlər ki, Allah istərsə 
verər. Daha bunu bilmirlər ki, Allah hər kəsə hər nemətin imkanlarını 
verməklə, o nemətin özünü də ona vermişdir. Lakin o özü çalışmadığından 
o neməti əldən vermişdir. İşləmədən, çalışmadan Allahdan nemət gözləmək 
özünü sərgərdanlıq zəncirinə bağlamaq deməkdir.” 404  

Ümumiyyətlə, Bakıxanov Allahın böyüklüyünü, kamilliyini qəbul 
etməklə yanaşı, dünyadakı işlərin icrasını səbəblərin varlığına bağlı etmişdir. 

405 Yəni Allah hər şeyə qadir olub kamilliyinin həddi-hüdudu olmasa da, 
dünya işlərində insanlara müəyyən sərbəstliklər də vermişdir. 
Mütəfəkkirmizə görə, həmin sərbəstliklərdən insanın pis və yaxşı şəkildə 
faydalanması mümkündür. Bunun üçün də Allah insanı sırayla ağıl, qələm 
və nurla qiymətləndirmişdir ki, hamısı bir mənanı ifadə edir. Bir sözlə, 
onların hamısı Vahid Allaha məxsus olduqları üçün özləri də vahiddirlər. 
Ancaq əbədi olan yalnız Allahdır, yerdə qalan nə varsa, müvəqqətidir və 
onların bir başlanğıcları olduğu kimi bir də sonları vardır.406 

Bakıxanov insanın kamilləşməsi və Allahla vəhdətdə olması 
yolunda ən böyük əngəl kimi isə riyakar ruhaniləri, yalançı möminləri və 
zahidləri görmüşdür. Mütəfəkkir üçün yalançı zahidlik, ruhanilik açıq 
küfrdən, bütpərəstlikdən daha təhlükəlidir. Çünki bu zaman İslam dininə 
və bu dinə tapınan müsəlmana daha çox xətər dəymiş olur: ““Bütün şeylər 
onun həmdini zikr edirlər” - ayəsi mövcibincə şəriət hökmlərindən də 
xəbərdar olmalıyıq ki, zahidlik bizim yolumuzun üstündə tələ olmasın və 
sənin əməllərin riya və ya adət üzündən olmasın; çünki riya üzündən olan 
zahidlik Allaha gizlicə şərik qərar verməkdən və zahiri küfrdən bədtərdir. 
Bütpərəstlitk bu cür zahidlikdən fəzilətdir; çünki o, etiqad üzündən, bu isə 
qərəz üzündəndir”.407 Deməli, kamilləşmək və Allaha qovuşmaq istəyən 
müsəlman, cahillərin tutduğu yoldan uzaq durmalıdır.  

 
403 Yenə orada, s.35 
404 Yenə orada, s.39 
405 Yenə orada, s.46 
406 Yenə orada, s.62-63 
407 Yenə orada, s.59 



 

141 
 

Bəs, zahidlərin tutduğu hansı yoldur ki, müsəlmanı 
kamilləşməkdən və Allaha qovuşmaqdan uzaq tutur? Bakıxanov bunu, 
yeddi amildə görmüşdür: 1) zahidlikdə təkəbbür və iftixar, fisqdə isə 
peşmançılıq və zavallılıq vardır; 2) zahidliyin xisləti daimi, fasiqinki isə 
anidir; 3) fasiq (yaramaz hərəkət edən şəxs-F.Ə.) adama nəsihət edənin 
məzəmməti təsir edər, zahid isə öz əməlindən fəxr edib, özgələrinə tənə 
vurar; 4) fasiq adam üçün yüz cür zərər, əzab və xar olmaq qorxusu vardır. 
Lakin zahid xalq arasında hörmətli hesab edilərək, məişətdə onların neməti 
ilə təmin olunar; 5) riyasız zahidliyə çox az təsadüf edilir, lakin fasiqi isə gizli 
etmək lazım gəlir; 6) zahidlik xalqın gözəl zənni səbəbindən fasiqin toru ola 
bilər. Lakin fasiqdə bu xasiyyət yoxdur; 7) fasi q çox zaman haqqın 
köməyinə, zahid isə əməlinə arxalanır.408 

Bizcə, Bakıxanovun zahidin əsil sifətlərini göstərib onları ifşa 
etməkdə əsas məqsədi kamilləşmək və Allaha qovuşmaq yolunu tutmuş 
müsəlmanların, zahidlərin zahiri möminliyinə inanaraq yollarını azmasının 
qarşısını almaqdır. Çünki zahidlər də kamilləşməkdə n və Allaha 
qovuşmaqdan bəhs edirlər. Belə olduğu təqdirdə, müsəlman əsil 
möminliklə yalançı zahidliyi bir-birindən necə ayıra bilər? O, “Mişkatül-
ənvar”da yazır: 

Ey düzlüyü sevən, eşqi gəl eyləmə məzəmmət, 

Zahidlikdə mən görmürəm nicat üçün əlamət. 

Küfrilə din heyran qalıb, onlar kimi arayır? 

Daraq, kimin mişk ətirli saçlarını darayır?! 409 

Azərbaycan Türk mütəfəkkiri kamilləşmə və Allahla vəhdətdə 
olma yolunda əngəl kimi gördüyü zahidlərlə riyakar ruhaniləri birmənalı 
şəkildə qəbul etməmişdir. Bakıxanova görə, onların yalançı möminliyi əsil 
mömin müsəlmanları çaşdırmaqdan başqa bir işə yaramır, bu isə şeytana 
xidmət deməkdir: 

Bu bədxahlıq, yaramazlıq, xəbisliklə, ey cahil, 

İbadətin mənasızdır, qəbul olmaz duan, bil! 

Bu hərəkət çox bənzəyir dərgahında üsyana, 

Zahirdə həqq, batindəsə bağlanmısın şeytana. 410 

Yaxud da: 

Əlindən yaxşı bir iş çıxmayan kəslər deyil mömin, 

 
408 Yenə orada, s.59  
409 Yenə orada, s.133 
410 Yenə orada, s.157 



 

142 
 

Həqiqət və ədalətdən kənar hər kəs də kafərdir.411 

Bizcə, aşağıda verdiyimiz şeirində də Bakıxanov Tanrı -insan 
eyniyyətini çox ideal səviyyədə ifadə etmişdir: 

Həq yaratdı özü kimi səni, verdi min ziynət, 

Bu qamətlə dedi bizə etməlisən itaət. 

Onda olan əlaməti, o cəlalı istəsən, 

Sidq ürəklə, doğru dillə zülcəlalı istə sən! 

Xəlvətdən bir mənzil verdi sənə möhkəm, mükəmməl, 

Sonra dedi öz əqlinlə bizə tərəf qayıt, gəl! 

Lakin indi bunları sən unutmusan, ey insan, 

Heyif olsun sənə, heyif, yazıq sənə, bir utan! 

Bəzən guya meyl edirsən ibadətə, Xaliqə, 

Pərdə olur öz varlığın itaətə, Xaliqə! 

Cəhənnəm qorxusu, ya behişt üçün ibadət, 

Etməz Haqqın dərgahında sadiqliyə dəlalət.412 

Bu şeirində o, açıq-aşkar insanı Allahın özünəbənzər yaratdığını, 
bu mənada da insanın kamilləşmə və dini-mistik fəna yolu (bəqaya) ilə 
yenidən Ona qovuşmasına inamını ifadə etmişdir. Deməli, Bakıxanova 
görə, əgər bir insan, ya da müsəlman dünya naz-nemətlərindən uzaq durub, 
kamilliyin zirvəsinə qalxarsa, o zaman Allahla bütünləşəcəkdir. Eyni 
zamanda, yalnız insanın deyil, bütün bəşəriyyətin yolu da kamilləşmədən və 
Allahın doğru yolunu tutmaqdan keçir. Əslində hər bir insan üçün də həqiqi 
xoşbəxtlik deyilən bir şey varsa, məhz Allah və insanın vəhdətindən irəli 
gələn ilahi bir sevgidir.413 

Deməli, kamil insan axtarışında olan Bakıxanov fəlsəfənin əsas 
məsələlərinmə yanaşmada “vəhdət-vücud” mövqeyindən çıxış etmişdir. O, 
üzünü zahidlərə tutaraq deyirdi ki, yaradılış mənasından uzaq düşdükləri 
üçün İslam dininin qayda qanunlarına da əməl etmirlər. Halbuki öz ürəyini 
azadlıqdan zindana salan insanlar bilməlidirlər ki, onların yaradılışında 
köləlik, ikiüzlülük, məddahlıq yoxdur; çünki çoxun başlanğıcı təkdir. İnsan 
yaradılışdan, ilk başlanğıcdan Haqqın bir zərrəsidir ki, Yaradan da ona 
qayıtmaq üçün insana əqil vermişdir. 414 

 
411 Yenə orada, s.277 
412 Yenə orada, s.158 
413 Кулизаде З. Концептуальные проблемы исследования социокультурного развития 
(конец XX – начало XXI вв.). ч.II. Баку: “Текнур”, 2009, s. 333-334. 
414 Məmmədov Zakir. Azərbaycan fəlsəfəsi tarixi. Bakı, Şərq-Qərb, 2006, s.307-308 



 

143 
 

Ancaq insan Haqqın bir zərrəsi olmasını da, əqli ilə Allaha yaxın 
olmasını da zaman-zaman unutmşdur. Bir sözlə, Bakıxanova görə, çox 
təkdən yaranmışdır, tək olan Allaha qayıdışa səbəb də təmannasız sevgi, 
ilahi eşq olacaqdır. Bakıxanov yazırdı: “Əqli təhqiqat və nəqli əsərlərdən 
belə anlaşılır ki, imkanın vacibdən (həqiqətdən) və çoxun 
təkdəndoğulduğu müəyyən edilmişdir. “Vahiddən yalnız vahid doğular” – 
dəlilinə görə, dünyada elə bir vücud meydana gəldi ki, bu da şeyləri tamam 
əhatə etmək baxımından, Allahın əvvəlcə yaratdığı ağıldan ibarət oldu. İşləri 
nizama salmaq məqsədilə Allahın əvvəlcə yaratdığı şey qələm olmuşdur ki, 
bu da o vücudu göstərir. İlk və son olaraq yaratdığı nur ona işarədir. Bu 
ləlmələr müxtəlif olduğuna baxmayaraq , bir mənanı ifadə edir. O vücud 
bütün səbəblərin səbəbi olduğu kimi, hadisələrin təzahüründə kamillik və 
nöqsan ola bilər. Onun bu kamilliyi və nöqsanından bütün kəmiyyət və 
keyfiyyətlərə təzad doğur. Rədd və cəzb intizam üçün hasil olur. Çoxluğun 
olmasına baxmayaraq öz vəhdətliyi də qalır, dəyişiklik yalnız onun zahiri 
təyinlərində olur, özü isə zaval tapmaz. “Onun özündən başqa hər şey məhv 
olacaqdır” – ayəsi Onun hər şeyi əhatə edən varlığına dəlalət edir. Onun 
hökmü işlərin intizamı üçündür və “Onun tərəfinə qayıdacaqlar” – ayəsi 
başlanğıcın və qayıtmanın mərtəbələrini bəyan edir”. 415 

Bakıxanova görə kainatda “yoxluq” deyilən anlayışın özü nisbidir. 
Çünki “yoxluq” dediyimizin özü sadəcə bir haldan digər hala keçməsi ilə 
bağlıdır. Deməli, əslində “yoxluq” özü də varlığın mahiyyətindədir. 
Bakıxanov yazırdı: “Varlıqda yoxluq yoxdur. Biz təğyir tapmağa və bir 
haldan başqa hala keçməyə “yoxluq” adı vermişik. Bütün şeylər bir şəkildən 
başqa şəklə girmək üçün həlak olur... Lakin bu dəyişiklik mütləq aləmin 
intizamı dairəsindən kənara çıxmaz”. 416 

Feyzulla Qasımzadə iddia edir ki, “Təhzibül-əxlaq” müəllifi bu 
sözləri ilə maddənin özündə hərəkət və dəyişikliyi təsdiq edir, bununla da 
materialist dünyagörüşünə yaxınlaşır: “Burada A.A. Bakıxanovun qədim 
yunan materialist filosofları Heraklit, Demokrit və Empedoklun əsərləri ilə 
tanış olduğu aydın hiss olunmaqdadır. Lakin bu materialist dünyagörüşü 
onda müntəzəm və ardıcıl surətdə axıra qədər davam etmir, idealist 
dünyagörüşü ona qalib gəlir. A.Bakıxanov kainat və Allah məsələlərinin 
şərhində islam irticaçılarından və şəriətçilərindən ayrılır. Öz dövrünün 
maarifçisi olaraq, o hər bir məsələdə ağılı rəhbər tutduğu kimi, Allahı da ağıl 
vasitəsi ilə dərk etməyə çalışırdı. O, idealist mütəfəkkir olaraq, Allahı 
müstəqil mənəvi bir varlıqdan – “vücudi-küll”dən ibarət görür və ona 
“iradə” və “ixtiyar” qərar verir. Lakin bu “vücudi -küll”ün nədən ibarət 
olduğu bütün idealist filosoflar üçün qaranlıq qaldığı kimi, onun üçün də 

 
415 Bakıxanov A.A. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Avrasiya-Press, 2005, s.60-61  
416 Yenə orada, s.61  



 

144 
 

dərk olunmamış qalır”.417 

Halbuki burada Bakıxanov üçün qaranlıq qala biləcək heç nə yox 
idi: “Ürək cinsiyyət etibarilə sair üzvlərlə bərabər olduğu kimi, müxtəlif 
maddələrin lətifliyi səbəbindən Allahın nurlarını əks etdirir... Bütün 
mövcudatın mənşəyi olan və aləmi idarə edən varlıq əslində ancaq öz zatına 
münhəsir qalmır, cüzə küllə həqiqi təsir edən də onun zatından başqa bir 
şey deyildir. Lakin mahiyyət olmadıqda, keyfiyyət anlaşılmadığı üçün onun 
buna olan təsirini və bunun ona olan nisbətini bilmək olmaz”. 418  

Doğrudur, bəzən Bakıxanov özü də etiraf edirdi ki, ikiüzlü 
ruhanilərin, yalançı zahidlərin əməlləri onu nəinki kamilliyə, tovhidə dorğu 
aparır, az qala müsəlmanlıqdan uzaqlaşdırır və kafirliyə sövq edir. Ancaq 
bütün bunlar heç də Bakıxanovun materialist dünyagörüşünə yaxınlaşması 
anlamına gələ bilməz. Bakıxanov yazır: 

Kafirlik ömrümü etmişdir hədər,  

Məqsədçin mən hara eyləyim səfər?  

Hardadır dünyada o müsəlmanlıq  

Ki, olsun bu yolda qəlbimə rəhbər?!.419  

Bakıxanovun burada ifadə etdiyi “kafirlik” kamilləşmək və Allaha 
qovuşmaq yolundakı çətinliyi, “müsəlmanlıq” isə məhz bu çətinliyi dəf edib 
yolun sonuna gəlməyin özüdür. Yəni o, hesab edir ki, “kafirliy”in yolu insanı 
kamillikdən və Allaha qovuşmaqdan uzaq tutduğu, üstəlik insanın da bunu 
bildiyi halda, onun “müsəlmanlığ”ı qəlbində rəhbər tutmaqda zorlanması 
təsadüfi ola bilməz. Onun burada ifadə etdiyi “müsəlmanlıq” isə sadəcə, bir 
İslam dini çərçivəsində məhdudlaşmır və dünyəvi xarakter daşıyır. Çünki 
Bakıxanov “Suallar” şeirində də yazırdı ki, əgər bütün səmavi dinlər 
doğrudursa, haqq dinləridirsə, yəni heç bir kəs küfr dinini qəbul etmirsə, o 
zaman insanlar arasında fikir ayrılıqlarına səbəb olan nədir? Bakıxanov 
yazır:  

Həqiqətdə yoxsa əgər küfrü din,  

Bəs nə üçün hərə tutmuş bir ayin?  

Əgər kitab təkcə doğru yoldursa,  

Hərə bir yol tutmuş neçin dünyada?.420  

Bizə elə gəlir ki, Bakıxanovun cavabını axtarıdığı əsas sual müxtəlif 
dinlərdə insanın Allahın təkliyini və Ona dönüşün mütləqliyini bildiyi 

 
417 Qasımzadə Feyzulla. XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi.Ali məktəblər üçün dərslik. 
Bakı, “Maarif” nəşriyyatı, 1966, s.123 
418 Bakıxanov A.A. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Avrasiya-Press, 2005, s.61  
419 Yenə orada, s.407 
420 Yenə orada, s.183 



 

145 
 

halda, cürbəcür yollardan istifadə etməsi və bu zaman da Haqqa gedən 
yolda buna zidd olaraq kənara çıxmalara, riyakarlıqlara yol verməsi başa 
düşülən deyildir. Belə olduğu təqdirdə də, Bakıxanov etiraf edirdi ki, Haqq 
yolundan, kamilləşməkdən danışıb ancaq ona əməl etməyənləri görəndə 
insan tutduğu dinini dəyişib bütə tapınmaq istəyir. Çünki bütə tapınanlar 
bunda səmimi olduğu halda, ancaq aşkarda səmavi dinlərə tapınıb, gizlində 
isə Allaha şərik qoşanlar riyakardırlar. O, yazır:  

Mən ki, möhkəm deyiləm dinimə, qorxum budur ah,  

Axiri səcdə edim bir bütə mən pünhani.421 

Şübhəsiz, bütün bunlar heç də bəzi tədqiqatçıların iddia etdiyi 
kimi, Bakıxanovun elmi -materialist dünyagörüşünə yaxınlaşmasının 
nəticəsi hesab oluna bilməz. Məsələn, 7 cildlik “Azərbaycan tarixi”nin 4-cü 
cildində A.A.Bakıxanov haqqında bununla bağlı məntiqsiz bir mülahizə öz 
əksini tapmışdır: “Yerin və digər planetlərin Günəş ətrafında fırlanmasını 
sübut edən A.Bakıxanov islamın müddəalarını təkzib edir…”.422 Bizcə, 
Bakıxanov burada İslam dininin müddəalarının təkzib etməyi deyil, tam 
əksinə, bu dinin özündə də qeyd olunduğu kimi, həqiqəti görmüş və onu 
dəyərləndirməyə çalışmışdır.  

Bu anlamda, onun dünyagörüşündə yer tapmış astronomiya, 
kosmoqrafiyaya aid məsələlərə də müəyyən qədər toxunmağı zəruri hesab 
etdik. Bakıxanovun xüsusilə, “Əsrarül-mələkut” əsərində üç məsələni: 1) 
Yerin vəziyyətini, 2) Səma cismlərini, 3) Kepler qanunlarını və Nyutonun 
ümumdünya cazibə qanununu şərh etmişdir. O bu əsərində öncə Yerin 
vəziyyəti ilə bağlı Günəş sistemini və onun mahiyyətini şərh edir, bununla 
bağlı Ptolemeyin, Kopernikin, Aristarxın və başqalarının nəzəriyyələrini 
geniş şəkildə təhlil süzgəcindən keçirir. Onun fikrincə, Yer kürəsi ilə bağlı 
hələlik, ən mükəmməl nəzəriyyə Kopernikə məxsusdur.423 O yazırdı ki, 
Kopernikin heliosentrik nəzəriyyəsinə görə, Yer Günəş ətrafında dövr edib 
fırlanır, əks halda, Yerin Günəşə çevrilmiş tərəfində həmişə gündüz və yay 
olardı, əks tərəfində isə gecə və qış hökm sürərdi.424  

Ay və Günəş haqqında da geniş məlumat verən A.A.Bakıxanov hər 
iki göy cisminin tutulması haqqında yazırdı: “Ay tutulması Yer Günəşlə Ay 
arasında olduqda, Günəşin tutulması isə Ay Günəşlə Yer arasında olduqda 
baş verir. Ayın tutulması Ay bədirləndiyi vaxt gecə, Günün tutulması isə 
Ayın Günəş şüalanmasından aşağıda yerləşdiyi zaman baş verir. 
Tutulmaların heç biri hər ay başı əmələ gəlməz, ona görə ki, Ayın orbiti və 

 
421 Yenə orada, s.256 
422 Azərbaycan tarixi. Yeddi cilddə. IV cild (XIX əsr). Bakı, “Elm”, 2007, s.155 
423 Bakıxanov A.A. Əfkarül-cəbərut. İstanbul, 1848, səh. 30-31 
424 Rüstəmov İzzət. Azərbaycanda təbii-elmi biliyin inkişafının fəlsəfi problemləri (XIX əsr – 

XX əsrin əvvəli).  Bakı, “Diplomat”, 2001, s.91 



 

146 
 

Zodiakın zolağı ekvatora doğru müxtəlif meylə malikdir. Onların ekvatora 
doğru meyilliyinin fərqini müəyyən etməklə Ay və ya Günəşin tutulmasının 
vaxtını qabaqcadan xəbər vermək olar”.425 Eyni zamanda, o, Ay, Günəş və 
digər göy cisimlərindən bəhs edərkən Qurandan da nümunələr vermişdir. 
Bakıxanova görə, kainat sistemləri, ulduzlar sistemi, Günəş sistemi ilə bağlı 
Quranda bir çox ayələr vardır. Onun fikrincə, hər şey Allahın iradəsi altında 
olduğu üçün istənilən şeyi O, istəyəndə yaradır, istəməyəndə məhv edir. 
Yaxud da Allah istərsə yaratdığı bir planet gələcəkdə yeni bir planet kimi 
meydana çıxa bilər. 426 Deməli, Bakıxanov bütün hallarda bu məsələlərə 
baxışında Allahın mütləq iradəsini də ifadə etməyi unutmamışdır.  

Ənvər Əhmədov yazır ki, “A.A.Bakıxanov öz kosmoqrafik 
görüşlərində bir çox Qərb alimlərinə istinad etsə də, yerin öz oxu və günəş 
ətrafında fırlanması, aləmin sonsuzluğu ideyalarını uğursuz bir şəkildə 
Quran ayələrinin mahiyyətlərilə də uzlaşdırmağa çalışı rdı”.427 Zaur 
Rəşidova görə A.A.Bakıxanovun yaradıcılığına xas bütün bu özünəməxsus 
məqamlar, Azərbaycan maarifçilik hərəkatının əvvəldə qeyd etdiyimiz kimi, 
Azərbaycan mədəniyyətinin tarixi keçmişilə sıx varislik bağları vasitəsilə 
bağlı olmasından irəli gəlirdi: “Bu mənada bir qədər paradoksal səslənsə də, 
ümumilikdə Azərbaycan mədəniyyətinə münasibətdə “köhnəlik” termini 
yenilik termininin antonimindən, daha çox hansısa mənada, onun 
sinonimidir. Onların arasındakı qəti sərhəd son dərəcə şərtidir. Bu ikisi 
daima qarşılıqlı vəhdətdədir. Biri-köhnəlik o birini -yeniliyi hər dəfə 
tamamlamaqdadır. Fəlsəfi mənada yenilik köhnəliyin yenilənərək yeni 
təzahürüdür. Keçmişlə gələcək arasında sıx varislik əlaqələri qurma ənənəsi 
Qərb maarifçiliyinə də xasdır”.428 

Beləliklə, deyə bilərik ki, Bakıxanov müasirləri ilə müqayisədə 
əxlaqi-fəlsəfi problemlərə, o cümlədən İslam dininə münasibətdə xeyli 
dərəcədə fərqli mövqe ortaya qoya bilmişdir. Deməli, bir dini dərindən 
bilmək, onun qayda -qanunlarına əməl etmək, onun əsa s kitabı və 
peyğəmbəri haqında əsərlər yazmaq hər hansı mütəfəkkir üçün işin bir 
tərəfidirsə, din adı altında insanları istismar edən despotik şahları və onun 
məmurlarını, ikiüzlü ruhaniləri və din xadimlərini ifşa etmək, dini xurafatı 
və mövhumatı qəti şəkildə pisləmək, İslamın əsil mahiyyətini müsəlmanlara 
başa salmağa çalışmaq məsələnin digər tərəfidir. Fikrimizcə, Bakıxanovun 
dini və əxlasi-fəlsəfi baxışlarında müasirlərindən fərqləndirən əsas cəhət 

 
425 Bakıxanov A.A. Əfkarül-cəbərut. İstanbul, 1848, səh. 138-139 
426 Yenə orada, s. 200-222 
427Ахмедов, Э.М. Философия Азербайджанского просвещения. Баку: Азернешр, 1983, 

s.53 
428Rəşidov Zaur. Ənv ər Əhm ədovun tədqiqatlarında Azərbaycan maarifçilik fəlsəfəsi: 

tənqidi təhlil. “Metafizika” jurnalı, 5(4), Bakı, 2022,  s.60 



 

147 
 

məhz bu sonuncu amillərlə bağlı olmuşdur.429  

İctimai-siyasi görüşləri.  Bakıxanovun ictimai-siyasi görüşləri 
daha çox dini inhisarı altına almış despotik məmurların tənqidində və 
onların maariflənməsində özünü büruzə vermişdir. Onun fikrincə, 
müsəlman xalqlarının geriliyində ikiüzlü, riyakar ruhanilər qədər despotik 
məmurların mənfi əməlləri də mühüm rol oyanmış, onların sayəsində İslam 
dini, Şərq mədəniyyəti mütərəqqi ənənələrindən xeyli dərəcədə 
uzaqlaşmışdır. Bütün bunları bir şeirində mütəfəkkir tam çılpaqlığı ilə belə 
ifadə etmişdir: 

İndi zəmanə içrə fəzilətilə olmur intixab, 

İşlər dolaşmış, öylə ki, yox işdə haqq-hesab. 

Hər kəs nə istəyir eləyir, yox sənəd, sübut, 

Guya ki, ən zəif şey imiş dünyada kitab. 

Axırda boş xəyal ilə bir iddia olar, 

Kim göydə heç də dövr eləmir mahü afitab. 

Bir fiqhə bağlıdır görürəm işlər ah, əsəf, 

Hər kəs özün görür, başa düşmür günah, səvab. 

Şöhrət adıyla hökm edilir, ədlə yox baxan, 

Düzlüklə əyrilik qarışıb, artmış iztirab. 

Cənnət içində də elə bil əyrilik düşüb, 

Allaha şərikidir deyəsən orada hər cənab. 

Axtarma Qüdsi, sözdə dəlilü sualı sən, 

Küfrə gedib çıxar sonu hər verdiyin cavab.430  

Bakıxanov hesab edirdi ki, İslam dini müsəlmanlara təhsil 
verilməsini, ədəb öyrədilməsini vacib buyurduğu halda, bu gün müsəlman 
dövlətlərinin, yəni Osmanlı və Qacarların təhsildən, ədəbdən uzaq 
olmasının başlıca günahkarı İslam dini deyil, riyakar din alimləri ilə onlara 
hər cür arxa duran despotik məmurlardır. Məhz onların sayəsində 
müsəlman dövlətlərində özbaşınalıq, avamlıq, nadanlıq baş alıb gedir. O, 
yazır: 

Yadındamı Rum elində (Osmanlı), İranda (Qacarlar), 

Bir düşkünlük görmüşdün hər insanda. 

Xəbərsizdi onlar bütün aləmdən, 

 
429 Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər).  Üç cilddə, 
I cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, s. 182. 
430 Bakıxanov A.A. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Avrasiya-Press, 2005, s.273 



 

148 
 

Yabançıydı onlara hər elmü fən. 

Fəxr edirdi hər kəs varla, nəsəblə,  

İşi yoxdu təhsil ilə, ədəblə.  

Bir məqsəddi dövlət yığmaq hər kəsə,  

O dövləti sərf etsin boş həvəsə.  

Axtarıb bir mənsəb tapsın özünə,  

Zorla xalqı tabe etsin özünə.  

Dəm vuraraq onlar həsəb-nəsəbdən,  

Kənardılar hər bir hünər ədəbdən.431  

Hesab edirik ki, Bakıxanovun ictimai-siyasi görşülərini daha dəqiq 
şəkildə ifadə edən əsərlərindən biri Təbriz əhlinə xitabən yazdığı şeiridir. O, 
həmin şeirində açıq şəkildə yazırdı ki, haqqdan, ədalətdən uzaqlaşıb xalqı 
zəlil, avam günə salanlar axundlarla xanlardır:  

Əya güruhu-sitəmgər, əhaliyi-Təbriz,  

Vəfa yerinə cəfa sizdə bu nə adətdir?!  

Nə elmə talib olan var, nə mənidən agah,  

Görüm, ilahi, dağılsın, necə vilayətdir?!  

Nə rahü rəsmi-nəsara, nə şiveyi-islam,  

Nə bütpərəst süluki bular, nə millətdir?!…  

Axund ilə xana hər tənə eyləsən yaraşır,  

Bu müftəxorların əndişəsi şərarətdir.432 

Mütəfəkkirə görə, əslində zülmkarlıq, ədalətsizlik, haqsızlıq hər 
hansı hökmdarın sifəti ola bilməz. Dövlət başçısının hökmü xalqın rəyinə, 
ləyaqətinə uyğun olmalıdır. Bakıxanov yazır: 

Ölkəsində qəddarlığa, zülmə etsə şah adət, 

Heç bir zaman xalq içində hökm sürməz ədalət. 

Şah bir etsə zülmü, onun xadimləri yüz edər, 

Gedər elin iqtidarı, hörməti də tez itər. 

Bu halları görən zaman söyləmişlər atalar: 

Ölkədə şah zalim olsa, xadimləri can alar. 

Viran edər öz yurdunu zülm eyləyən hökmran, 

 
431 Yenə orada, s.194 
432 Köçərli Firidun bəy. Azərbaycan türklərinin ədəbiyyatı.  İki cilddə, I cild. Bakı, Avrasiya-

Press, 2005, s.272-273 



 

149 
 

Həqiqəti yox eyləyər, puça çıxar din-iman. 

Şah kafər də olub əgər ədalətlə görsə iş, 

Rəhmət ilə yad olunar, versə elə asayiş.433  

Bakıxanov açıq şəkildə yazırdı ki, ancaq riyakar ruhanilərlə zülmkar 
məmurlar birləşəndə zülm ərşə çıxır, xalqın vəziyyəti daha da ağırlaşır. 
Çünki xalq, məmurlardan daha çox din xadimlərinin sözünə inandığı üçün 
onlar nə oyun qursalar inanır, bununla da y alniz kahinlərin deyil 
məmurların da zülmünə düşmüş olurlar. Başqa sözlə, kahinlər dində, dövlət 
işlərində ixtiyar sahibi olduqları üçün hökmdarları ədalətə, haqqa dəvət 
etmək də, eyni zamanda hökmdarları ədalətsizliyə, zülmkarlığa sövq etmək 
də onların əl indədir. Məsələn, Bakıxanovun nəql etdiyi bir hekayədə 
məmurlar bir neçə riyakar ruhanilərlə sövdələşmə apararaq xalqa zülm 
verilməsinə, ədalətsizliyin baş alıb getməsinə səbəb olduqları halda, ancaq 
elə ruhanilər də, məmurlar da tapılmışdır ki, ədalətin, haqqın tərəfdarı 
olmuşlar. 434 

Mütəfəkkir “Hikmətin fəziləti” mənzuməsində göstərir ki, 
dünyada insanlara, o cümlədən hökmdarlara vacib olan hünər, yaxşılıq və 
həqiqətdir. 435 Başqa bir mənzum hekayətində (“Haqq söz”) isə Bakıxanov 
yazırdı ki, şahın başı eyş-işrətə qarışıb, əgər qafil yaşasa xalqdan, dövlətdən 
o zaman dövlətin əsası yelə verilər. Bu anlamda “ədalətli şah”, “maariflənmiş 
monarx” 436 obrazı üzərində işləyən Bakıxanova görə, əsil şah odur ki, xalqa 
ədalətlə yanaşıb rəiyyətdən çox işləyir: 

Dünya, din işinə baxarsa yəqin, 

Düzələr ölkəsi, rövnəq tapar din. 

Adına deyilər ədalətli şah, 

Ona kömək edər hər işdə Allah.437 

Gördüyümüz kimi, Bakıxanov “ədalətli şah” məsələsindən bəhs 
edərkən dünya və din işlərini bir-birindən ayırmışdır. Bu o deməkdir ki, 
Bakıxanov dövlət siyasətində dünya işləri ilə din işlərinin ayrı tutulmasının 
tərəfdarı olmuşdur. Şübhəsiz, burada “dünya işi” dedikdə, maddi aləmin 
sosial-siyasi, hərbi və s. problemlərinin həlli nəzərdə tutulur. O yazır: 

Ey Qüdsi, bax, biz əcəb biçarəyik, 

Dünyadan və dindən də avarəyik. 438 

 
433Bakıxanov A.A. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Avrasiya-Press, 2005, s.168-169 
434 Yenə orada, s.168-178 
435 Yenə orada, s.222 
436 Əhmədli Rafail. Azərbaycan dövlətçilik fəlsəfəsi. Bakı, “Nurlan”, 2008, s.106-107 
437 Bakıxanov A.A. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Avrasiya-Press, 2005, s.223-224 
438 Yenə orada, s.233 



 

150 
 

Ən önəmlisi odur ki, Bakıxanov dünya işi və din işində məşvərətin, 
tədbirli olmağın tərəfdarı olmuşdur. Onun sözlərinə görə, məşvərət zamanı 
da nə olursa olsun, düzlükdən çıxış edilməli, həqiqət nə qədər acı, ağrılı da 
olsa dilə gətirilməlidir: 

Düz iş yoxlanarsa, nə qorxusu var, 

Düşmən də düz işi eyləməz inkar.439 

Eyni zamanda, Bakıxanova görə istər hökmdar olsun, istərsə də 
sadə bir insan dünya və dini işlərdə əqlə əsaslanmalıdır. Hər bir işə ağlla, 
şüurlu şəkildə yanaşmaq vacibdir. O, yazır:  

Əqlə istinadın mənası çoxdur, 

Bəxt üz döndərsə də, zərəri yoxdur. 

Nakam yaşasa da şüurlu insan, 

Yaxşıdır xoşbəxt bir nadan olmaqdan.440  

Buradan belə bir qənaətə gəlirik ki, yeni dövrdə dini elmlərlə 
yanaşı, dünyəvi elmləri öyrənməyin əhəmiyətini Bakıxanov çox yaxşı 
anlamış, bu anlamda əqlin üstünlüyündən, dünyəvi elmlərin vacibliyindən 
daim bəhs etmişdir. O yazır: 

Bir gecə gördüm qoca öyüt verir oğluna, 

Deyir malü dövlətə bel bağlama amandır. 

Get, bala, elmi öyrən, qulaq ver hər hikmətə, 

Elmlə bu dünyada hər iş əqlə batandır. 

Fərqdədir aləmin ləzzəti, asayişi, 

Hər dövlətli nadanın əhvalı çox yamandır.441 

Onun ictimai-siyasi görüşlərində Qərb-Avropa mədəniyyəti ilə 
İslam-Şərq mədəniyyətini müqayisəsi də mühüm yer tutur. Belə ki, o, 
çağdaşları arasında ilk dəfə Qərb -Avropa mədəniyyəti ilə İslam -Şərq 
mədəniyyətini müqayisə etmiş, bütün çatışmazlıqlarına baxmayaraq, 
üstünlüyü yenə də sonuncuya vermişdir. Fikrimizcə, bu heç də Azərbaycan 
Türk mütəfəkkirinin İslam -Şərq mədəniyyətinə kor -koranə, ya da 
fanatikcəsinə bağlılığı ilə əlaqəli bir məsələ olmamışdır. Bakıxanov nəzəri 
təfəkkürünün və apardığı əyani təcrübələrinin nəticəsi olaraq belə bir 
qənaətə gəlmişdir.  

Öncə qeyd edək ki, həm Avropa mütəfəkkirlərinin əsərləri ilə 
yaxından tanışlıq, həm də müsəlman ölkələrində (Qacarlar, Osmanlı) 

 
439 Yenə orada, s.237 
440 Yenə orada, s.241 
441 Yenə orada, s.402 



 

151 
 

səyahətdə olarkən burada gördüyü mövhumat və cəhalət onda Qərb 
mədəniyyətinə müəyyən maraq yaratmışdır. Ən azı Şərq və Qərb 
mədəniyyətlərindən hansının üstün olması tərəddüdləri baş qaldırmışdır. 
Bu tərəddüdlərə son qoymaq üçün Bakıxanov Qərb mədəniyyəti ilə daha 
yaxından tanış olmaq qərarına gəlmiş, bu məqsədlə də bir neçə il Rusiyada, 
Polşada, Litvada və başqa Avropa ölkələrində səyahətdə olmuşdur: “Bir çox 
qəribə işlər və saysız təəccüblü əsərlər gördüm. Hər bir ölkədə, hər bir işdən 
təcrübəmi artırdım. Get-gedə cəhalətim azaldı. Yavaş-yavaş xəyalat və 
təsəvvüratımın puçluğu aydınlaşdı və gördüm ki, dünyanın yüksək 
mənsəbləri çox alçaqdır və bizim əziz saydığımız tədbirlər bir sərxoşun ağıl 
sınamasına bənzər”.442  

Onun bu sözlərindən belə nəticə çıxarmaq olar ki, Avropa 
ölkələrinə səyahət edərək Qərb mədəniyyəti ilə yaxından tanış olan 
Bakıxanov onlarla bağlı ümid etdiklərinə dolğun cavab tapa bilməmişdir. 
Hətta, Avropa ölkələrinə səyahət Qərb mədəniyyətinə münasibətdə onda 
müsbətdən çox mənfi rəy yaratmışdır. Hər halda “Xəyalın uçuşu” əsərində 
o, yazırdı ki, Şərqdə gördüyü kədəri unutmaq üçün Qərbə səyahət etsə də, 
burada Qərb mədəniyyəti ilə bağlı deyilənlərin hamısının doğru olmadığını 
anlamışdı:  

Mən firəngə (Aropaya-F.Ə.) bir səyahət eyləyim, 

Elmü fəndən kəsbi-ləzzət eyləyim 

Deyə, düşdüm boş xəyala mən aman, 

Dəmir zərlə örtülübmüş nə yaman!443 

Bakıxanov Avropada olarkən görür ki, əslində Qərb 
mədəniyyətinin içi ilə zahiri eyni deyildir. Bu anlamda Şərq və Qərb 
mədəniyyətlərinə bənzəməyən başqa bir ideal cəmiyyəti axtaran Bakıxanov 
sonda onu xəyalında tapır:  

Nə etməli ki, asudə olum mən, 

İslam ilə Firəng çəkişməsindən. 

Söylə, varmı bu dünyada bir imkan 

Ki , orada ürək olsun kamiran?  

Burada xəyal ayrıca bir surətdə 

Məni haldan-hala saldı sürətlə.444 

Maraqlıdır ki, Bakıxanov xəyalında “İslam və Firəng”dən üstün 
olan ideal cəmiyyəti tapsa da, sonda məlum olur ki, həmin “ideal 

 
442 Bakıxanov A.A. Gülüstani-İrəm. Bakı, Möminin, 2001, səh. 254 
443 Bakıxanov A.A. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Avrasiya-Press, 2005, s.193-194 
444 Yenə orada, s.196 



 

152 
 

cəmiyyət”də mahiyyət etibarilə Şərqə yaxındır, Qərbə yox.. Beləliklə, xəyal 
və təsəvvür etdiyi (ən azı kitablardan) Avropa ilə gerçək Avropa arasında 
xeyli fərqlərin olduğunu görən Bakıxanov Axundzadədən, Mirzə Kazım 
bəydən fərqli olaraq qurtuluş yolunu Qərb mədəniyyətində, xristanlıqda 
deyil, yenə də İslam dininin özündə - müsəlmanlıqda, Şərq mədəniyyətində 
görmüşdür: 

Bu ki sənsən, bu da sənin həyatın, 

Bunlar sənin öz halın, öz büsatın. 

Bir bax, hər şey burda hazır, sən uzaq, 

Sənin könlün öz nəfsinə uyaraq, 

Səadəti verib burda (İslam Şərqində-F.Ə.) əlindən, 

Axtarırsan, uzaqlarda (Qərbdə-F.Ə.) sən.445 

Bakıxanovun “Firəng məclisi” mənzuməsindən də görürük ki, o, 
Avropa əxlaqını, Avropa mədəniyyətini qətiyyən qəbul etməmişdir. Çünki 
yeni dövrdə Avropada meydana çıxan əxlaqi dəyərlərdə, insan azadlığında, 
qadın azadlığında, eşq məsələsində, insanların həyat tərzində, bir sözlə yeni 
Qərb mədəniyyətində sünilik təbiilikdən çoxdur. Xüsusilə, qadınların 
müqəddəs eşq-sevgi hissini cılızlaşdırmasını Bakıxanov kəskin tənqid 
etmişdir: 

Huri kimi bəzənmiş bu gördüyüm gözəllər, 

Yolkəsəndir quldurdu, biri birindən betər... 

Onlar eşqi bənzədir mənasız bir həvəsə, 

Qarğa ilə bülbülü salırlar bir qəfəsə.446 

Beləliklə, Azərbaycan Türk mütəfəkkiri hesab edirdi ki, Şərq 
mədəniyyəti yenidən dirçələrsə, İslam qayda qanunları doğru şəkildə yerinə 
yetirilərsə, müsəlmanlar yalnız dini deyil dünyəvi elmləri də əxz edərlərsə 
İslam dünyası əvvəlki əzəmətini yenidən bərpa edə bilər. Digər tərəfdən, 
Qərb mədəniyyəti İslam ölkələrinə tətbiq edilə bilməz, çünki onun əsil 
mahiyyəti İslam-Şərq mədəniyyəti ilə üst-üstə düşmür. Bu o demək deyil ki, 
Bakıxanov Qərb mədəniyyətinin müsbət cəhətlərini tamamilə 
görməmişdir. Şübhəsiz, o, məsələyə daha geniş prizmadan və milli-dini 
özünəməxsusluqdan yanaşdığı üçün Qərb mədəniy yətini müsəlman 
xalqları üçün uğurlu yol hesab etməmişdir.  

Ümumilikdə, Avropa səyahəti isə Bakıxanovda İslama, Vətəninə və 
Millətinə bağlılığı daha da artırmışdır. O, bir daha anlamışdır ki, hər bir 
millətin xoşbəxtliyi ilk növbədə, onun öz mədəniyyəti, adət-ənənələri, tarixi, 

 
445 Yenə orada, s.200 
446 Yenə orada, s.217 



 

153 
 

bir sözlə milli-dini dəyərlərilə bağlıdır. Bu mənada, millət xaricində hər 
hansı mədəniyyət nə qədər parlaq və möhtəşəm görünsə də, o yenə də təftiş 
olunmalıdır; yəni istənilən yad mədəniyyətin zahirinə aldanılmamalıdır. 
Çünki hər hansı millətin tərəqqisi və tənəzzülü ayrı-ayrı zaman kəsiklərində 
onun daxili potensialının, mühitinin, mədəniyyətinin, dini dəyərlərinin, 
mütəfəkkirlərinin dünyagörüşü ilə ölçülür. Bizcə, Bakıxanov bu səyahətdən 
əldə etdiyi ən mühüm nəticə o olmuşdur ki, əslində İslam dünyası, o  
cümlədən müsəlman-türk xalqları tarixi keçmişinə, mədəniyyətinə, 
mütəfəkkirlərinin səviyyəsinə, dünyəvi elmlərə münasibətə, milli-dini 
dəyərlərə hörmətinə görə nəinki Avropa millətlərindən geri, hətta üstündür. 
Sadəcə olaraq, son əsrlərdə İslam dünyasında bu məsələlərdə durğunluq 
olduğu halda, Avropa ölkələrində isə əksinə tənəzzüldən tərəqqiyə doğru 
çox ciddi addımlar atılmışdır. Bununla da, son əsrlərə qədər tərəqqiyə nail 
olmaq üçün Şərqə, İslam dünyasına üz tutan Avropa və onun mütəfəkkirləri 
artıq özləri bir örnəyə çevrilməyə başlamışlar.  

Bakıxanov da, Qərb ölkələrində səyahətdə olarkən Avropanın 
tərəqqisinə səbəb olan, ancaq Şərq-İslam-Türk mədəniyyəti ilə səsləşməyən 
həddən artıq liberal dəyərləri (fərdin marağının dövlətin marağı ilə bərabər, 
hətta üstün tutulması, qadınlara verilən ifrat sərbəstlitk və s.) qəbul 
etməməklə yanaşı, bəzi müsbət cəhətləri, xüsusilə uzun müddət Avropada 
dinin fonunda kölgədə qalan milliyyət hisslərinin burada necə inkişaf 
etdiyini görməyə bilməzdi. Bu, xüsusilə çar Rusiyasının müstəmləkəsi olan 
ölkələrdə (Polşa, Litva, Ukrayna, Gürcüstan və b.) özünü daha çox büruzə 
verirdi. Bu mənada, Bakıxanov nə qədər tənqidi yanaşsa da, milli və dini 
hisslərin fərqləndirilməsi məsələsində Qərb mədəniyyətindən də 
təsirlənmişdir. Çünki polyaklar, ukraynalılar, belaruslar, litişlər, latışlar, 
gürcülər və başqa xristian millətlər ruslar qədər xristian, hətta bəziləri 
(ukraynalılar, polyaklar, belaruslar və b.) eyni ortaq etnik kökə yaxın 
olmalarına baxmayaraq, milliyyət hisslərini irəli sürərək milli azadlıq 
uğrunda mübarizə aparırdılar. Şübhəsiz, bu mübarizə çoxaspektli xarakter 
daşıyırdı; buraya milli azadlıq hərəkatından tutmuş milli ədəbiyyatın və 
milli tarixin yazılmasına qədər hər şey aid idi. 

Bu baxımdan A.A.Bakıxanovun ictimai -siyasi görüşlərində ən 
mühüm yerlərdən birini də çar Rusiyasının əsarət altında assimilyasiyaya 
məruz qalan millətinə yardım etmək üçün milli “Tarix”i yazması tutur. 
Ənvər Əhmədov yazır ki, maarifçilik dönəmindəki mil li həmrəylik və 
iqtisadi canlanma şəraitində, Azərbaycan alimləri ilk növbədə, doğma 
diyarlarının tarixi keçmişinin öyrənilməsinə mənəvi təlabat hiss edirdilər. 
Bu mənada, “milli tarixin yazılmasının əhəmiyyətini ilk anlayanlardan biri 
də, Abbasqulu ağa Bakıxanov (1794-1846) olmuşdur”. 447 

 
447Ахмедов, Э.М. Философия Азербайджанского просвещения. Баку: Азернешр, 1983, 

s.41 



 

154 
 

A.A.Bakıxanov göstərirdi ki, yalnız “Tarix” vasitəsilə hər bir xalq 
adət-ənənələrini, milli xüsusiyyətlərini, dövlətçiliyini öyrənir və keçmişi 
haqqında məlumat əldə edir: “Tarix yazmaqda lazım gələn qaydalara riayət 
etdim: mətləbləri müxtəsər və sadə ibarələrlə yazdım, tədricən diqqət etdim 
və hadisələr arasındakı rabitəni gözlədim, millət təəssübündən və vətən 
tərəfdarlığından çəkindim”. 448 Onun sonuncu ifadələri bizə deməyə əsas 
verir ki, o, millət təəssübkeşliyinin və vətənpərvərliyin nə olduğunu çox 
yaxşı anlayırmış. Sadəcə, o, fikirlərini bu cür ifadə etməklə, həqiqi niyyətini 
çar məmurlarından mümkün olduğu qədər gizlətmək istəmişdir. Ancaq 
çarizm onun əsil niyyətini bir qədər gec də olsa başa düşmüş, onun “Tarix” 
kitabını dövlət səviyyəsində nəşr etməyə qadağa qoymuşdur. Çarizmin 
A.A.Bakıxanovdan ehtiyatlanması isə əsassız deyildir. Belə ki, A.A.Bakı-
xanov özü də sonralar “Tarix” kitabı haqqında, əvvəllər yazdığı fikri ilə üst-
üstə düşməyən ifadələr işlətmişdir. “Tarix”in qələmə alınmasının üstündən 
bir neçə il keçdikdən sonra, o, bir şeirində yazır ki, ana öz uşağına necə 
məhəbbət göstərirsə, o da bu əsərini həmin sevgi ilə yazmışdır: “Bu ananın 
hiss etdiyi ləzzət gəlməz hesaba, Bənzər ancaq o ləzzət bu təravətli 
kitaba”.449 “Tarix” kitabının mahiyyətini açdığı bir şeirində də o, bu əsərini 
Azərbaycan türkləri üçün yazdığını açıqca etiraf etmişdir.  

Hər halda A.A.Bakıxanovun “Tarix”in əvvəllinə yazdığı “millət 
təəssübündən və vətənpərvərlikdən çəkindim” fikri, “yazılmalı oldu, lakin, 
bu əsərim (“Gülüstani-İrəm” nəzərdə tutulur – F.Ə.) xalq üçün”450 fikri ilə 
heç də uzlaşmır. Deməli, A.A.Bakıxanovun əvvəlki fikiri sırf taktiki bir gediş 
idi. Ona görə də A.A.Bakıxanov millətinin “Ta rix”ini yazarkən ümid 
etmişdir ki, çar Rusiyası onun əsil niyyətini anlamayacaq, tarixi olayları 
obyektiv şəkildə qələmə aldığı üçün ona təzyiq etməyəcək və hətta kitabının 
nəşrinə yardım edəcəkdir. Bu məqsədlə A.A.Bakıxanov əvvəlcə farsca 
yazdığı “Gülüstani-İrəm” kitabını, sonra rus dilinə tərcümə edərək (özü də 
“Qafqazın Şərq hissəsinin tarixi” adı ilə) hərbi nazir A.İ.Çernışovun vasitə-
silə çar I Nikolaya göndərmişdir. Akademiklər M.Brosse və B.Dornunun 
kitab haqqındakı müsbət rəylərinə baxmayaraq, çar “A.A.Bakıxanovun əsəri 
Avropa alimlərinin tənqidinə davam gətirə bilməz” deyə, kitabın dövlət 
hesabına nəşr edilməsinə icazə verməmişdir.451 Bu bir bəhanə idi. Çar və 
onun məmurlarını əndişəyə sa lan Bakıxanovun “Tarix”inin Avropa 
alimlərinin tənqidinə davam gətirib, ya da gətirməyəcəyi deyil, millət 
təəssübkeşliyi və vətənpərvərlik ruhunda yazılması idi. Bununla da, çarizm 
Qafqaz, o cümlədən Quzey Azərbaycan türkləri arasında milli oyanışın baş 

 
448 Bakıxanov A.A. Gülüstani-İrəm. Bakı, Azərnəşr, 1951, səh. 11 
449 Bakıxanov A.A. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Avrasiya-Press, 2005, s.442 
450 Yenə orada, s.442 
451 Köçərli Firidun bəy. Azərbaycan türklərinin ədəbiyyatı.  İki cilddə, I cild. Bakı, Avrasiya-

Press, 2005, s.534 



 

155 
 

verməsinin qarşısını almaq niyyətində olmuşdur. Bu isə, bir daha Bakıxa-
novun məlum əsərinin Türk dünyası və o cümlədən Azərbaycan türkləri 
üçün əhəmiyyətinin böyüklüyündən xəbər verir.  

Doğrudan da, Azərbaycanın quzey hissəsinin çar Rusiyası 
tərəfindən işğalı prosesinin canlı şahidi olan Bakıxanovın Avropa 
səyahətindən döndükdən sonra İslam tarixi, yaxud hansısa bir xanlığın, 
sülalənin deyil, məhz milli tarixi yazmağa qərara gəlməsi təsadüfi ola 
bilməzdi. Əksinə, Bakıxanov bu tarixi yazmaqla mənsub olduğu türk 
(Azərbaycan) millətinə aşılamaq istəyirdi ki, onun əzəmətli bir keçmişi 
vardır. Bu mənada, Bakıxanovun tarixi ilk baxışda “Dağıstan və Şirvan 
ölkələri”nin ərazisi ilə məhdudlaşdırılsa da, əslində burada qədim türklərin 
yaranışı, onun ayrı-ayrı qolları, xüsusilə Azərbaycan ərazisində və yaxud da 
Azərbaycan da daxil olmaqla, böyük dövlətlər yaratmış Türk süllalərindən 
(Qərbi Türk xaqanlığı, Xəzər xaqanlığı, Səlcuqlar, Atabəylər, Cəlayirlər, 
Şirvanşahlar, Teymurilər, Qaraqoyunlular, Ağqoyunlular, Səfəvilər, 
Azərbaycan Türk xanlıqları və b.) bəhs olunmuşdur. Bəs, A.A.Bakıxanovun 
“Tarix” əsərində hansı milli xüsusiyyətlər öz əksini tapmışdı ki, çar və onun 
akademikləri onun nəşrinə əngəl törətmişlər? Burada bir neçə önəmli 
məqamlar var ki, aşağıda onları təhlil etməyə çalışmışıq.  

Bakıxanovun əsərində diqqət yetirdiyi birinci məsələ “Şirvan və 
Dağıstan xalqları”nın (əslində Azərbaycan Türk xalqının) qədim 
sakinlərinin mənşəyi və onların adlarının mənasıdır. O yazır ki, erkən orta 
əsrlərdə Şirvan və Dağıstan birlikdə Albaniya adlanmışdır və alan tayfası bu 
ölkənin qədim sakinləridir və onların öz padşahları olub. Bakıxanov Əğvan 
sözünü də Albanla əlaqləndirr. Onun fikrincə, alan və alban sözləri isə bir-
birinə bənzəyir və biri o birindən alınmışdır.452 Ona görə, massagetlərdən 
olan alan tayfası, cənub tarixçilərinin buranın qədim sakinləri hesab etdiyi 
skif (iskit) tayfasını Albaniyada sıxışdıraraq burada məskunlaşıblar. Skiflər 
isə hələ miladdan yeddi əsr öncə kimmeriləri qovaraq Qafqazda olublar. 
Beləliklə, skif tayfasından olan massagetlər və alanlar daha da yaxınlaşıblar. 
Eyni zamanda, alanların bir çox adət və ənənələri Hun tayfası ilə oxşardır.453  

A.A.Bakıxanova görə, alan dağlı deməkdir və Albaniyanın yerli 
xalqlarından olan massagetlərdən bir tayfanın qədim zamanlarda Altay 
dağlarında yaşadıqları üçün belə adlandırıblar və alan tayfası Qafqazın 
quzey tərəfində yerləşdiyinə görə, onların cənuba hər iki tərəfdən hücum 
etmək üçün yolları var idi. Bakıxanov yazır: “Alan adı məşhur olduğu üçün 
bir çox erməni kitablarında Qafqazın Şərq tərəflərində yaşayan dağlıların 
hamısına bu ad verilir. Hətta Şirvan yaxınlığındakı Muğan səhrasının quzey 
qismi də, qədim kitablarda Alan səhrası adı ilə məşhurdur. Tarixçilərin yaz-

 
452 Bakıxanov A.A. Gülüstani-İrəm. Bakı, Möminin, 2001, s. 14 
453 Yenə orada, s. 15 



 

156 
 

dığına görə, Albanus və Qassı çayları arasında olan Alban şəhəri, yerin 
vəziyyəti və münasibətinə görə, gərək Dərbənd şəhəri olsun”. 454 O, 
albanların türk olmasını isə belə əsaslandırır: “Quba ölkəsində Alpan adlı 
bir kənd vardır, alban sözündən dəyişmiş ola bilir. Bir dağın təpəsində çox 
qədim bir qala mövcuddur, onu Əşkəbus adlandırırlar. Firdovsinin “Şah-
namə”dəki qeydinə görə, Əşkəbus türklərdən bir pəhlivan olub, xaqanın 
döyüşündə Rüstəm tərəfindən öldürülmüşdür”.455 Bu o deməkdir ki, 
A.A.Bakıxanov hələ XIX əsrdə albanların türk olduqları ideyasını irəli sür-
müşdü.  

A.A.Bakıxanov bu əsərində “türk” və ona yaxın məf humların 
yaranmasına və inkişafına xüsusi aydınlıq gətirmişdir. O, orta əsr tarixçiləri 
H.Mustovfi Qəzvini (XIII -XIV əsrlər), Murond və Xandəmirə (XV əsr) 
istinad edərək yazır ki, Nuh peyğəmbərin oğlu Yafəs türklərin ilk hökmda-
rıdır və onun böyük oğlu Türk olmuşdur: “Bütün Yafəs nəslinin qəbilələri 
bunun adı ilə – Türk adlanırlar. Atasının vəfatından sonra özü üçün 
Türküstanda isti və soyuq bulaqlı bir çox otlaqlar seçmişdir”. 456 
A.A.Bakıxanov Karamzin və başqa tarixçilərə istinadən yazır ki, güclü bir 
tayfa olan türklər Çin və “İran” ölkələrinə tez-tez basqın edərmişlər və 580-
ci ildə Qara dənizin quzey -doğu sahillərini Krım ölkəsinə qədər istila 
etmişlər. Bu dövrdə onun yanına elçi sifətində gələn rumluya (avropalıya) 
Türk xaqanı demişdir: “Siz o rumlular deyilsiniz ki, on dildə danışıb 
hamısını da eyni dərəcədə aldadırsınız? Biz türkük, yalan və aldatmaq 
bilmərik”.457 Fikrimizcə, böyük bilgəmiz Türk xaqanının adından belə bir 
iqtibası verməklə türklərin malik olduqları böyük mədəniyyəti və uyğarlığı 
ifadə etmişdir. 

A.A.Bakıxanov yazır ki, 581 -ci ildə Türk ölkəsi şərq və qərb 
ölkələrinə bölünmüş, sonralar qüvvətlənib, keçmiş əzə mətini bərpa 
etmişdir. A.A.Bakıxanov hesab edir ki, Yafəsin oğullarından olan xəzərlər də 
türk tayfasından olub, Xəzər və Qara dəniz arasında məskşunlaşıblarmış.458 
O yazır ki, indiki Xəzərin sahillərində Xəzərgan adlanan yer var ki, bu da 
N.Gəncəvinin “İskəndərnamə”sindəki Xəzrankuh adlanan yer ola bilər.459 
A.A.Bakıxanov bu fikrində də tamamilə haqlı idi. Çünki N.Gəncəvi, 460 həm 
də Xaqani461 Xəzərlərin ölkəsini Xəzran kimi qeyd ediblər. A.A.Bakıxanov 
Kaspi və Qafqaz an layışlarının da bir-birinə yaxın anlayışlar olduğunu, 

 
454 Yenə orada, s. 16 
455 Yenə orada, s. 16 
456 Yenə orada, s. 27 
457 Yenə orada, s. 28 
458 Yenə orada, s. 29 
459 Yenə orada, s. 17 
460 Yenə orada, s. 44, 324 
461 Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. “Lider nəşriyyatı”, Bakı, 2004, səh. 139 



 

157 
 

qədim dövrlərdə burada Qaspi adlı tayfanın yaşadığını və yu nanlar, 
romalılar arasında bu dənizin Qaspi adlandırıldığını qeyd edərək yazır: 
“Qafqaz sözü də, həmin qaspi adlı tayfanın adından və Quranda qeyd edilən 
Qaf dağından alınmışdır”.462 Bir sözlə, Bakıxanov Turanın türklərin qədim 
vətəni olduğuna inanmış, 463 eyni zamanda Qaf qazı, o cümələdən 
Azərbaycanı da Turanın bir hissəsi hesab etmişdir.  

A.A.Bakıxanovun “Gülüstani-İrəm” əsərində ikinci önəm li 
məsələ Şirvan və Dağıstan xalqlarının dili ilə bağlıdır. O yazır ki, buranın 
xalqlarının əksəriyyəti türk dilində, ya xud da türk dilinin müxtəlif 
ləhcələrində danışır: “Mağarti, Mərağə, Xoçni və Çıraq adlı dörd kənddə, 
Dərbənd şəhərində və onun hər iki tərəfində olan Ulus və Tərəkəmə maha-
lındakı kəndlərin hamısında, Tip, Müskür və Şabran mahallarında və Quba 
şəhərinin özündə, Səlyan ilə Şirvanın digər mahallarında, Bakının altı 
tərəkəmə kəndində və bütün Şəki ölkəsində əhalinin dili türkcədir. Bunların 
əksəriyyəti türk, moğol və tatar nəslindən olub, bəziləri də, Osmanlı – İran 
müharibələri zamanında, Səfəvilər dövründə və bundan sonra gəlmişlər. 
Bunların ləhcələri Ermənistan (Ərməniyyə – F.Ə.) və Azərbaycanın bütün 
vilayətlərində və İranın bir çox yerlərində işlənən türk dilinə mənsubdur. Bu 
ləhcə Osmanlı, Cağatay, Qumuq və Noğay ləhcələri arasında orta ləhcədir, 
lakin hər bir dil üçün lazım olan yazı qaydaları və qanunları (sərf-nəhv) bu 
dil üçün hələ təyin edilməmişdir”.464 O, yazırdı ki, Şirvan və Dağıstanda ya-
şayan başqa xalqlar türk dilində danışanları moğol adlandırırdılar.465 

Maraqlıdır ki, Bakıxanov ilk əsəri olan “Riyaz əl-Qüds”ü də doğma 
Türk dilində yazdığını qeyd etmişdir: ““Riyaz əl-Qüds”, türk dilində, 14 
fəsildən ibarətdir”.466 Eyni zamanda o, həmin tarixi əsərində ərəb, fars, türk 
və tatar dillərində yazılmış kiçik şeirlərinin də ol duğunu qeyd edir.467 
Görünür, A.A.Bakıx anovun dövründə hələlik “tatar” anlayışı geniş 
yayılmadığı üçün, mütəfəkkir türk dilini əvvəlcə müstəqil, daha sonra ayrı-
ayrlıqda türk və tatar dilləri şəklində işlətmişdir. Bu zaman A.A.Bakıxanovın 
türk və tatar dilləri dedikdə, onları necə fərqləndirməsi aydın olmasa da, 
belə nəticə çıxarmaq olar ki, T ürk dili Osmanlı türkcəsinə, T atar dili isə 
Azərbaycan türkcəsinə şamil edilmişdir. Hər halda A.A.Bakıxanov çar 
Rusiyasının rəsmi təbliğatına baxmayaraq, Azərbaycan türklərinin dilinin 
türk dili olmasını ifadə etmişdir. Sadəcə, o, Azərbaycan Türk dilini çarizmin 
siyasətinə uyğun şəkildə bəzən “tatar dili”, Azərbaycan türklərinin milli 
mənşəyini isə türk əvəzinə “tatar” kimi qeyd etmək məc buriyyətində 

 
462 Bakıxanov A.A. Gülüstani-İrəm. Bakı, Möminin, 2001, s. 17 
463 Yenə orada, s. 33 
464 Yenə orada, s. 24 
465 Yenə orada, s. 24 
466 Бакиханов А.К. Гюлистани-Ирам. Бakу, 1926, səh. 206-207 
467 Yenə orada, s. 206-207 



 

158 
 

qalmışdır. Bunu, çarizmin apardığı mənfur siyasətin tə siri altında 
A.A.Bakıxanovun Azərbaycan Türk dilinin in diyədək qrammatikasının 
təyin olunmaması mülahizəsi,468 eyni zamanda, “Tatar nəğməsi” adlı şeiri 
də göstərir. 469  

Ümumiyyətlə, A.A.Bakıxanovun yuxarıda qeyd olunan əksər 
qiymətli fikirləri də bizə deməyə əsas verir ki, Azərbaycan qədimdən türklər 
yaşayan bir bölgə olmuşdur. Eyni zamanda, Bakıxanov artıq heç bir tarixçi 
tərəfindən türk ol duqları şübhə doğurmayan Xəzər, Azərbaycan 
Atabəyələr, Azərbaycan Qaraqoyunlular və Azərbaycan Ağqoyunlular 
dövlətlərinin qurucularının türksoylu olduqlarını qeyd etmişdir. 470 
A.A.Bakıxanovun “Tarix”inin milli ruhda yazılmasının və bir növ vətənpər-
vərliyinin, “millətçi”liyinin nəticəsi idi ki, onun bu əsəri Sovetlər Birliyi 
dövründə də birmənalı qarşılanmamışdır. Belə ki, 1926-cı ildə Bakıda rus 
dilində nəşr olunan bu kitab, yalnız ciddi redaktələrdən sonra 1951-ci ildə 
Azərbaycan türkcəsində nəşr olunmuş, rus dilindəki nəşrindən fərqli olaraq 
A.A.Bakıxanovun kitaba yazdığı “Ön söz” böyük ölçüdə ixtisar edilmişdir. 
Məsələn, 1926-cı il nəşrində “Riyaz əl-Qüds”ü türkcə yazdığını, türk və tatar 
dillərində kiçik şeirlərinin olduğunu qeyd etdiyi halda,471 1951-ci il nəşrində 
“türk” ifadəsi “azərbaycanca” ifadəsi ilə əvəz edilmişdir.472 1951-ci il nəşrinə 
“Giriş” yazanlar bunu, belə əsaslandırmağa çalışırlar: “Əsərin bu çapında 
(“Gülüstani-İrəm”in 1926-cı ildə, Bakıda rus dilində nəşri nəzərdə tutulur 
– F.Ə.) bəzi dəyişikliklər və bir çox nöqsanlar vardır. Xüsusilə coğrafi və 
şəxsi adların düzgün qeyd edilməməsini göstərmək lazımdır… Əsərdən 
tarixi əhəmiyyəti olmayan və mətni ağırlaşdıran bəzi hissələr çıxarılaraq 
nöqtələrlə əvəz edilmişdir”.473  

Aydındır ki, SSRİ ideoloqları mətndən hansı hissələri çıxardıb, 
yaxud da düzəlişlər ediblər. Xüsusilə nəzərə alsaq ki, 1950-ci illərdə artıq 
“türk milləti”, “türk dili”, “türk mədəniyyəti” anlayışlarının işlədilməsi qada-
ğan edilmişdi, ona görə də Bakıxan ovun kitabından hansı hissələrin 
çıxarıldığı, yaxud da hansı hissələrin dəyişdirildiyi aydın olur. Bunu, Bakıxa-
novun milli “Tarix”inə qeyri -obyektiv izahlar verməyə çalışmış sovet 
ideoloqlarının aşağıdakı fikirləri də bir daha açıq şəkildə ortaya qoyur: 
“Əsərin müqqədəmə hissəsində müəllif Şirvan və Dağıstan xalqlarının 
mənşəyi haqqında məlumat verir. O, islam dininin, istifadə etdiyi şərq 
məxəzlərinin, eyni zamanda özünün idealist görüşləri əsasında ümumiy-
yətlə xalqların, xüsusilə Şirvan və Dağıstanda yaşayan xalq və tayfaların 

 
468 Bakıxanov A.A. Gülüstani-İrəm. Bakı, Möminin, 2001, səh. 24 
469 Bakıxanov A.A. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Avrasiya-Press, 2005, s.438 
470 Bakıxanov A.A. Gülüstani-İrəm. Bakı, Möminin, 2001, səh. 94 
471 Бакиханов А.К. Гюлистани-Ирам. Б., 1926, səh. 206-207 
472 Bakıxanov A.A. Gülüstani-İrəm. Bakı, Azərnəşr, 1951,səh. 223 
473 Yenə orada, səh. 8-9 



 

159 
 

mənşəyini təhrif edilmiş bir tərzdə izah etməyə çalışmışdır”.474 Bu, bir daha 
çar Rusiyası qədər Sovet Rusiyasının da, eyni ideoloji şəkildə Bakıxanovun 
əsərinə qərəzli münasibət bəslədiyini ortaya qoyur. Çünki Bakıxanov 
“Tarix”i yazarkən heç bir təhrifə yol verməmiş, sadəcə əlində olan 
qaynaqları üzə çıxarmışdır. Əlbəttə, bu bilgilər nə çar Rusiyasına, nə də 
Sovet Rusiyasına sərfəli deyildi. On lar üçün Bakıxanovun bu bilgiləri 
millətçi, vətənpərvər yönlü idi və ona görə də çar Rusiyası “Tarix”i nəşr 
etməkdən imtina etmiş, Sovet Rusiyası isə saxtakarlıq üsullarına əl atmışdı.  

Bütün bunlar bir daha göstərir ki, A.A.Bakıxanovun “Tarix”i milli 
“Tarix”dir və burada öz əksni tapan bilgilər Azərbaycan türklərinin milli 
özünüdərkinə hesablanmışdır. Bu kitabla dərindən tanış olan hər bir kəs 
anlaya bilər ki, bu əsər “Gülüstani-İrəm” adlanıb, özü də ilk baxışda Şirvan 
və Dağıstan xalqlarının tarixindən bəhs edəcək təsiri bağışlasa da, əslində bu 
“Tarix” Qafqaz türklərinin, o cümlədən Azərbaycan türklərinin tarixidir. 
Eyni zamanda, hiss olunur ki, burada yalnız quru bir “Tarix” yazılmamış, 
həm də Azərbaycan türklərinin milli mənəvi dəyərlərinin tarixi və mədəni 
irsi – türklərin soykökü, dili, mədə niyyəti, dövlətçiliyi, coğrafiyası, 
etnoqrafiyası öz əksini tapmışdır. Deməli, Bakıxanov bu əsərində tarixçiliyi 
ilə bərabər millətini, vətənini sevən və onu təbliğ edən bir ideoloq kimi çıxış 
etmişdir.  

A.A.Bakıxanovu özündən əvvəlki yerli tarixçilərdən fərqləndirən 
başlıca cəhətləri də məhz bunda axtarmaq la zımdır. Bu mənada, 
A.A.Bakıxanov “Gülüstani-İrəm” tarixi əsəri ilə Qafqaz və Azərbaycan 
türklərinin həyatında yeni bir səhifə açmışdır. Biz heç də o fikirdə deyilik ki, 
Azərbaycanın Türk tarixini ilk dəfə A.A.Bakıxanov yazıb. Hər halda elm 
aləminə məlumdur ki, XIII əsrdə yaşamış Əbülhica Əl -Rəvvadinin 
Azərbaycan Türk tarixinə dair “Tarixi Azərbaycan” adlı əsəri olmuşdur, 
lakin bu əsər hələlik tapılmamışdır. Bu mənada akademik Ziya Bünyadov 
haqlı olaraq yazır ki, A.A.Bakıxanov Azər baycan elmi tarixşünaslığının 
banisi, onun “Gülüstani-İrəm” əsəri isə akademik planlı ilk monoqrafik 
tədqiqatdır.475 A.A.Bakıxanov Azərbaycan elmi tarixşünaslığının banisi 
olmaqla yanaşı, həm milli ideyalılığı ilə seçilən milli tarixi, həmçinin yeni 
dövrdə milli ideyanın ilk yaradıcılarından biri olmuşdur.  Bizim bu fikrimizi, 
XX əsr Azərbaycanın görkəmli ziyalılarından biri, türkçülük ideologiyasının 
daşıyıcısı Y.V.Çəmənzəminlinin A.A.Bakıxanovun tarix əsərinə verdiyi 
qiymət də təsdiq edir: ““Gülüstani-İrəm” indiyə qədər mövzumuza dair 
(söhbət “Azərbaycan tarixi” haqqında yazılmış əsərlərdən gedir – F.Ə.) 
qələmə alınan əsərlərin ən qüvvətlisidir. Qüdsi tarixi yalnız siyasi hadisə 
kimi deyil, daha geniş olaraq təsəvvür edir. Coğrafiya, et noqrafiya və 
ədəbiyyatımızı belə unutmur. Bizə görə etnoqrafi məlumatı son dərəcə 

 
474 Yenə orada, s. 7 
475 Bakıxanov A.A.Gülüstani-İrəm.(“Ön söz”ün müəllifi Z.Bünyadov)Bakı,1991, s.3 



 

160 
 

maraqlıdır…”.476 XX əsrin başqa bir görkəmli mütəfəkkiri H.Hüseynov da 
Bakıxanovun “Tarix” əsərinə dolğun və oybektiv qiymət vermişdi. 
H.Hüseynova görə, bu əsər Azərbaycan xalqının tarxinə həsr olunmuş ilk 
böyük tədqiqat əsəridir: “Azərbaycanda ictimai fikrin, elmin, mədəniyyətin 
və xüsusilə tarix elminin inkişafında A.Bakıxan ovun “Gülüstani-İrəm” 
əsərinin müstəsna əhəmiyyəti olmuşdur. Bu əsərdə A. Bakıxanov Azərbay-
can xalqının tarixini böyük həvəslə şərh etmişdir. “Gü lüstani-İrəm”də 
vətənpərvərlik hissi olduqca çoxdur. A.Bakıxanov öz vətənini, öz xalqını 
sevir və onunla fəxr edirdi. Onun “… bu ölkədən olmağımla fəxr edirəm” 
deməsi heç də təsadüfi deyildi”.477  

Fikrimizcə, Bakıxanov milli çalarları gizlətmək naminə bu əsərinə 
belə bir rəmzi ad, yəni “Gülüstani-İrəm” adını vermişdir. Əslində bu kitabı 
yazmaqda onun əsas niyyəti Azərbaycan türklərinin bu ərazinin aborigen 
milləti və vaxtilə burada yaranmış dövlətlərin də türk dövlətləri olduğunu 
göstərmək olmuşdur. Görünür, A.A.Bakıxanov artıq öz dövründə türklərə 
bəzi qonşu xalqların, o cümlədən ermənilərin mənfur niyyətini də duymuş 
və buna uyğun olaraq da Şirvan və Dağıstan xalqlarının tarixi adı altında, 
Qafqaz və Azərbaycan türklərinin, bütövlükdə isə, bu bölgəyə aid olan 
bütün türk etnoslarının tarixini, etnoqrafiyasını, dövlətçilik ənənələrini və 
mədəni irsini qələmə almışdır. Bu baxımdan Bakıxanovun Qafqaz, o cüm-
lədən Azərbaycan türklərinin tarixinə həsr edilmiş bu əsəri, indiyə qədər 
yazılmış bir çox tarixi əsərlərdən daha obyektiv, daha sanballı və daha 
qiymətlidir. Hər halda, Bakıxanov bugünkü bəzi “tarixçiləri mizin”, 
“alimlərimizin” dolaşıq, qarmaqarışıq tarixindən daha aydın və obyektiv bir 
tarix yazmışdır; baxmayaraq ki, o, çar Rusiyasının əsarəti altında olan bir 
ölkədə yaşamış və ondan sonrakı dövrlərdə aşkarlanan bir çox mənbələr və 
abidələr onun əlində olmamışdır. Çox təəssüf ki, A.A.Bakıxanovda olan 
milli-dini və yenilikçi ruhu indi adını ziyalı, alim, tarixçi, filosof, filoloq, 
politoloq və s. adlanan bir çox tədqiqatçılarda görə bilmirik. 

Ümumiyyətlə, fikrimizcə yeni dövrdə A.A.Bakıxanov Azərbaycan 
milli ideyasının ilk nüma yəndəsidir. Çağdaş anlamda ilk millilik, milli 
özünüdərk, milli özünəməxsusluq kimi keyfiyyətlər A.A.Bakıxanovda 
özünü büruzə vermişdir. Əgər kimlərsə iddia edirsə ki, m illi ideyanın 
başlanğıcı, ilkin mərhələsi M.F.Axundzadə ilə başlayır, bu çox 
mübahisəlidir. Apardığımız tədqiqatlar əsasında belə bir nəticəyə gəlmişik 
ki, M.F.Axundzadədən öncə və ondan fərqli olaraq yalnız qiyabi deyil, əyani 
şəkildə Qərb dünyası ilə yaxından tanış olan A.A.Bakıxanov öz dövrünün, 
XIX yüzilliyin ilk milli ideoloqu və milli maarifçisidir. Şübhəsiz, burada 
“milli ideoloq” və “milli maarifçi” nisbi xarakter daşıyır. Çünki bu anlayışlar 

 
476 Ç əmənzəminli Y.V.Əsərləri. 3 cilddə. III cild. Bakı, “Avrasiya Press”, 2005, s.317 
477 Hüseynov Heydər. Azərbaycanda XIX əsr ictimai və fəlsəfi fikir tarixindən. Bakı, “Şərq-

Qərb”, 2007, s.72 



 

161 
 

ilk növbədə yeni dövrün, kapitalist münasibət lərinin mövcudluğu 
şəraitində meydana çıxmışdır. Biz də, bu mənada A.A.Bakıxanovu ilk milli 
ideoloq və milli maarifçi hesab edirik.478  

Ümumiyyətlə, maarifçilik nə Bakıxanovdan, nə də Axundzadədən 
başlayır. Maarifçilik hər bir kəsdən əxlaqlı, savadlı, humanist, ədalətli, 
vicdanlı, müxtəlif fikirlərə dözümlü olmağı, doğrunu söyləməyi, yalan 
danışmamağı, dini xurafatdan və mövhumatdan uzaq olmağı, cəmiyyətin 
daim dəyişən tələblərinə uyğunlaşmağı və bu kimi başqa keyfiyyətləri tələb 
edir. Bu yolu tutan hər bir ziyalı – Nizami, Xaqani, Tusi, Nəsimi, Füzuli, 
Vaqif, Bakıxanov, Axundzadə və başqaları maarifçidirlər. Fikrimizcə, bu 
məsələyə ilk dəf ə, daha obyektiv mövqedən yanaşan və maarifçilik 
anlayışına adekvat qiymət verilməsinin zəruriliyini irəli sürən fəlsəfə elmləri 
doktoru Zümrüd Quluzadə olmuşdur.479 Quluzadə yazır ki, maarifçiliyin, 
“maarifçilik ideologiyası”nın mahiyyətini açmadan, hansısa tədqiqatçıların 
(H.Hüseynov, Z.Göyüşov) Bakıxanovu, yoxsa (Ə.Əhmədov və b.) Axund-
zadəni Azərbaycan maarifçiliyinin banisi sayması doğru deyildir: “Bu 
məsələni yalnız maarifçiliyin meyarlarını və Azərbaycan maarifçiliyinin 
təzahür spesifkasını dəqiqləşdirməklə həll etmək olar. Bu məsələyə dair 
indiyədək dəqiq elmi mövqe yoxdur”.480 

Bakıxanov sələfləri Nizaminin, Xaqaninin, Füzulinin və başqalarını 
yolunu davam etdirmiş, eyni zamanda dövrünün mənəvi -ideoloji 
tələblərini müəyyən qədər də olsa, görüb dəyərləndirmişdir. Bu mənada, 
Bakıxanova İslama və şəriət qanunlarına daha real yanaşmasına, Qərb 
mədəniyyətinə özünəməxsus münasibətinə, millətinin tarixini qələmə 
almasına görə yeni dövrün, ilk milli və öncül maarifçisi adı vermək olar. 
Deməli, A.A.Bakıxanovun maarfiçiliyinin əsas prinsipi milli -mənəvi 
dəyərlərmizə yeni bir rəng, çalar q atması olmuşdur. Bu mənada 
Bakıxanovdakı maarifçilik İslam dəyərlərindən bəşəri dəyərlərə, bəşəri 
dəyərlədən isə milli dəyərlərə qədər təkamül yolu keçmişdir. Mütəfəkkirin 
yaradıcılığının ilkin dövrlərində dini və bəşəri dəyərlər üstünlük təşkil 
edirdisə, ömrünün son çağlarında milli və dini hislərin vəhdəti onun 
düşüncəsinə hakim kəsilmişdi.481  

Bütün bunlardan sonra Bakıxanovun dünyagörüşü ilə bağlı 
ümumiləşdirmələrimizi belə yekunlaşdırırıq: Birincisi, Bakıxanov ilk 

 
478 Ələkbərov Faiq. Milli ideologiya problemin ə tarixi-fəlsəfi baxış (1 -ci hiss ə). Bakı, 

“Təknur”, 2011, s.326 
479 Кулизаде З.А. Из истории Азербайджанской фило софии VII -XVI вв., Баку: 
Азернешр, 1992, s.207 
480 Yenə orada,  s.207 
481 Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər).  Üç cilddə, 

I cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, s. 201. 



 

162 
 

baxışda şiə məzhəbindən çıxış etsə də, ümumilkdə İslam dininin bəşəri 
mahiyyətini ön plana çəkirdi. Bu anlamda islam dininin hansısa bir millət ya 
da bölgəylə ya da fəlsəfi anlamda məhdudlaşdırlmasının əleyhdarı olan 
Bakıxanovu bu dinin şarlatan axundların , zahidlərin inhisarından 
çıxarılmasının, yenilikçi-mütərəqqi və bəşəri mahiyyətinin yenidən 
canlandırılmasının tərəfdarı idi. Bu anlamda o, islam dini işığında insanın 
kamilləşməsini və Allaha qovuşmasını da mümkün hesab etmişdir. Başqa 
sözlə, Bakıxanov inanmışdır ki, yalançı ruhanilər, zahidlər müsəlmanları 
kamilləşməyə və Allaha qovuşmağa aparan ilahi eşq yolunda bir əngəl 
olsalar da, bütün bu çətinliklərə dözərək öz yolundan dönməyənlər sonda 
məqsələrinə çatacaqlar. İkincisi, o, milli kimliyin dini kim liyə qarşı 
qoyulmasını qətiyyən qəbul etməmiş, hər ikisinin hər bir müsəlman 
xalqının həyatında ayrıca rolunun oynamasını xeyli dərəcədə anlamışdır.  

Bakıxanovun bütün əsərlərinin təhlili bizə deməyə əsas verir ki, o, 
İslam dini kimliyi qədər Türk milli kimliyini də yetərincə dərk etmiş, bu 
anlamda da əsasən Azərbaycan türklərinin tarix ini, qismən də fəlsəfi 
ədəbiyyatını qələmə almışdır. Üçüncüsü, Bakıxanovun əsərlərində yenilikçi 
ruhlu fəlsəfi düşüncələr yetərincədir ki, bunu da onun İslam dininə, mili 
məsələlərə və bütövlükdə həyatdakı hadisələrə obyektiv yanaşmasından 
görürük. Xüsusilə də, Bakıxanovun gerilikçiliyə, despotizmə, xurafata, cəha-
lətə və digər məsələlərə münasibətində dövrü nün cəlbedici Avropa 
dəyərlərini deyil, vaxtilə mütərəqqi, yenilikçi dövrünü yaşamış İslam-Şərq 
mədəniyyətini örnək alması çox düşündürücüdür. Bir sözlə, Bakıxanovun 
ümumilikdə gəldiyi qənaət odur ki, bu gün Avropa mədəniyyəti nə qədər 
mütərəqqi görünüb gözqamaşdırcı olsa da, İslam -Şərq xalqları öz 
problemlərinin çarəsini Qərb-Xristian mədəniyyətində axtarmamalıdır. 
Hər bir müsəlman xalqının nicat yolu bəşəri, yenilikçi mahiyyətli İslam 
dininin əsil mahiyyətini dərk etməkdən, eyni zamanda həmin dini qəbul 
etmiş xalqların öz milli dəyərlərini, milli xüsusiyyətlərini yenidən ortaya 
qoymasından keçir. Çar Rusiyasının Qafqazı, o cümlədən Quzey 
Azərbaycanı işğal etdiyi bir dövrdə yaşayan hətta, bu proseslərin birbaşa 
şahidi rolunda çıxış edən Bakıxanovun dünyagörüşünə şübhəsiz, iki fərqli 
mədəniyyətin, yəni doğma Şərq-İslam-Türk mədəniyyəti ilə yanaşı, yad 
Qərb-Avropa-Rus mədəniyyətinin də müəyyən qədər təsiri olmuşdur. Hər 
halda biz onun 19-cu əsrin birinci yarısında qələmə aldığı bütün əsərlərində 
bu mədəniyyətlərin təsirini, xüsusilə də Şərq-İslam-Türk mədəniyyətinin 
üstünlüyünü çox hiss edirik. 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

Azərbaycan tarixi. Yeddi cilddə. IV cild (XIX əsr). Bakı, “Elm”, 
2007 

Bakıxanov A.A. Əfkarül-cəbərut. İstanbul, 1848 

Bakıxanov A.A. Gülüstani-İrəm. Bakı, Azərnəşr, 1951 



 

163 
 

Bakıxanov A.A. Gülüstani-İrəm. Bakı, Möminin, 2001 

Bakıxanov A.A. Qəzəllər // XIX əsr Azərbaycan şeri antologiyası, 
Bakı, "Şərq-Qərb", 2005 

Bakıxanov A.A. Nəsihətlər. Hikmət çələngi. Bakı, Gənclik, 1997 

Bakıxanov A.A. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Avrasiya-Press, 2005 

Bakıxanov A.A.Gülüstani -İrəm.(“Ön söz”ün müəllifi 
Z.Bünyadov). Bakı,1991 

Çəmənzəminli Y.V.Əsərləri. 3 cilddə. III cild. Bakı, “Avrasiya 
Press”, 2005 

Əhmədli Rafail. Azərbaycan dövlətçilik fəlsəfəsi. Bakı, “Nurlan”, 
2008 

Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-
XX əsrlər).  Üç cilddə, I cild. Bakı, “Elm və təhsil”,2023, 784 
s.(Tamamlanmış və əlavələrlə yenidən işlənilmiş üçüncü nəşri) 

Ələkbərov Faiq. A.A.Bakıxanovun “Tarix”i milli özünüdərk 
prosesinin başlanmasının təzahürü kimi  // “Şah İsmayıl Xətai: müasirlik və 
ənənə” Ümumrespublika elmi-praktik konfransının MATERİALLARI (17 
iyul 2011). Bakı, Təknur, 2011, s.22-35 

Ələkbərov Faiq. Milli ideologiya probleminə tarixi-fəlsəfi baxış (1-
ci hissə). Bakı, “Təknur”, 2011 

Əsgərli Zaman. Bakıxanov – Qüdsi. Bakı, “Elm”, 2015 

Hüseynov Heydər. Azərbaycanda XIX əsr ictimai və fəlsəfi fikir 
tarixindən. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007 

Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. “Lider nəşriyyatı”, Bakı, 2004 

Köçərli Firidun bəy. Azərbaycan türklərinin ədəbiyyatı.  İki cilddə, 
I cild. Bakı, Avrasiya-Press, 2005 

Qasımzadə Feyzulla. XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi.Ali 
məktəblər üçün dərslik. Bakı, “Maarif” nəşriyyatı, 1966 

Məmmədov Zakir. Azərbaycan fəlsəfəsi tarixi. Bakı, Şərq-Qərb, 
2006 

Poetik məclislər. Toplayanı və tərtib edəni: Nəsrəddin Qarayev. 
Bakı,"Yazıçı", 1987 

Rəşidov Zaur. Ənvər Əhmədovun tədqiqatlarında Azərbaycan 
maarifçilik fəlsəfəsi: tənqidi təhlil. “Metafizika” jurnalı, 5(4), Bakı, 2022 

Rüstəmov İzzət. Azərbaycanda təbii-elmi biliyin inkişafının fəlsəfi 
problemləri (XIX əsr – XX əsrin əvvəli).  Bakı, “Diplomat”, 2001 

Ахмедов, Э.М. Философия Азербайджанского просвещения. 



 

164 
 

Баку: Азернешр, 1983 

Бакиханов А.К. . Гюлистан-и Ирам. Баку, 1926 

Кулизаде З. Концептуальные проблемы исследования 
социокультурного развития (конец XX – начало XXI вв.). ч.II. Баку: 
“Текнур”, 2009 

Кулизаде З.А. Из истории Азербайджанской философии VII -
XVI вв., Баку: Азернешр, 1992 

Рзакулизаде C. Дж.  Из истории философской  мысли 
Aзербайджанa.  Баку, “Текнур”, 2010  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

165 
 

VII I  FƏSİL  

SEYİD ƏBÜLQASİM NƏBATİ  
Giriş . XIX əsr Azərbaycan Türk mütəfəkkirlərindən Seyid 

Əbülqasim Nəbati (1812-1873) Qaracadağ mahalının Üştibin qəsəbəsində 
dünyaya gəlmişdir. Uşaq yaşlarından ana dili olan T ürk dili ilə yanaşı, ərəb 
və fars dillərini də mükəmməl mənimsəyən Nəbatinin “Divani-türki” və 
“Divani-farsi” əsərləri olmuş dur. Hər iki əsər (“Divani -türki Seyid 
Əbülqasim Nəbati”, “Divani-farsi Seyid Əbülqasim Nəbati”) 1993-cü ilə dr. 
Hüseyn Məhəmmədzadə Sədiq tərəfindən Təbrizdə nəşr edilmişdir. 482 

Gənc yaşlarından dini elmlərlə yaxından tanış olan Nəbati, hətta 
şeirlərində şəcərəsini bir tərəfdən seyid peyğəmbər övladı kimi ərəblərə, 
digər tərəfdən xançobanlı kimi türklərə bağlamışdır. Belə ki, şair şeirlərinin 
birində ərəb “olmasını” belə yazmışdı: 

Meydani-eşq içrə səyirtdim atı, 

Müsəxxər eylədim Rumu, Heratı, 

Möhtərəm oğluyam, adım Nəbati, 

Zatımız Haşimi, əslimiz ərəb.483 

Şübhəsiz, Nəbatinin burada milli mənşəyini ərəblərlə 
bağlamasının səbəbi İslam dini, o cümlədən şiə təəssübkeşliyidir. Başqa 
sözlə, Nəbatinin dini kimliyini özünün milli kimliyi olaraq da görməsi, 
birmənalı şəkildə İslama sevgisindən, inamından irəli gəlmişdir. Çünki 
başqa şeirlərində Nəbati milli kimliyini və dilini Türk kimi qələm vermiş və 
Türk olması ilə fəxr etmişdir: 

Bəççeyi-türkəm, dilim türki, kəlamım həcv-məcv 

Xançobani can alan cancanı gözlər gözlərim.484 

Dini görüşləri. 19-cu əsrin əksər Azərbaycan Türk mütəfəkkirləri 
kimi, Nəbatinin yaradıcılığında əsas yeri şiəlik, ya da Əhli-beyt sevgisi və 
sufilik tutmuşdur. Onun öncə sufiliyə, daha sonra şiəliyə, ya da əksinə 
əvvəlcə şiəliyə, daha sonra sufiliyə, daha çox meyil etməsi ilə bağlı fərqli 
fikirlər mövcuddur.485 Bütün hallarda mütəfəkkir dünyagörüşcə bir çox 
tərəddüdlərinə baxmayaraq, əsasən sufilik və şiəlik düşüncəsinə 
köklənmişdir. 

Şiəliklə bağlı onu deyə bilərik ki, şeirlərində Həzrət Əlinin (ə) 

 
482 Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. Altı cilddə, 4-cü cild. Bakı, Elm, 2011, s.221 
483 Nəbati Seyid Əbülqasim. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”,  2004,  s.4 
484 Yenə orada, s.100 
485 Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. Altı cilddə, 4-cü cild. Bakı, Elm, 2011, s.221 



 

166 
 

yolunun davamçısı olduğunu dəfələrlə ifadə edən Nəbatiyə görə, bütün 
daxili tərəddüdlərə son qoyub qurtuluş yolu tapmaq üçün sidq ürəklə “şahi-
Mərdanə”nin izi ilə getmək lazımdır: 

Qorxma nirani-fəraqın şərərindən, ey gül, 

Sidqilən tut üzünü bircə şahi-Mərdanə. 

İsmi-əzəm deyilən ismi-Əlidir, billah, 

Gəzmə bica yerə Nəsnas kimi hər yanə. 

Etməz iqrar, Nəbati, bu sözə zahidi dun, 

Gəlməz imanə yəqin and içəsən Quranə.486 

Yaxud da: 

Mətləi-şəmsi-züha, məzhəri-nuri-hüda, 

Fəxri-dili-Mürtəza, mənbəi-ürfanə ərz.487 

Bu anlamda abid, dərviş, brəhmən, qələndər olmaq arasında 
tərəddüd etdiyi zamanda Nəbati şiəlik təəssübündən əl çəkməmiş, həmişə 
gözləri Həzrət Əlini gözləmişdir: 

Müxtəsər, yeydir, Nəbati, bir sözü çox çeynəmə, 

Söylə bir yol Heydəri-kərrarı gözlər gözlərim.488 

Bütün bunlar bir daha göstərir ki, Nəbatinin yaradıcılığında 
şiəliyin, xüsusilə Həzrət Əlinin (ə) ayrıca bir yeri olmuşdur.  489 Onun 
düşüncəsində Həzrət Əli (ə) bir həqiqət meyarı, ərənlər ərəni, ən adil 
hökmdar və güclü alim olmuşdur. 

Ya Əli, ya övliya, ya Bülhəsən, ya Butürab! 

Şiri-həqq bir qüdrəti-yəzdanı gözlər gözlərim. 

Lafəta, illa Əli, laseyfə, illa Zülfüqar  

Seyheyi-Düldül-fələkcövlanı gözlər gözlərim. 490 

Başqa bir şeirində isə Nəbati Həzrət Əlini (ə) daha yüksək 
məqamlara qaldırır, onu aləmin sultanı, şahların şahı kimi qələmə verir. 
Nəbati yazırdı ki, birinci imamın məqamı Makedoniyanın İskəndərindən, 
Əhəməninin Daralarından qat-qat yuxarıdır: 

Nə Dara tanıram mən, nə İskəndər, 

Mənim Fəğfurü xaqanım Əlidir. 

 
486 Nəbati Seyid Əbülqasim. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”,  2004,  s.26 
487 Yenə orada, s.31 
488 Yenə orada, s.49 
489 Behcət Əfəndi Bəhlul. Nəbati. Bakı, Azərnəşr, 1935,  s.3-5 
490 Nəbati Seyid Əbülqasim. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”,  2004,  s.99-100 



 

167 
 

Behişti zahidə versəm sərasər, 

Mənim gülzari-rizvanım Əlidir.  

Əgər hər kimsənin bir şahi olsa, 

Mənim də şahi-şahanim Əlidir. 491 

Bütün bunlarla yanaşı Nəbati başqa bir şeirində Həzrət Əlinin 
Allah səviyyəsinə qaldırılmasını əleyhinə çıxdığını söyləsə də, ancaq ona 
olan müstəsna sevgisini gizlətmir də. Hətta, F.Köçərlinin təbrincə desək, 
həmin şerində Nəbati dolayısıyla da olsa, özünü də şəkkaklar silkinə aid 
etmişdir. F.Köçərli yazır: “Nəbati həzrət Əil əleyhissəlamın həqiqi  və 
səmimi məddahlarından olduğu üçün ol cənabın vəsfi-şənində çox gözəl və 
qərra qəsidələr yazıbdır ki, hər kəs onları mütaliə etsə, onun qəlbində həqiqi 
bir vəcd və tərəb vüqua gəlir. Nəbati demək olar ki, öz mövlasına ürəkdən 
açiq imiş və bu məhəbbəti ucundan ol şahi-dəryadilin və gövhəri-Nəcəf və 
mədəni-izzü şərəfin mədhində yazdığı bir kəlamında əndazədən çıxır və bir 
növ özünü şəkkaklar silkinə daxil edən kimi olur”. 492 Köçərlinin bəhs etdiyi 
həmin şeirində Nəbati yazır: 

Mən ruzi-əzəldə sevmişəm bir şahi, 

Allah deyər, ona əliallahi, 

Hər kim ona Allah desə, kafirdir, 

Şəkkakdır ol Nəbati tək, vallahi. 493 

Nəbati başqa bir şeirində də açıq şəkildə yazır ki, “dünyanın 
binasının yaranması Əlinin adınadır, Peyğəmbərin dini qanunları Əlinin 
qılıncının gücünədir”. 494 Deməli, Nəbati özü əliallahlləri tənqid etsə də, 
onun dünyagörüşündə Həzrət Əlinin ilahiləşdirilməsi də istisna deyildir. Bu 
anlamda o da, az-çox əliallahilərin təsirinə düşmüş, “Həqq Əlidədir, baxsan 
həqq ilə” tezisinin təsiri altına qalmışdır. Burada sual yarana bilər ki, niyə 
İslam dininin peyğəmbəri Məhəmməd Peyğəmbəri deyil də, Nəbati də 
digər əliallahilər kimi Həzrət Əlini Allah səviyyəsinə qaldırmışdır? Hesab 
etmək olar ki, İsa Məsihiyə verilən Allah oğlu, ya da Allahın özü olmaq 
sifətinin Həzrət Əliyə verilməsi mistik səbəblərlə bağlıdır. Hər halda Həzrət 
Əlinin ilahiləşdirilməsinin dərin dini -mistik kökləri var ki, Nəbati də 
“Divani-Türki” əsərində birmənalı şəkildə onu bütün peyğəmbərlərdən 
üstün tutaraq Allahla eyniləşdirmişdir. O, “Divani-Türki”də yazır: 

 
491 Nəbati Seyid Əbülqasim. Əsərləri. Bakı, Azərnəşr,  1968,  s.151 
492 Köçərli Firidun bəy. Azərbaycan türklərinin ədəbiyyatı.  İki cilddə, I cild. Bakı, Avrasiya-
Press, 2005, s.445 
493 Nəbati Seyid Əbülqasim. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”,  2004,  s.178 
494 Köçərli Firidun bəy. Azərbaycan türklərinin ədəbiyyatı.  İki cilddə, I cild. Bakı, Avrasiya-

Press, 2005, s.446 



 

168 
 

Ruzi-əzəl Cəbrailədn ta ki, etdi sual: 

Sən nə kimsən, mən kiməm, söylə cavabəm, olma lal! 

Dedi: - Sən sənsən, mən mən. Od tutdu, yandı pərü-bal, 

Mültəca oldu bu ismə, ta ki, rəf oldu məlal: 

Şahi-mərdan, Şiri-yəzdan, Heydəri-Düldülsəvar, 

Lafəta illa Əli, la sefyə illa Zülfiqar... 495 

Nəbatinin fikirlərindən belə çıxır ki, İsa Məsih kimi Həzərət Əli də 
Allahın özündə təcəlla etdiyi üçün ölməmiş, qeybə çəkilmişdir. Bu anlamda 
Həzrət Əlinin və onun övladlarının ölümünə mərsiyə yazmayan Nəbati 
üçün o, bir Xilaskar olaraq insanların imdadına yetişəcəkdir.496 Ancaq 
bütün bunlarla yanaşı, Nəbati onu da yazırdı ki, bu mövcudatda Allahın yeri 
başqa, Əlinin yeri isə başqadır. Çünki biri Yaradandır, o biri isə yaranan. 
Nəbati yazır: 

Nəbati, çək: Əli, Əli, 

Könlün olsun cəli, cəli. 

Onu Allah, bəli, bəli, 

Bu dildə əzbər yaradıb. 497 

Fəlsəfi görüşləri.  Ümumiyyətlə, Nəbatinin yaradıcılığında 
“vəhdəti-vücud”, yəni sufilik də güclü şəkildə özünü büruzə vermişdir. Gənc 
yaşlarından şeir yazan Nəbati Azərbaycanın bir çox şəhər və kəndlərini 
(Əsgəran, Ağdam, Təbriz, Lənkəran, Salyan, Hindarx və b.) gəzərək sufilər 
kimi dərvişlik etmiş, sufi ruhlu bir mütəfəkkir olmuşdur. Firidun bəy 
Köçərli yazır: “Rəvayət olunur ki, Seyid Əbülqasım Üştibində əvvəlcə 
dərvişlər həlqəsinə daxil olub, onların içində nüfuzu artıbdır və sonralardan 
dərvişlərə mürşid olubdur. Bəzi vaxtlarda ondan kəramət sadir olarmış; belə 
ki, bir para xariqüladə əlamətlərin ondan zühur etməyini görənlər olubdur. 
Etikafdan çıxan zamanı onun simasında başqa bir parlaqlıq və nuraniyyət 
cilvə edərmiş; özgə bir halətə düşərmiş və bəzi vaxtı şövqü zövq ilə eşqdən, 
mey və məhəbbətdən dəm vurarmış”.498 

Eyni zamanda, o, Nemətullah Vəlinin adıyla bağlı olan təriqətə də 
ciddi şəkildə meyil göstərmiş, özünü şeirlərində “Məcnunşah” adlandırıb 
onlar kimi Allah çatmağın yollarını aramışdır. Feyzulla Qasımzadə yazırdı: 
“Nəbatinin “Məcnunşah” ləqəbini qəbul etməsi onun XIV—  XV əsrlərdə 
yaşamış məşhur təriqət mürşidi Şah Nemətullah Vəlinin (1331 -1431) 

 
495 Nəbati. Divani-Türki Seyid Əbülqasim Nəbati. Təbriz,  1993,  s.307 
496 Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. Altı cilddə, 4-cü cild. Bakı, Elm, 2011, s.227 
497 Nəbati Seyid Əbülqasim. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”,  2004,  s.137 
498 Köçərli Firidun bəy. Azərbaycan türklərinin ədəbiyyatı.  İki cilddə, I cild. Bakı, Avrasiya-

Press, 2005, s.445 



 

169 
 

təriqətinə mənsub olması ilə əlaqədardır. Şah Nemətullah təriqətini 
yayanlar öz ad və ya ləqəblərinə “şah” sözünü əlavə edirdilər. Nəbati farsca 
şeirlərində bir neçə yerdə Şah Nemətullah təriqətinə xidmət etdiyini 
göstərir”. 499  

Bu anlamda bütün sufilər kimi Nəbati də, özünü cismən unutmağa, 
fənaya uğramağa və sonunda Haqqa qovuşamağa çalışmışdır. Bu isə o 
deməkdir ki, Nəbati şiəlik qədər sufiliyin də təsiri altında olmuşdur.  

 

Gah ağıllı, gah divanə oldum, 

Gah abad, gah viranə oldum, 

Gah xərabat içində sufi, 

Gah da meyxanə süpürgəçisi oldum…500 

Hesab etmək olar ki, onun sufiliyə meyil etməsində kainatın 
sirlərini öyrənmək və Allaha qovuşmaq istəyi mühüm rol oynamışdır. Bu 
anlamda dünyada, yəni yerdə və göydə olan nə varsa hamısında Yaradanın 
bir zərrəsi vardır. O, yazır: 

Cumdum genə qəvvas tək dəryayə mən, dəryayə mən, 

Qıldım nəzər bir lövlövü-laləyə mən, laləyə mən. 

Sən sanma mən bu bəhrdə hər inci, mirvari gəzim, 

Göz dikmişəm bir gövhəri-valəyə mən, valəyə mən. 

Getdim biyaban gəştinə, vurdum təcəlla dəştinə, 

Etdim tamaşa Turdə Musayə mən, Musayə mən. 

Çıxdım bu ərşin üstünə, baxdım büləndü pəstinə, 

Pəs onda nagəh uğradım İsayə mən, İsayə mən. 501 

Bizcə, Nəbati şeirlərində Tur dağında Allahla söhbət edən Musa 
Peyğəmbərdən ya da İsa Peyğəşmbərdən nümunələr verməklə, özünün də 
Tanrıya yaxın olmasına işarə etmişdir. Yəni Nəbati Musa və İsa kimi, 
özünün də Allahla kəlmə kəsməsini istisna etməmişdir. Nəbati yazır: 

İndi qeybdən Xançobanına 

Nəxli-Turdən bir şərə gərək. 502 

Bir sufi -panteist kimi özünü Həllac Mənsura oxşadan Nəbati 

 
499 Qasımzadə Feyzulla. XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi.  Bakı, Elm və təhsil, 2017, 
s.102 
500 Nəbati Seyid Əbülqasim. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”,  2004,  s.6 
501 Nəbati Seyid Əbülqasim. Əsərləri. Bakı, Azərnəşr,  1968,  s.89 
502 Nəbati Seyid Əbülqasim. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”,  2004,  s.127 



 

170 
 

şeirlərində tez-tez “ənəlhəq” yazırdı ki, artıq onun üçün sufilik həyatının bir 
parçası idi. O, yazır: 

Xatirim istər ola sirr – “ənəlhəq” məzhəri, 

Kəlleyi-dar üzrə bir culafı gözlər gözlərim.503 

Və ya: 

Güşeyi-vəhdət nə əcab ca imiş, 

Sirri-nihan onda hüveyda imiş. 

Aşiqi-divanələrin mənzili- 

Rütbəyə bax, ərşi-müəlla imiş. 

Qafil idim bu dili-viranədə, 

Dil  demə, oğlan, bu ki dərya imiş. 504 

Ümumilikdə, Nəbati Yaradanla yaranan arasındakı ilahi bir bağın 
olması düşüncəsində olmuşdur. Nəbati bütün bu düşüncələrin təsiri altında 
da Həzrət Əli, Həzrət Musa, Həzrət İsa, Həllac Mənsur, Nemətullah Vəli, 
Qasım Ənvar və başqaları kimi özünün heç də onlardan geri qalmayaraq, 
Həqqə yaxın olduğunu iddia etmişdir. Bizcə, onun şeirlərində ifadə etdiyi 
“Mən” və Allah (Musa və Allah, İsa və Allah, H.Mənsur və Allah) bir 
bütündür ki, artıq bu zaman müsəlman, şiəlik, məcusilik, xristianlıq, 
yəhudilik öz əhəmiyyətini itirmiş olur.505 Deməli, Nəbatinin sözdə İslam-
dan dönüb üzünü gah Musa peyğəmbərə, gah İsa peyğəmbərə tutması da 
nisbidir:  

Tərk edib islamı, tutdum məzhəbi-Ruhullahı, 

Səcdə qıldım xaçə, bir rəhbanı görən gözlərim.506 

Nəbati bəzi şeirlərində açıq şəkildə yazır ki, onun sözlərində 
zahirdə bir, batində isə tamamilə fərqli mənalar vardır. Bu isə o deməkdir ki, 
onun din “dəyişkənliyi” məcazi xarakterlidir. Çünki Nəbati bu dünyada 
hansı dinə “üz tutması”ndan asılı olmayaraq onun “gizlin pərdə”də pənah 
tapıdğı əsas məzmun Yaradanın özüdür. Bu anlamda Nəbatinin “kafirliyi” 
bütün dinlərin üstündə olan Allahdan yapışmasıdır: 

Yoxdu bir kimsə ilə ülfətü rəbtim, rəbtim, 

Söylərəm pərdədə gizlin belə məzmun, məzmun. 

Çox da axtarma Nəbatini, keç ondan, keç, keç! 

 
503 Yenə orada,  s.46 
504 Yenə orada,  s.5 
505 Yenə orada,  s.173 
506 Yenə orada,  s.102 



 

171 
 

Dini yox, məzhəbi yox, gəbrdi məlun, məlun!507 

Deməli, Nəbatinin şeirlərində Allah və “Mən” anlayışı bir 
bütündür, yəni onlar mahiyyətcə də, mənaca da eynilik təşkil edir. Onun 
“Mən” dediyi heç bir şeylə, yəni var -dövlətə, şəhvani hisslərə qurban 
edilməyəcək qutsal bir “Mən”dir. Bu “Mən”in mahiyyətində Musa da var, 
İsa da var, Həllac Mənsur da var, sonuncu Peyğəmbər də var. 508 
“Divan”çasında verilən dibaçədə Nəbati kainatın, dünya “nemət və 
gözəlliklərinin yaranmasını” vücu- di-mütləqə, yəni xaliqə (Allaha) bağlayır 
və həmin xaliqin əli ilə özünün “aşiqi-şeyda” olduğunu təsvir edir: “Gah bu 
biçare- yi-dilxəstəyə bir rəhm edəsən, yoxsa məgər bilmirsən kim sənə mən 
aşiqəm, ey yari-cə fakar, dilazar, sitəmpişə və birəhmü mürüvvət! Nə 
xoşumdur ki, çəkim mən belə zillət! Səni tari, dəxi əl çək bu cəfadan ki, 
gümanım budu bu vəsfdə gər görsə məni rəhm eliyə kibrü nəsara! Elə gəldi, 
belə getdi, belə gəldi, belə baxdı, necə baxdı ki, göz axdı, canımı odlara yaxdı. 
Yeri get dəng eləmə, bir elə göz taki deyim mən belə gəldi, belə baxdı. 
Deyəcəklər ki, bu əfsanədi kim belə gəldi, belə getdi. O nə Məcnundu, nə 
Leyla və nə məxfidü, nə peyda və nə Vamiqdü, nə Əzra, nə Nəbatidü nə 
Hafiz. O, müdəbbirdü ki, tədbir elədi, etdi məni aşiqi-şeyda”.509 Nəbatinin 
şeirlərində də bu ruh var 

Etmişəm suzənimi rişteyi-Məryəmdən dur, 

Minmişəm tövsəni-gərdunə, Məsihayəm mən. 

Möcizati-həmə peyğəmbər olub mındə əyan, 

Bilmək olmaz məni, bir sirri-hüveydayəm mən. 

İstəsən kim, biləsən kimdi bu inşanı qılan, 

Gəzgəzəm, qaniçici duxtəri-tərsayəm mən. 

Hələ gör bəsdi, Nəbati nə ənəlhəqdir bu? 

Dəxi bir yol deginən vahudü yektayəm mən.510 

Mütəfəkkir mövləvilər kimi tez-tez “hu-hu” dediyini də xatırladır. 
Onun “hu-hu” çəkməsi Tanrıya çatmaqdan, onu zikr etməkdən başqa bir 
şey deyildir: 

Baisi-icadi-aləm ta ki, bildim eşq imiş, 

Zikri “hu-hu” eylərəm hər ləhzə yahulər kimi. 511  

 
507Yenə orada,  s.61 
508 Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər).  Üç cilddə, 
I cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, s. 326 
509 Nəbati. Divança. Təbriz, hicri 1309 (qəməri), s.3 
510Nəbati Seyid Əbülqasim. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”,  2004, s.59 
511 Yenə orada, s.37 



 

172 
 

Nəbati şeirlərində göstərir ki, yarı təsvir və tərənnüm etməkdə 
məqsədi “zahidi-yekta”dır (Allahdır). İlahi eşqə sarılan şair eşq əhlinin 
ustadı olan “Məcnuni-zəbunu” və “Fərhadi-qəmpərvəri” xatırlayaraq özünü 
onların cərgəsinə daxil edir.  

Feyzulla Qasımzadə hesab edir ki, “Vəhdəti-vücud” və ya Şərq 
panteizmi Nəsimi və Füzuli dövrləri üçün mütərəqqi hadisə kimi 
qiymətləndirilsə də, Nəbati dövrü üçün artıq mürtəce mahiyyət daşıyır. 
Artıq “Vəhdəti -vücud” onun yaradıcılığında dərin bir ziddiyyət və 
məhdudluq təşkil edir. F.Qasımzadə yazır: “Sonsuz boşluqlar, içərisində 
dönüb-dolaşan kainatın, mütə-madiyən toplanıb dağılmaqda olan varlıq 
aləminin haradan doğulduğunu, haraya getdiyini və bunların nə kimi bir 
qüvvə tərəfindən yarandığını və idarə edildiyini o daima düşünürdü. Bu 
çətin fəlsəfi müəmmalar qarşısında ağlının gücsüzlüyünü hiss edən şairdə 
getdikcə şübhə və tərəddüdlər dərinləşirdi. O bu zaman hər şeyi şübhə 
altına alır, heç bir şeyə inanmayırdı. Şairin mütərəddid ruhunu idealist 
fəlsəfi əqidələrin, dini məzhəb və təriqətlərin heç biri təmin edə bilmirdi”. 

512  Doğrudan da, bəzi şeirlərində Nəbatinin müəyyən dərəcədə aqnostizmə 
yuvarlanması meyli özünü büruz verir. Məsələn, o, bir şeirində yazırdı: 

Nə İraqiyəm, nə Rumi, nə sahaiyəm, nə lovmi.  

Nə qəribəmü nə bumi, hələ lənə, lənək ləngəm.  

Nə zi kafəmü nə əz nun, nə əzin dü hərf birun,  

Nə Çobaniyum,nə Məçnun, xələ lənk, lənk, pənkəm. 

Nə Nəbatiyəm, nə bənəi, nə müsəlliyəm, nə cəngi, 

Nə məcusu nə firənəi, hələ lənə, lənə, lənəəm. 

F.Qasımzadə hesab edir ki, bu şeirində Nəbati artıq nə İslamın 
düşündüyünü “Külli kainatı yaradan Xaliqi -yektayə” və onun 
peyğəmbərinə, nə haqqında vaxtı ilə qəsidələr yazdığı “Lafəta illa”yə 
(Əliyə), nə də həqiqi aşiqi olub illərcə “vüsalı” uğrunda çırpındığı “vücudi-
mütləq”ə inanırdı: “O bunların hamısından əl çəkmişdi. Lakin o, bütün bu 
fəlsəfi və dini məzhəbləri, bir ateist kimi, puç və əfsanə saydığı üçün deyil, 
bəlkə əsil mahiyyətlərini dərk edə bilmədiyi və fəlsəfi bir bəhran keçirdiyi 
üçün tərk etmişdi”. 513  

Nəbati özünün fikri böhranlarını və aqnostik dünyagörüşünü 
“Nədir” rədifli qəzəlində də ifadə etmişdir. O, yazırdı: 

Eylə məstəm bilmirəm kim, mey nədir, mina nədir,  

Gül nədir, bülbül nədir, sünbül nədir, səhra nədir.  

 
512 Qasımzadə Feyzulla. XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi.  Bakı, Elm və təhsil, 2017, 
s.119 
513 Yenə orada, s.120 



 

173 
 

Od tutub canım sərasər yandı, amma bilmədim,  

Dil nədir, dilbər nədir, başımda bu sevda nədir.  

Bilmədim ömrümdə heç bir küfrü iman hansıdır,  

Əhmədü Məhmud kimdir, Musiyü İsa nədir.  

Şahbazi-övci-vəhdət, vahidü pəyyü qədim,  

Xaliqi-ərzü səma, ol fərdi-bihəmta nədir. 

Beləliklə, Nəbatinin fəlsəfi fikrinin inkişaf yolunun İslamın şiə  
məzhəbi, “vəhdəti-vücud” və müəyyən qədər aqnostisizmlə bağlı olduğunu 
iddia etmək olar. Bizcə, Nəbatinin dünyagörüşündə əsasən İslam dinindən 
qaynaqlanan şiəlik və sufilik əsas yer tutmuş, aqnostizm isə zaman-zaman 
özünü büruzə vermişdir. Hər halda, bəzi şeirlərində onun tərəddüd içində 
olduğunu, hansı tərəfə yön alması ilə bağlı qəti qərara gələ bilmədiyi və 
heçliyə yuvarlandığı (aqnostizm) da hiss olunur. Onun bu tərəddüdlərində 
riyakar zahidlərin də mühüm rol oynamasını unutmamalıyıq. Ancaq bu 
tərəddüdlər daimi xarakter daşımamış və şair daha çox özünü hər daim 
yenilikçi, dünyəvi ruh lu olan İslam dininə bağlamaqla xilas yolünü 
görmüşdü. F.b.Köçərli yazır: “Seyid Əbülqasim Azərbaycan türklərinin 
Xacə Şəmsəddin Hafizi və Şəms Təbrizi və bəzi məqamlarda Mövlana 
Cəlaləddin Rumi mənziləsindədir. Necə ki, Hafiz fəsahət və bəlağətdə 
şüərayi-farsın sərdəftəri olub, həmçinin Nəbati də Azərbaycan şüərasının 
fəsihraqdır”. 514 

 

Şairin yaradıcılığında sufiliklə bu və ya digər şəkildə bağlı olan 
şeirlərində ikizülü zahidlərin, riyakar ruhanilərin tənqidi də mühüm 
yerlərdən birini tutur. Nəbati məsciddən üz döndərib meyxanələrə üz 
tutmasının ya da hücrələrə çəkilib dərvişlik etməsinin günahkarı kimi 
riyakar zahidləri, şeyxiləri göstərmişdir: 

Mən dustü düşmən bilmənəm, şeyxü brəhmən bilmənəm, 

Tərcih vermən Kəbədən bütxanəni, bütxanəni… 

 

Məscidləri ver zahidə, qoy xanəgahı abidə, 

Gəl, sən, Nəbati, məskən et meyxanəni, meyxanəni.515 

Və yaxud da: 

Eşqi, aşiqliyi mən eyləmə, zahid, billah, 

 
514 Köçərli Firidun bəy. Azərbaycan türklərinin ədəbiyyatı.  İki cilddə, I cild. Bakı, Avrasiya-
Press, 2005, s.451 
515 Nəbati Seyid Əbülqasim. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”,  2004, s.36 



 

174 
 

Əqlini başına yığ, aşiqi-bir yar ol-ol.516 

Başqa bir şeirində isə Nəbati yazırdı ki, onu görən zahid cin 
görübmüş kimi, yan qaçır: 

Məni görəcək, deyəsən, cin eşidib “bismillah“, 

Zahidin pis gözünə bir çalıcı mar olubam. 

Ta bilim bəlkə, məgər, ol sənəmin məvasın, 

Gah meyxanəyə, gah məscidə səyyar olubam. 

 

Sən get öz karına, ey zahidi-bədkiş ki, mən 

Talibi-cami-Cəmü badeyi-gülnar olubam.517 

 

Zahidlərin bəd əməlləri üzündən sanki Nəbatinin yaradıcılığında 
bəzən dinə münasibətdə müəyyən tərəddüdlərə, yaxud da ziddiyyətlərə rast 
gəldiyimizi iddia edə bilərik. Belə ki, şair bəzən abid ikən brəhmən ya da 
xristian olduğunu, məsciddən üz döndərib bütxanəyə, kilsəyə getdiyini 
yazır: 

Gah abid oldum, gah brəhmən, 

Gah məscid, gah bütxanə oldum. 

Gah dərviş oldum, gah qələndər, 

Gah məst, gah da məstanə oldum. 518 

Yaxud da: 

Tərk edib islami, tutdum məzhəbi-Ruhullahı, 

Səcdə qıldım xaçə, bir rəhbanı gözlər gözlərim. 519 

Və ya: 

Meyxanələr abad olsun, 

Sakinləri dilşad olsun, 

Məscid görüm bərbad olsun! 

Saldı məni qalə, qalə. 520 

Başqa bir şeirində Nəbati yazırdı ki, dindən dönüb kafir olmasının 
səbəbi özünün dinin mahiyyətindən çox uzaqlaşmasıdır: 

 
516 Yenə orada, s.43 
517Yenə orada, s.55 
518 Yenə orada, s.6 
519 Yenə orada, s.102 
520 Yenə orada, s.140 



 

175 
 

Saqi, dur, ver bircə sağər, 

Dindən döndüm, oldum kafər, 

Tapammadım, qaldı gövhər, 

Qəri-dəryadə, dəryadə. 521 

Ya da: 

Dur get, göz önündən it, çox başımı ağrıtma, 

Hər yanə gedirsən get, gəlmə dəxi bu yanə! 

 

Qurbanın olum, saqi, səndən nə təğafüldür, 

Mən zahidə tuş gəldim, sən dövr elə məstanə!522 

Və ya: 

Qüruri-ruzə xüşk etmiş səni, zahid, nə qafilsən, 

Bu təzvirü riyadən keç, Xudadən bircə ar eylə. 523 

 

Zahidi zikri bəd, adı yaman, xalq yanında üzü xar kimi qələm verən 
Nəbati yazırdı ki, bu cür müsəlmanlıqdansa, Şeyx Sənan kimi eşq dəlisi olub 
“kafir” olmaq yaxşıdır: 

Şeyx Sənan kimi boynuma saldım zünnar, 

İndi gəl, gör ki, kəlisalərə rəhban oldum.524 

Çünki zahidə bu dünyada yaşamaq üçün Allah, Nəbati kimlərə isə 
mövla gərəkdir: 

Zahid, əl çək, sən tari, yeri get, dəng etmə, 

Sənə Allah gərəkdir, mənə mövla, mövla.525 

Yaxud da: 

Zahidin başına kül, talib olur rizvanə, 

Gün bu gün, Tarı bilir, deyrdə rəhbanındır.526 

Nəbati hesab edirdi ki, yalançı ruhaniləri ikiüzlü əməllərinə görə 
qınamaq əslində mənasızdır. Çünki onların da bu dünyada özünəməxsus 
rolları vardır: 

 
521 Yenə orada, s.143 
522 Yenə orada, s.18 
523 Yenə orada, s.21 
524 Yenə orada, s.45 
525 Yenə orada, s.89 
526 Yenə orada, s.66 



 

176 
 

Mən qılmayın çox da zahidi, 

Üzrü var onun, aşiq olmayıb,  

O əbəs yerə xəlq olunmayıb, 

Bağbanə bir kəlləxər gərək. 527 

Və ya: 

Haşəlillah, tövbəkarəm, mən hara, məscid hara? 

Rindi-məstəm, xaneyi-xummarı gözlər gözlərim.528  

Yaxud da: 

Zahidin başına kül, talib olur rizvanə, 

Gün bu gün, Tanrı bilir, deyrdə rəhbanındır.529 

Bu mənada, şairin fikrincə, Allah eşqi nədir, zahid anlamaz. Bunu 
üçün insanda Allahı sevən odlu bir ürək olmalıdır. Belə bir ürək isə zahiddə 
yoxdur. Ona görə də zahidin işi-gücü saxta qəlblə və riyakar dillə Allahı 
anmaqdır. Bunu, kimsə anlamasa da, Nəbati kimi Tanrı aşiqləri yaxşı 
anlarlar: 

Zahid, az danış, get gözümdən it! 

Eşqdən məni çox da danlama, 

Mən məgər əbəs olmuşam dəli, 

Bir o mimü dal, bavü rayə bax. 

 

Məndən əl götür, ey uzunqulaq! 

Zöhd satma çox ey himari-məhz! 

Dur ayağa bir, aç o kor gözün, 

Bir bu gözləri sürməsayə bax.530 

Beləliklə, Nəbatinin dünyagörüşünü bir neçə istiqamətdə 
ümumiləşdirməyi vacib bilirik. Birincisi, Nəbatinin milli kimliyini dini 
kimlikdən fərqləndirməsini şəcərəsini bir tərəfdən seyid-peyğəmbər övladı 
kimi ərəblərə, digər tərəfdən xançobanlı kimi türklər ə bağlamasında 
görürük. Hər halda şairin fəlsəfi şeirlərində görürük ki, əslini ərəblərə 
bağlaması İslam dininə ilahi sevgisindən irəli gldiyi qədər, Türk kimliyinin 
ifadəsi isə milli varlığının, milli dilinin, bir sözlə milli xüsusiyyətlərinin 
ifadəsi olmuşdur. İkincisi, Nəbatinin İslam dininə münasibətində isə şiəlik 

 
527 Yenə orada, s.127 
528 Yenə orada, s.48 
529 Yenə orada, s.66 
530 Yenə orada, s.130 



 

177 
 

və sufilik meyilləri daha çox özünü büruzə vermişdir ki, ümumilikdə o, bu 
dinin bəşəri-dünyəvi mahiyyətini daha dərindən mənimsəmişdir.531 Çünki 
Nəbatinin şeirlərində görürük ki, müsəlman demək zahid ya da axund olub 
bütün günü məscidlərdə ibadət etmək deyil, sadəcə bu dinin əsil 
mahiyyətini başa düşmək və onun insanlıq və ilahi eşq fəlsəfəsinə uyğun 
həyat tərzi keçirməkdir. Yəni o, ruhi baxımından nə qədər şiə-Həzrət Əli 
sevdalı olsa da, bütövlükdə əliallahiliyin əleyhinədir və İslam dininin 
lokallaşdırlmasını qətiyyən qəbul etmir. Üçüncüsü, Nəbatinin 
yaradıcılığında ikiüzlü zahidlərin, riyakar ruhanilərin tənqidi mühüm 
yerlərdən birini tutur ki, bunu da, onun yenilikçi-azad fəlsəfi düşüncələri ilə 
izah etmək olar. Şair açıq-aşkar şeirlərində yazır ki, zahidlərə bu dünyada 
yaşamaq üçün Allah, Nəbati kimilərə isə mövla gərəkdir. Bu o demək idi ki, 
Nəbatinin dünyagörüşündə ruhi-fəlsəfi anlamda çıxış yolu bəşəri-yenilikçi 
mahiyyətli İslam dini və milli adət-ənənələr olmuşdur. 

 

 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

 

Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. Altı cilddə, 4-cü cild. Bakı, Elm, 2011 

Behcət Əfəndi Bəhlul. Nəbati. Bakı, Azərnəşr, 1935 

Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-
XX əsrlər).  Üç cilddə, I cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, 784 
s.(Tamamlanmış və əlavələrlə yenidən işlənilmiş üçüncü nəşri) 

Köçərli Firidun bəy. Azərbaycan türklərinin ədəbiyyatı.  İki cilddə, 
I cild. Bakı, Avrasiya-Press, 2005 

Qasımzadə Feyzulla. XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi.  Bakı, 
Elm və təhsil, 2017 

Nəbati Seyid Əbülqasim. Əsərləri. Bakı, Azərnəşr,  1968 

Nəbati Seyid Əbülqasim. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”,  
2004 

Nəbati. Divança. Təbriz, hicri 1309 (qəməri) 

Nəbati. Divani-Türki Seyid Əbülqasim Nəbati. Təbriz, 1993 

 

 

 

 
531 Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər).  Üç cilddə, 

I cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, s. 332 



 

178 
 

IX FƏSİL  

MƏHƏMMƏD HİDƏCİNİN 

DÜNYAGÖRÜŞÜ  
Giriş . Axund Molla Məhəmməd Hidəci/Hidəcli (1853 -1928) 

Azərbaycanın Xəmsə vilayətinə bağlı və Zəncan şəhərinin yaxınlığında 
yerləşən Hidəcdə (Hiyədə) dünyaya gəlmişdir. 532 O, Hacı Axund Hidəci, 
Molla Məhəmməd Hidəci, Həkim Hidəcli adları ilə tanınıb ki, adının 
önündə “həkim” sözünün olması fəlsəfə ilə dərindən maraqlanması və 
əsərlərində fəlsəfi düşüncələrin öz əksini tapması ilə bağlı olmuşdur. Onun 
atası Molla Məsuməli də ruhani və din alimi olmuşdur. O, ilk təhsilini Hidəc 
kəndində atasından almış, daha sonra kənd mədrəsəsində oxumuşdur. 
Hidəci Türk, Fars və Ərəb dillərinə bələd olub, Azərbaycan türkcəsinin 
Zəncan şivəsində yazıb yaratmışdır.  

1879-cu ildə dini biliklərini və elmi dünyagörüşünü artırmaq üçün 
Qəzvinə gedən Hidəci buranın Həsənxan-Hüseynxan mədrəsəsində sərf-
nəhv, məntiq, əxlaq və bəyan elmlərini öyrənmişdir. Qəzvində təxminən beş 
il təhsil alan Hidəci, bəzi qeydlərə görə Qəzvin elmiyyə hövzəsində 
(mədrəsə) Seyid Əli Xoyinin şagirdi olmuş, əqli elmlər və fəlsəfəyə maraq 
göstərmişdir.  

O, Qəzvindən sonra Tehranda “Əbdullahxan” və “Darül şəfa” 
mədrəsələrində öz dövrünün seçkin alim-müəllimlərindən olan Mirzə 
Hüseyn Səbzvari, Əbülhəsən Cilvə və başqalarından təhsil almışdır. Onların 
təsiri ilə Hidəcinin həyata baxışında yeni fikirlər foemalaşır. Hidəci 1887-ci 
ildə Tehranda elmi biliklərini tam amladıqdan sonra “müctəhid” adını 
almaq üçün Nəcəfə getmişdir. 533 Nəcəfdən sonra Kərbəla, Məşhəd və digər 
şəhərlərdə də olan Hidəci Məkkəyə gedərək hacı ünvanına da sahib 
olmuşdur.  

O, ömrünün son iyirmi beş ilini Tehranın Münriyyə mədrəsəsində 
tədris ilə məşğul olmuşdur.534  

Ömrünün son illərində ciddi şəkildə xəstələnən Hidəci Tehranda 
vəfat etsə də, onun nəşini Qum şəhərinə aparıb “Tekye Tovliyət” deyilən 
yerdə dəfn etmişlər. 535  

 
532  Mümtaz Salman. El şairləri. I hissə. Bakı, Azərnəşr, 1935, s.314-315 
533C ənubi Azərbaycan ədəbiyyatı antologiyası.  4 cilddə, 1-ci cild. Bakı, “Elm”, 1981, s.139 
534 Mirəyeva L ətifə.  XIX əsrin talesiz şairi. “Azərbaycan ədəbiyyatşünaslığı” jurnalı, Bakı, 

2019, sayı 2. s. 254 
535Şahaliyeva Mətanət. C ənubi Az ərbaycan poeziyasının inkişaf problemləri (XIX əsrin 

ikinci yarısı). Bakı, Elm və təhsil, 2019, s.191 



 

179 
 

Hidəcinin əsərləri aşağıdakılardan ibarətdir: 1. “Təliqə ələl şərhi 
mənzumə”,  2. “Təliqə ələl əsfar”, 3. “Risaleyi duxaniyyə”, 4. “Danışnamə”, 
5. “Kəşkül”, 6. “Vəsiyyətnamə”, 7. “Məktubat”, 8. Farsca şeir divanı,  9. 
Türkcə şerilər divanı və b. 

Hidəcinin fəlsəfi dünyagörüşü. Şərq ədəbiyyatı və fəlsəfəsi, o 
cümlədən Türk, Ərəb, Fars ədəbiyyatı və fəlsəfəsi ilə dərindən tanış olan 
Hidəci fars dilində yazan şair-mütəfəkkirlər arasından Firdovsi,  Nizami və 
Hafizə daha çox diqqət etmiş, onların əsərlərini şərh etmişdir. Məsələn, 
H əkim Hidəci fars mütəfəkkiri Əbülqasim Firdovsiyə bir nağılçı kimi baxıb 
satirik dil ilə onu sadəcə “elm axtaran” adlandırmışdır. Xüsusilə də, o, farsca 
yazdığı “Danışnamə” mənzuməsində Firdovsini nağılvari (narrativ) 
tarixçiliyinə görə çox tənqid etmişdir.  

Hidəcinin Azərbaycan Türk şair -mütəfəkkiri, filosofu Nizami 
Gəncəviyə münasibəti isə çox yüksək səviyyədə olmuşdur. Həkim Hidəci, 
Nizami Gəncəvini  fəlsəfi və irfani dünyagörüşünü şərh edərkən onun 
elmini bir çox mütəfəkkirlər üçün örnək hesab etmişdir. O, Nizaminin 
“Sirlər xəzinəsin”də olan mövzuların təsiri altında bir çox məsnəvilər 
qələmə almışdır. Hətta, onun məsnəviləri Nizaminin beytləri ilə çox 
səsləşməkdədir. Bu anlamda, Hidə cinin fəlsəfi dünyagörüşünün 
formalaşmasında Nizaminin təsiri çoxdur və bunu, onun fəlsəfi şeirlərində 
dərhal hiss etmək olur.536   

Həkim Hidəci Nizami Gəncəvidən sonra dəyər verdiyi, hörmət 
bəslədiyi ikinci mütəfəkkir isə Şirazlı Hafiz olmuşdur. Hidəci fars şeirinin 
söz ustadı olan Hafiz Şirazinin yüksək ruhunu sevmiş, onun təsiri altında 
söz xəzinəsini “xırdalamışdır”. Hər iki şairi yaxınlaşdıran dini çəkişmələrə, 
təriqət ayrılığına qarşı nifrət hisinin güclü olması, saf bəşəri duyğuların 
tərənnümü idi. 537 

Həkim Hidəcinin “Danışnamə” və divanına ön söz yazan 
Qulamhüseyn Rzanejad Mirzə Hüseyn Səbzvarinin “Şərhi-mənzumə”sinə 
yazılan “Təliqə”ni oxuyaraq belə bir nəticəyə gəlmişdir ki, Həkim Hidəcinin 
fəlsəfi düşüncələri və haşiyələri bu sahədə ən əhatəli, ən ecazkar hesab 
olunmalıdır. Belə ki, Həkim Hidəci İbn Sinanın “Şəfa”, “İşarət”, “Tənbihat” 
və başqa əsərlərini, eləcə də Molla Sədranın “Əsfar” kitabını tam öyrənmiş 
və fəlsəfi şərhlər vermişdir. Rzanejada görə Həkim Səbzəvarinin şagirdi 
Hacı Mirzə Həsən vasitəsilə Hidəci ona yaxın sayılarmış ki, məhz 
Səbzavarinin mənzumə mübahisələrini ondan dinlədiyi üçün belə gözəl, 

 
536 Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər).  Üç cilddə, 

I cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, s. 294 
537Şahaliyeva Mətanət. C ənubi Az ərbaycan poeziyasının inkişaf problemləri (XIX əsrin 

ikinci yarısı). Bakı, Elm və təhsil, 2019, s.200 



 

180 
 

əhatəli, dəyərli fəlsəfi fikirlər yazmışdır.538  Hidəcinin Mirzə Hüseyn 
Səbzvarinin “Şərhi-Mənzumə” kitabına yazdığı “Təliqə” isə üç hissədən 
ibarətdir: 

1. “Haşiyə ləali müntəzimə və şərhi mənzuməti məntiq”, 

2. “Təliqəqi ğurur-əl fərayed”, 

3. “Fi qəvaed-ol-hokəm”. 

O, “Təliqə” kitabının sonuna bir neçə səhifədən ibarət olan “Fi 
qəvaed-ol-hokəm” risaləsini fəlsəfəni öyrənən tələbələrə yardım üçün 
yazmışdır. 539 

Hidəcinin şeirləri daha çox fəlsəfi mahiyyət daşıyıb demək olar ki, 
divanlarında onun bu ruhda olmayab bir beyti belə tapılmaz. O, şeirdə 
özünü bir fəlsəfə müəllimi kimi görür və sanki tələbələrinə dərs demək üçün 
əlinə qələm almşdır. Bu baxımdan Hidəcinin varlıq, varlığın birliyi, surət və 
həyula, təcəlli, təslim və riza, eşq və digər anlayışlara nəzər yetirmək yaxşı 
olardı. 

Hidəciyə görə Varlıq əsldir, bütün  varlıqların qaynağı Odur və 
məhz xeyirdir. Şəxsi və zatı vəhdəti ilə xalis və vacibdir, yəni yalnız bir vardır 
ki, o bir “Sahibi rəna”dır, “Haqq”dır: “Lavəcudə la məcudə elləl həq”. 
Hidəci deyir ki, Haqqın sifətləri onun zatından naşidir, yəni zahirdədir, 
batində deyildir. Bütün şeylərin, yəni təcəssüm tapan hər nə varsa onun zatı, 
mahiyyət və surətləri əzəl olan Əzəldi. Haqq elmində və bilgində sabitlər və 
haqq onları bilirdi. Bunlara “əyani sabitə” deyilir. Bu bilgi isə  haqqın 
zatındadır və haqqın təcəllisi ilə bu şeylər və eynlər zühur edərlər. Əgər 
Haqq-Taala müticəlli olmasaydı, bu əyan sabit də zühur etməzdilr və 
beləliklə bütün varlığın yaranması və zühuru onun təcəllisi səbəbi ilədir. 
Əgər Haqq ondan törəyən varlıqlardan qeyb edərsə, dünya mənasını əldən 
verər. O, yazırdı:  

Əsdi əgər yel, yedi dərya təkan,  

Mövcü hübab özündə əyan. 

Yel ki, o çag boşladı dəryanı, bu 

Mövcü hübabı dolanıb oldu su. 

Burda, babam, bil, bu məsəldən murad, 

Mövc, sudan başqa deyil özgə zad. 540 

 
538 Yenə orada, s.194 
539 Cavad Hey ət, Az ərbaycan ədəbiyyatı tarixinə bir baxış. İki cildd ə , II cild. Bakı, 

“Azərbaycan” nəşriyyatı, 1998, s. 277 
540  Hidəci Məhəmməd. Qitələr // XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı (poeziya) iki cilddə - I 

cild. Bakı, “Nurlar” NPM 2009, s.557 



 

181 
 

Yaxud da: 

Vahid əgər olmaya, olmaz ədəd, 

Eyləməyib bu sözü bir kimsə rəd. 

Hər ədədə baxdə baxıb vahidə, 

Bu sözü olmaz deyesən zahidə. 541 

Hidəciyə görə Varlığn birliyinə (Vəhdəti-Vücuda) inananlar 
deyirlər: “La məvcudə səveyəl Haqq”. Yəni Haqdan başqa varlıq yoxdur. Bir 
də deyirlər: “Ləysə feldar ğeyrohu dəyyar”. Bu o deməkdir ki, bütün göylər, 
yerlər, canlı, cansız, bitki, bir sözlə gördüyümüz və hiss etdiyimiz hər şey 
Haqdan naşidir və özlərinin müstəqil vücudları yoxdur. Başqa sözlə desək, 
birlik və vəhdət Haqq-Taala zatın istiqlalı anlamındadır. Belə ki, onun 
varlığının istiqlalı səbəbi olur ki, başqa heç bir varlıq müstəqil ola bilməsin 
və bütün varlıqlar “zilli” (onun bir parçası) və “təbii” (öz təmsilçisi kimi) 
olsunlar. Yəni, bütün varlıqlar Onun bir parçası və nümayəndəsi kimidirlər, 
hər nə varsa Onun zühuratı və təcəlliyatıdır. Başqa tərəfdən bütün varlıqlar 
“zühurat” olaraq, əsillərindən, yəni Haqq-Taalanın zatından ayrı deyildirlər. 
Çünki, əgər ayrı olsaydılar, ondan Allahın mövludları hesaba gəlirdilər, 
halbuki, Allah doğulmur (ləm yəlid). Allah buyurur: “və hovə məkon 
əynəmə kontom”, yəni harada olsanız, O, sizinlədir. Bu o deməkdir ki, 
Allahın bütün varlıqlara nisbətini günəş kimi müqayisə etsək, o zaman 
bütün varlıqlar da Ona şua kimi və ya kölgə kimidirlər. Hidəci yazırdı: 

Bu söz əgər batilü gər haqqdır, 

Bir də məsəl “məsdər”ü “müstəqq”dir. 

Bil həqqi məsdər kimi, əsli kəlam, 

Aləmi-həqqin kəlimatı tamam. 

Məsdərü müstəqqidə yox fərq çox, 

Məsdər əgər olmaya, müstəqq yox. 

Çün çapısıb mütləqə çulğaşdı qéyd, 

Çəkdi qılınc birbirinə Əmrü Zéyd. 

Bu iki düşmən barışarlar o gün, 

Qalmaya mütləqdə nişan-i düyün. 

Ol ki, tutar mütləqi, qéydi atar, 

Məsdərə, müstəqqi görəndə baxar. 

Mən baxaram hər kimə, görrəm onu, 

Bir kəsə bənzər, ola doqquz donu. 

 
541  Yenə orada, s.558 



 

182 
 

Vacibu mümkün həsəbi-etibar, 

Burda tapar fərq, əya huşiyar! 

Güzgü və üz bir-birinə oxşadı, 

Bəzi azıb güzgüyə də “üz” dedi. 

Bu sözə bavər yoxu əhli-kəlam, 

Mən də əqidəm bu deyil, ey balam!542   

Arif və həkim şairlər, ümumiyyətlə irfani məsələləri rəmzi istilahlar, 
anlayışlarla dilə gətirmişlər. Bu da ona görədir ki, onların inancına görə bu 
mənalar ləfzə, yəni sözə sığmazlar və onlar üçün “ləfz” yoxdur. Hidəci 
yazırdı: 

Ləfz nədir? -Çıxdı bogazdan nəfəs, 

Neçə yerini dodagın ilə kəs. 

İsm olur, fel olur, hərf kim, 

Bu üçünü yıg, adını qoy “kəlimə”... 543 

Fəlsəfədə zatını və əməlini təmin edən uzuna, eninə və hündürlüyü 
olan cövhərə surət deyilir. Surət varlığının yüksək mərtəbələrində qərar 
tapır və həyula üçün səbəb sayılır. O, yazırdı: 

Hər nəmə surətlə tamama yetər, 

Surət olan yerdə həyula itər. 

Surət həyulaya varlıq bağışlayandır: 

Dolandırır hər yan, həmişə gərban, 

Dalınca bu surət mənə həyulanı! 

Həyula varlığın aşağı mərtəbələrindədir və surətin məlulu hesab 
olunur. Hidəciyə görə surət isə həyulanın səbəbidir: 

Kimsə tanımaz mən tək, bu gövhər napaki,  

Ol surət nəhsitək batildir həyulası!. 

“Həyula” fəlsəfədə belə tərif olunur: “Çeşidli surətlər qəbul edən 
yaradılışının ilk maddəsidir. Surət qəbul etməsi, ona “potensial həyula” və 
surət qəbul etdikdən sonra, ona “belefel, gerçək həyula” deyilir. Hidəci 
yazırdı:  

Sənin  inayətin olsa, tapar həqiqətə yol, 

İnayətin olsa, surət tapar həyulası. 

 
542  Hidəci Məhəmməd. Qitələr // XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı (poeziya) iki cilddə - I 
cild. Bakı, “Nurlar” NPM 2009, s.558 
543  Yenə orada, s.557 



 

183 
 

Beləliklə, bütün varlıq birliyinə inananlar kimi Hidəci də hesab 
edirdi ki, heç bir varlığı Haqq-taala varlığından müstəqil saymaq olmaz. Hər 
bir varlıq “zilli” və təbii olaraq mövcuddur və şəxsin kölgəsi kimi, zatın 
ardıncadır. Zahir olan, zahir edəndən b aşqası deyildir və mütəcəlli, 
mütəcəllidən ayrı olmaz, başqa tərəfdən Quranda deyilir: “Kollo yome hovə 
fi şən”. Hidəci bu ayəyə istinad edərək, təcəllini zatdan daha aşağı mərtəbə 
hesab edirdi. O, yazırdı:  

Ta özün düşdü kölgəsi camə, 

Ol səbəb xəlq düşdülər şəkkə.  

Yaxud da: 

Oldu bu bir cilvədə külli cahan, 

Zərrə sifət gün işığından əyan.  

Haqqın özünün təcəllisini çeşidli surətlərlə görməyə işarə edən 
Hidəci bütün surətləri güzgüyə təşbih edib. Bütün təyinləri ondan bilir və 
kesrət içində vəhdət axtarır. O, yazırdı:  

Güzgü əgər asta, əgər üstədir, 

Yüz ola ya min, bir üzü göstərir.  

Və ya deyir: 

Mövc, sudan başqa deyil özgə zad. 

Və ya: 

Vahid əgər olmaya, olmaz ədəd.  

Və ya: 

Mən kiməm, ey dost! Hanı özgəsi? 

Burda məşəl şəəsidir, öz kölgəsi!  

Bizcə, Hidəcinin gül-tikan,  tikan-gül bənzətməsi də təsadüfi deyil. 
Çünki bir-birinə nə qədər zidd olsalar da onlar da bir yerdədirlər. Hidəci 
yazırdı: 

Ey gözləri ala, arizi al, 

Bir busə ver, onda canımı al! 

Hər yerdə, bizik, sənin xəyalın, 

Bir yol bizi sən də xatirə sal. 

Getdin, necə bəxt getdi bizdən, 

Gəl, qoy, genə üz gətirsin iqbal. 

Ox tək qədimi qəmin edib yay, 

Éşqin sədəmatı dalımı “dal”, 



 

184 
 

Hər sözdə mənim dilim açıqdır, 

Amma, səni oxşamaqdadır lal. 

“Söymək” sənin dilində “öymək”, 

Tiryak, sənin əlindədir “bal”. 

Göstər üzün, olsun aşikara 

Həq, qalmaya ixtilafi-əqval. 

Hər kəs deyər öz yanında bir zad, 

Məlum deyil həqiqəti hal. 

Mən, əqldən ol gecə soruşdum: 

“Key həll səninlə cümlə işkal. 

Təqdir deyildi vəsli-canan? 

Ya mən özüm etdim onda ehmal?” 

Mənada qulağıma buyurdu: 

“Ey aşiqi-xamü arifi-kal! 

Olmaz ola gül-tikan; tikan-gül, 

Gər istərən agla, istərən gül!” 544 

Bu şeirinin davamı olaraq Hidəci daha sonra yazırdı: 

Ey şuxi firiştəxu, pəri pey, 

Əyyami-bahardır, gətir méy. 

Quşlar çəmənə salıb qiyaqu, 

Gülzarə düşüb əcəb heyahey. 

Çək məsnədi-eyşi busitana, 

Qıl qussəvü-qəm büsatını tey. 

Bél xidmətə baglayıb sənubər, 

Qulluqda qulam tək durub néy. 

Ta, cami-həyat əlindədir iç, 

Ta, xani-məcal önündədir yéy. 

Dünya, deyil, ey əziz, bir zad, 

Dövlət deyil, ey fəqir, bir séy. 

Qalı yoxun, altına dəri sal, 

Tirmə yoxun, əyninə çuxa géy. 

 
544  Hidəci Məhəmməd. Tərcibənd // XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı (poeziya) iki cilddə - I 

cild. Bakı, “Nurlar” NPM 2009, s.560 



 

185 
 

Men Hidəciyəm ki, laməkanəm, 

Gəh sakini-şəhri Tus, gəh Réy. 

Bir şəxs dünən soruşdu məndən: 

“Hatəm nədən oldu Hatəmi-Tey?” 

Aya özü söyü kuşiş étdi, 

“Ya, bəxti gətirdi?” Mən dédim: Ey! 

Biçarə, bu bəxşişi-Xudadır; 

Kimdir düşünən nükatı, hay dey. 

Olmaz ola gül-tikan; tikan-gül, 

Gər istərən agla, istərən gül”. 545 

İrfanda təslim və riza bir baxışa görə fəqrü fənadan qabaq sayılır. 
Bu məqamda salik üçün, eşq və tələb habelə hüzur qeybət kimi, təslim və 
rizada bir cürə bir-birinə bağlıdır və sanki iki qanad kimidirlər. Hidəci bu 
“iki qanad”a fəlsəfi yöndən yanaşırdı: 

Nə qədr, hər necə, ey dust, qulluq olsa buyur, 

Qabaqda hazir-i xidmət, müti-i fərmanəm. 

Mən ol bəlayə dözən, can üzən, cəfa çəkənəm, 

Həmişə dust yolunda qədayü qalxanəm. 546 

Yaxud da: 

Döyərəm döy! Söyərəm söy! Kəsərəm başımı kəs! 

Dözərəm, çarə yoxumdur. Gedərəm fərmanə. 

Və ya: 

Hidəci! Heç danışma! Elə öz payı və şükür. 

Döz əgər başıva göydən keçək və payə gəlir. 

Və ya: 

Mənəm ki, dost yolunda cəfadan incimirəm, 

Nə çünki, məzhəb aşiqdə, inciməkdi günah.  

Və ya: 

Ol riza qismətə, var hikməti Allahın işi, 

Ol döndərdi qısa yayı, edər yay qışı.  

Və ya: 

 
545  Yenə orada, s.561 
546  Hidəci Məhəmməd. Qəzəllər // XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı (poeziya) iki cilddə - I 

cild. Bakı, “Nurlar” NPM 2009, s.570 



 

186 
 

Hər neçə hər nə qədər müqəddər edib olsun olacaq, 

Ver riza hökm qəzaya, aç üzündən  qırışı.  

Təsəvvüf əhli məcazi eşqi əsasən rədd edib yalnız səmavi eşqə 
inanırlar. Ancaq Hidəcinin fəlsəfi düşüncəsində bütün surətlər həqiqətin 
misalıdrlar, madam ki, Haqq təcəllisi onlarda (“yar”da) zuhur ediblər, onlar 
ilə “eşqbazlıq” etmək olar. O, yazırdı: 

...Naz eyləmə, dur ayagə, qoyma 

Qəlbim ola qüssə payimalı, 

Göyçəkləri mən çox istərəm, çün, 

Surətdir həqiqətin misalı. 

Zahid məni danlamazdı hərgiz, 

Bu nüktəyə gər olaydı hali. 

Dana düşünər sözə, nə hər kim 

Börkü ucadır, yoğundu şalı. 

Şövqilə hamı yetər tamama, 

Éşq ilə qamu tapar kəmalı, 

Ey mülki vücud şəhriyarı, 

Eylə məni şəhri-eşqə vali, 

Verdi bu rəyasətin havası 

Axırda havayə mülkü malı. 

Səs gəldi ki, çox danışma yersiz, 

Ey əqli qırıq, dimağı xali, 

Hərgiz, eləmə belə təmənna, 

Aqil eləməz tələb, məhalı. 

Olmaz ola gül, tikan; tikan, gül, 

Gər istərən ağla, istərən gül.. 547 

Hidəciyə görə bu baxımdan məcazi eşqin həqiqi eşqə çevrilib 
ikisinin bir olması mümkündür: 

Şükür xuda oldum əcəb sərəfaz, 

Oldu həqiqət mənə eşqi məcaz!. 

O, “Əl götür” şeirində isə yazırdı ki, əgər sufilərin dediyi kimi 
məcazi eşq fitnədirsə, nəfsə görə eşqə düşmək isə xətadır. Hidəci yazırdı: 

 
547  Hidəci Məhəmməd. Tərcibənd // XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı (poeziya) iki cilddə - I 

cild. Bakı, “Nurlar” NPM 2009, s.559 



 

187 
 

Ey könül, sən gəl bu yari-bivəfadan əl götür, 

Qoy səni bu dərd öldürsün, dəvadən əl götür! 

Yar-yoldaşdan ümid üz, qövm-qardaş istəmə, 

Yumgilən biganədən göz, aşinadən əl götür! 

Oxşadın gül üzləri, öydün bu qarə gözləri, 

Hasili noldu? Həvəs bəsdir, havadan əl götür! 

Fitnədir eşqi-məcazi, fitnədən qorxmaq gərək 

Eşqi-nəfsani xətadır, bu xətadan əl götür! 

Ey məni gözdən salan mehrü vəfasız sevdiyim, 

Gər yoxun mehrü vəfa, barı cəfadan əl götür! 

Vədə vermişdin necoldu? Əhd qılmışdın hanı? 

Kim dedi, sən əhdini sındır, vəfadan əl götür? 

Zahidi-biçarə, bəsdir bir belə qıldın namaz, 

Səbhəvü səccadənı yığ, bu riyadan əl götür! 

Bir belə, ey xacə, yığdım mali-dünya, doymadın? 

Ta nə vaxta hirs? Bu fani səradən əl götür! 

Taciri-bədnəfəs, xoşzahır, peyğəmbərdən utan, 

Bəsdir, ey namərd, tənzilü ribadan əl götür! 

Ey dadaş, keçdi cavanlıq mövsimi-surü sürur, 

Yığ büsati-işrəti, seyrü səfadan əl götür! 

Ta bilirsən, əqlə qulluq eylə, nəfsin burnun ov, 

Düş pərilər ardına, divi-dəğadən əl götür! 

Öz gümanımda budur: Mən aqilü fərzanəyəm, 

Laf vurma, Hidəci, bu iddiadən əl götür! 548 

“Əgər o yar” şeirində isə məcazi eşqlə həqiqi eşqin arasında 
çırpınan Hidəci bir növ fitnə və xəta arasında qalmışdır. Bu baxımdan o, 
burada məcazi eşqdən uzaqlaşıb həqiqi eşqə yaxınlaşsa da, ancaq yenə də 
cismani “Yar”ın özü də konkret deyil, xəyalən arzuladığı ideal “Yar” 
obrazdır. Şair də, özünü cismani olaraq xəyalında canlandırdığı həmin ideal 
“Yar”ın yolunda qurban etməyə hazırdır. Çünki onun nəzərində istənilən 
əsil, konkret cismani “Yar” vəfasızdır. O, yazırdı: 

Əgər o yar mənə bir gecə olar mehman, 

 
548 Hidəci Məhəmməd. Qəzəllər // XIX əsr Azərbaycan şeri antologiyası, Bakı, "Şərq-Qərb", 

2005, s.370 



 

188 
 

Bu canı mən də ayağında eylərəm qurban. 

Şikayət eyləmərəm bir də taleyimdən, əgər, 

Qəbul eyləsə qurbanlıga məni canan. 

Yoxum həraş ölümdən, hanı bəla qılıcı, 

Deyin gələ, mənə bu baş qadayədır, qalxan. 

Yazıb qəza qələmi adıma qəm-ü ələmi, 

Yetər mənə sitəm-i çərx, ta varımdır can. 

Cahanda oldu mənim qismətim qəm-ü möhnət, 

Nəsibim oldu mənim ruzigardan hicrân, 

Sənəm, nə çox sənin üstündə söz gəlir üzümə? 

Bilən nə qədr şəmatət edər mənə hər yan. 

Sənin xəyalına, öz xanımanımı pozdum, 

Sənə görə elədim tərk-i ölkə vü eyvan. 

Sənin yolunda nələr çəkmişəm, Xuda bilsin, 

Sayım cəfalarımı, saymagım deyil asan. 

Nə çox bəlalara dözdüm, dedim ürəkdə məgər, 

Vüsalına yétərəm, dərdimə olar dərman 

Sənin mənə ürəyin yanmadı, təəccübdür. 

Gətirdi rəhm mənim halıma zəminü zaman. 

Nədən qapında mənim qullugum qəbul olmaz? 

Nə qədr, gör çəkərəm cövr, görməzəm ehsan. 

Nəmə sikayət edim, kimsə yox yetəm dadə, 

Kimə əlindən edim dad, yox edən divan. 

Ürək yanar, mən əgər nalə eyləsəm, nə əcəb, 

Odun yananda gələr cuşa, səslənər qazan, 

Kababı şişə çəkib, qoy od üstünə, yel vur, 

Əgər sızıldamadı, mən də, etməzəm əfqan. 

Hanı ölüm, ona versin cezay-i xeyr Xudâ, 

Odur bu gün atadan mehriban mənə, anadan. 

Edər xilas nüfuzi-quyudi möhnətdən, 

Olur onunla yavuq istirahətə ehsan. 549 

 
549 Yenə orada, s.371 



 

189 
 

Beləliklə, ortaya belə bir sual çıxır ki, məcazi eşqlə nəfsə görə 
eşqdən uzaq olan Hidəci hansı eşqə üz tutmuşdur. Bizcə, o, bu məsələyə 
“Bahar-ı ömr xəzan oldu” şeirində müəyyən qədər aydınlıq gətirməyə 
çalışmışdır. Belə ki, burada Hidəcinin nəzərdə tutduğu eşq saf, təmiz, 
təmannasız olub daha çox qutsal xarakter daşımışdır. Hidəci yazırdı: 

Bahari ömr xəzan oldu, yağdı başıma qar. 

Bu gün gülüzləri sevmək olur mənimçin ar. 

Mənə deyəllər qocaldın, cavanlıq etmə, Vəli, 

O zad kim, oldu təbin, necə zaval tapar! 

Mən eylərəm bu məhəbbət odun ürəkdə xəmuş, 

Əgər hərarəti zayil edə özündən nar. 

Məhəbbət əhli məlamü məzəmmətə baxmaz, 

Bu sözlərə qulaq asmaz, əgər həqiqəti var. 

Mən ol kəsəm ki, həvavü həvəslə məşhuram, 

O sərxoşam ki, adım eşq ilən olubdur car. 

Yapısdırar iki biganəni əlaqeyi-eşq, 

Birin-birinə, necə iki təxtəni mismar. 

Əgər gözəlləri sevmək mənim günahımdır, 

Bu, bir günahdır, ondan mən etməm istiğfar. 

Səba, pəyamımı cananıma yetir, de ki, ey, 

Sözü yalan, özü namehriban, vəfasız yar! 

Sənə görə götürüb məndən əl qamu əqvam, 

Sənin yolunda şəmatət edər mənə əgyar. 

Əgər sən istərən, ey mügcə, Seyx Sənan tək, 

Buyur, salım qocalıq çagı boynuma zünnar. 

Boyun bəlasın alım, dur ayagə, məqdəminə - 

Nisar qılmaga yox başü can üçün miqdar. 

Qadan mənə, gəl otur dövrənə gəzim, dolanım, 

Necə gəzər, dolanar devri mərkəzə pərgar. 

Sənə əsər eləməz, ey əcəb, mənim ahım, 

Mən ağlayanda gələr naləyə dərü divar 

Hara bu xəlqin əlindən gedim, olum rahət, 

Görün mənimçün olubdur, bu gencə dünya dar. 

Adam kim, istəməz olsun öz ixtiyarı ilən, 



 

190 
 

Bu hərzə xalqı görür, olmaga olur nazar. 550 

Hidəcini ömründən usandıran “Yar” uğrunda çəkdiyi əziyyətlərdir 
ki, buna səbəb də əqllə düşünməsidir. Yəni ağlını başından alan “Yar”dır ki, 
ona daim əziyyət verir, deməli “Yar”dan uzaq durmaq üçün də, ilk növbədə 
əqlinin öhdəsindən gəlməlidir. Şairin əqlini başından alacaq yeganə nəsnə 
də şərabdır, ancaq o da müvəqqətidir. O, yazırdı: 

Bu gün əziyyəti yarü məzəmməti əgyar, 

Xuda bilir ki, məni ömrüdən edib bizar. 

Mənə bu əql əziyyət edir, dur, ey saqi, 

Gətir piyalə, apar əqli, canımı qurtar! 

Binayi ömrümü bir cam ilən elə viran, 

Deyil bu ömr məgər mayeyi qəmü azar. 

Qətəb necə dəvənin çiynini yük altında – 

Sıxar, sıxıb məni bu rüzigari-nahəncar. 

Könül özün eşiyə atdı pərdədən, ey vay, 

Evim yıxıldı ki, bundan sora işümdir zar. 

Hanı o kəs ki, mənim halıma yanar ürəyi, 

Hara gedim, kimə öz dərdimi edim izhar?! 

Söyüd agacına atmaq gərək bu iradı, 

O da, mənim kimi, gəlməz əmə, gətirməz bar. 

Deyərlər lafi-məhəbbət vuran, bəlayə dözər. 

Yalan deməklə, mənim həqq sözə yoxum inkar. 

Dözən cəfaya mənəm, Hidəci, əgər gətirəm. 

Bəyanə halımı, ağlar mənə dərü divar. 551 

Hidəci “Kimdir” şeirində isə yazırdı: 

Kimdir deyə ol şux, gülüz, qönçə dodağə, 

Qış getdi, bahar oldu, gəlib gül yenə bağə. 

Cana, çəmənə çək tərəbü eyş büsatın, 

Qurbanın olum, hicreyi-xəlvətdə hacağə? 

Sübhün dəmi, gül mövsümü, novruz həvası, 

Naz etmə, qadan canıma saqi. dur ayagə; 

 
550  Hidəci Məhəmməd. Qəzəllər // XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı (poeziya) iki cilddə - I 
cild. Bakı, “Nurlar” NPM 2009, s.574-575 
551  Yenə orada, s.573-574 



 

191 
 

Bir cikkə o meydən ki, dirildir ölünü, tök, 

Peymanəyə, gəlsin bu qoca bəlkə damağə. 

Yox tab dizimdə, çəkilib nur gözümdən, 

Artar işığı, töksən əgər yağ çirağə. 

Göyçək, mənə həqqindir edən naz, çətindir, 

Tərlan edə razı özünü söhbəti-zağə. 

Gəh-gəh bu qoca aşiqinə eylə nəvaziş, 

Qoy xalq desin: Kəklik olub yar kəlağə. 

Al bir gecə öz qoynuna, cana, bu qocanı – 

Ta sübh; qucagında cavan dursun ayagə. 

Éy Türk, senin tellerine Tarimü Xalxal – 

Qurban ola, ol xalına Təbrizü Marağə. 

Sərdar Müəyyəd acığı gəlsə bu sözdən, 

Parə edərəm bu varağı, sallam ocağə. 

Ərbabi-səfa qönçə kimi üzləri gülsün, 

Gəlsin pis adam, yonca kimi boynu orağə. 

Bəs, piri-muğana gilə etdim ki, “Nəvaxta – 

Rənçurü giriftari-qəmü qüssəvü dağə? 

Olsaydı həqiqət mənə məlum...” Buyurdu: 

“Bîhudə dizin qucma, özün sıxma bucağə. 

Ey xam, bu sevdanı həvəs éyləmə, olmaz, 

Anbarı tökən torbaya, dəryanı çanağə”. 552 

Yeri gəlmişkən, Hidəci özünü sufilərdən ayrı saymış, onların 
yaradılış və kainat haqqında olan inanclarını batil hesab etmişdir: 

Məzhəbi sufilərə nisbət məni 

Vermə; gözüm sevmədi bu sürməni. 

Mən déyiləm sərsəri yü bül-həvəs. 

Üz götürüm hər tərəfə gəldi səs. 

Gər səni hər kim çağıra, ey dadaş 

Getmə dalıyca qaçaraq, ol yavaş. 

Gör nə deyir, yumma bəsirət gözün, 

 
552  Hidəci Məhəmməd. Kimdir // XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı (poeziya) iki cilddə - I 

cild. Bakı, “Nurlar” NPM 2009, s.568-569 



 

192 
 

Gər yoxdu bürhanı eşitmə sözün, 

Huşunu yığ başına, ol onda dil, 

Eylə təsəvvür, sona təsdiq qıl. 

Kimsə ki, təsdiq edər fikrəti, 

Olmaya yox onda adam fitrəti. 

Əql bu çöldə itiribdir özün, 

Huş tutub pərdə-yi heyrət gözün. 

Var xətəri, gétmə, bu, zülmatdır, 

Burda İskəndər qocasız matdır. 

Qıl özünə Xızrı bu çöldə dəlil, 

Hər nə deyər, hər nə edər səbr qıl. 

Əqlinə qurşan, itirmə özün, 

Əql də yoxdursa, cəhl tutubdur gözün. 

Qoy necə vü neçəni, olma füzul, 

Hər nə ki, salik buyurur, qıl qəbul. 

Dur yola düş, yatma rəvayətdə var: 

“Kimsə ki axtarır, muradını tapar”. 553 

Sufiləri dəlil və arqumenti olmayan düşüncə sahibləri adlandıran 
Hidəci aşağıdakı beytində yazırdı: 

Sufi buyurdu seyrol səfərdir qəmə əlac, 

Geydim çarıq ayağıma, aldım ələ ağac. 

Sufiləri oyunlarını rədd etməyə çalışır və bəlkə istehza edir. Hidəci 
sufilərin əməllərinə görə hər zaman heyrət içindədir, onların oyunlarından 
kənarda duraraq özünü əsil müsəlman sayır: 

Hani o kəs çıxara canını bu heyrətdən, 

Özün Xuda mənə də rəhm qıl, müsəlmanam! 

Ya da: 

Mənim halım Allah, sənə bəllidir, 

Qəmim beş dögül, on dögül, əllidir. 

Bəyənmə, gedim özgəyə əl açam, 

Bu çağımda özgə dalıyca qaçam. 

 
553  Hidəci Məhəmməd. Qitələr // XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı (poeziya) iki cilddə - I 

cild. Bakı, “Nurlar” NPM 2009, s.558-559 



 

193 
 

Sənin bəndənəm yaxşıyam, ya yaman 

Kimim var, əgər sən qapından qovan? 

Əgər mən yoxum bəndəlik, çox pisəm, 

Səni əl Yasinə verirəm qəsəm.  

Bütün bunlara baxmayaraq bəzi tədqiqatçılar Hidəcini sufi şair-
filosofu hesab edirlər ki, bu mülahizə ilə razılaşmaq mümkün deyil. 554  

Əxlaqi və estetik görüşləri. Onun farsca yazdığı “Danışnamə” 
məsnəvisi əxlaq fəlsəfəsinə aid mənzumə olub, müxtəlif toplumların fərqli 
adət-ənənələri, əqidələri arasındakı oxşarlıqlar və fərqliliklərdən bəhs 
olunur.  O, qəbul etdiyi ya da tənqidi yanaşdığı hər bir əqidə, əxlaq 
normaları haqqında cəsarətli fikirlər irəli sürmüşdür. M.Şahaliyeva yazır: 
“Fəlsəfi, ürfani sözlükdən ibarət olan bu məsnəvidə şəxsiyyət bütövlüyü, 
vücudun təmizlənməsi, insanlarla yaxşı rəftar etmək və sairə fikirlər gəncləri 
pis əməllərdən uzaqlaşdırmaq məqsədi ilə yazılıb. Hidəci “Danışnamə” 
əsərində eyni zamanda, müxtəlif firqəlrin və toplumların fəlsəfi görüşlərinə 
toxunaraq düşkün ehtiraslara, münaqişələrə son qoymaq, əqidə təmizliyi 
kimi fikirləri önə çəkir. Əsərin bir sıra gözəl məziyyətləri var: birincisi, şair 
dərin məzmunlu fəlsəfi bəhsləri çox sadə, rəvan, yığcam cümlələrlə oxucuya 
çatdırır; ikincisi, mənzumənin daxilində olan fəlsəfi fikirlərin daha aydın 
şəkildə şərhini verərəkən türk dilinin geniş imkanlarından istifadə edir. Ən 
maraqlısı, şair mənzumənin iki yerində fərqli dönüş edərək türk və fars 
dilinin qarşılıqlı əlaqəsini yarada bilmiş, həmçinin bir sıra filosof alimlərin 
fikirlərini, inanclarını, istilahlarını bir yerə toplaya bilmişdir”. 555 

Onun türkcə və farsca qələmə aldığı “Divan”larında da əxlaqi-
fəlsəfi məsələlər özünü çox büruzə vermişdir. Hidəci hesab edirdi ki, əxlaqi 
anlamda sirr saxlama, əsrari hifz etmə çox əhəmiyyətlidir. O, bir çox 
qəzəllərində sirr saxlamağı təkid edirdi: 

Kim yumum ağzımı ol sevdigimi oxşamayım, 

Ağrı vəqtə qala, yar baqi və söhbət baqi! 

Hidəcinin başqa bir şeirində isə həm sirr saxlamanın, həm də 
düzgünlüyün, doöruluğun önəmindən bəhs olunur. Şair-filosof yazırdı ki, 
insan üçün özü və sözü bütöv olmaq, dosta -yoldaşa vəfakarlıq çox 
dəyərlidir. O, yazırdı: 

Mən ol rəfiq-i şəfiq-i dürüst peymanəm, 

Hərif-i hicrəvü kərma-bəvü gülüstanəm. 

 
554İsmayılova Əfsanə. Molla M əhəmməd Hid əcinin məsnəviləri // Əlyazmalar yanmır, 

2018, № 2 (7), s.104-105 
555Şahaliyeva Mətanət. C ənubi Az ərbaycan poeziyasının inkişaf problemləri (XIX əsrin 

ikinci yarısı). Bakı, Elm və təhsil, 2019, s.195 



 

194 
 

Bu gün sözü, özü düzgün, əgər tapılsa mənəm, 

Bu söz deyil, mən özüm bu sözümdə bürhanəm. 

Mənəm ki, mehrü vəfa məsləkində salarəm, 

Mənəm ki, sidqü səfa kişvərində sultanəm. 

Deməm: Vəfa vü səfadə mənim nəzir yoxum, 

Vəli, vəfa vü səfa qalibində mən canəm. 556 

Hidəcini başqalarından fərqləndirən o idi ki, zahirən hamı kimi 
görünüb sıradan biri, bəlkə də avara biri təsir bağışlasa da, ancaq əslində 
onun dünyası tamam fərqli idi. Hidəci yazırdı: 

Məqam-i əzmdə ağzın kimi, gözəl, cəməm, 

Bu halə baxma ki, zülfün kimi pərişanəm. 

Mənə deyərlər: Nə çox qarə gözləri öyərəm? 

Bəli mənəm ki, bu gün üzlərə qəzəlxanəm. 

Mənəm ki, sur-i məhəbbətdə söhrəyi sehirəm, 

Mənəm ki, mehrü meveddetde car-i dövranəm. 

Tikildi çiynimə hiydəcdə dağdağan ağacı, 

Belə düşüb ki, bu günlər müqim-i Tehranəm. 

Mənimlə çox oturub durdular, düşünmədilər, 

Ki, mən kimə görə avare-yi biyabanəm. 

Əgər dolandı, təlaş etdi neçə gün hər kim, 

Yetişdi kamə, məgər mən, hənüz veylayəm. 

Deyərlər: “Yoxsa, deyil pak niyyətin, etməz, 

Sözün əsər”. Nə bilim mən özüm də heyranəm. 557 

Hidəci “Deyiləm” şeirində də yenə insanın əsas əxlaqi sifəti kimi 
vəfalığı, doğruluğu, düzgünlüyü vəsf edib, bunun əksi kimi vəfasızlığı, 
riyakarlığı tənqid etmişdir. O, yazırdı: 

Xuda bilir ki, mən, ey dust, bivəfâ deyiləm, 

Yoxum xilafü xəta, dust-i bisəfa deyiləm. 

Vəfavü mehr əgər özgələrdə az tapılar, 

Mən özgələr kimi bimehrü bivəfa deyiləm. 

Deməm “cəfa eləmə” mən, cəfayə təbib var, 

 
556  Hidəci Məhəmməd. Qəzəllər // XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı (poeziya) iki cilddə - I 
cild. Bakı, “Nurlar” NPM 2009, s.570 
557  Yenə orada, s.570-571 



 

195 
 

Vəli, bu qədri də müstövcibi-cəfa deyiləm. 

Sənə nə etmişəm, ey dərdimin dəvası, bü gün, 

Uzanmışam ölürəm, layiqi-şəfa deyiləm?! 

Əlac yox, məni bu dərd öldürər, bilirəm, 

Dur ey təbib ki, mən qabili-dəva, deyiləm. 

Rizayəm ölməyə ta qurtulum, mənə birisi – 

Gər ağlaya mən öləndən sora, riza deyiləm. 

Qocalmışam döşümün, başımın tükü ağarıb, 

Yoxum ürəkdə həvəs, talibi-həva deyiləm. 

Mənə deyirlər: Demə xalq içində “mən dəliyəm”, 

Yalan niyə danışım, düşməni-xuda deyiləm. 

Mən öymənəm özümü, kibrü naz yox məndə, 

Xudayə şükr ki, bu dərdə mübtəla deyiləm. 

Əqilliyəm dəliyəm, mən pisəm, əgər yaxşı, 

Elə buyam ki, varam, adəmi-riya deyiləm. 558 

Hidəci “Ey dust” şeirində isə vəfasız dostdan gileylənir və belə 
“dost”dan uzaq durmağı tövsiyə edir. O, yazırdı: 

Sənin yolunda mən, ey dust, canımı üzdüm, 

Nə qədr cövr-ü cəfa eylədin mənə, dözdüm. 

Dedim: Məgər tuta bir gün inayətin əlimi, 

Bilib bu olmayacaqdır, ümidimi üzdüm. 

Özüm özümdən utandım bu xam sevdadən, 

Nə qədr qulluq əgər etdim, olmadı müzdüm. 

Bu nəfs-i bulhəvəsi yüz füsun ilə neçə gün 

Salıb ilan kimi çantaya agzını büzdüm. 

Acışdı güc gətirib çıxdı istədi çalsın 

Məni, düşüb suya bir cism ilən suyu üzdüm. 

Mənəm damağı quru, beyni boş, qırıq əqli 

Yığıb bu sözləri mıncıq kimi sapa düzdüm. 559 

 
558 Hidəci Məhəmməd. Qəzəllər // XIX əsr Azərbaycan şeri antologiyası, Bakı, "Şərq-Qərb", 

2005, s.369 
559  Hidəci Məhəmməd. Qəzəllər //XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı (poeziya) iki cilddə - I 

cild. Bakı, “Nurlar” NPM 2009, s.571-572 



 

196 
 

O, “Atanın oğuluna nəsihəti” əsərində isə valideynin üzərinə düşən 
mənəvi və maddi vəzifələrdən bəhs etmişdir. Hidəci yazırdı: 

Oglum, ata uşağına versin gərək əmək, 

Hər söz ata deyər, ona vermək qulaq gərək. 

Mən imtahanü təcrübə etdim, hər ol oğul, 

Oldu ata anasına aq, tapmadı çörək. 

Danaya ol qulam, sənə örgədib ədəb, 

Ustadə qulluq eylə, veribdir sənə əmək. 

Hörmət elə qocayə, qonağı əziz tut, 

Əl tut balam, yıxılmışa, ol acizə kömək. 

Anla sözü, danış, demə hər yerdə hər sözü, 

Əndazə qoy danısmaga, tut agzına cəhək. 

Üç zad yetib xəbərdə, unutma bu üç zadı; 

Yol getmə tək, ğəza yemə tək, evdə yatma tək. 

Ayrana qıl qənaət, əgər yox sikəncəbin, 

Gey əyninə palaz, əgər olmadı ipək. 

Ye hər nəmə qabağa gələr, aş ya pilov, 

Gey hər nəmə müyəssər olar, şal ya bərək. 

Nəfs-i şərir noxtasını salma boynuna, 

İstər sərarət eyləyə, vur basına kəcək. 

Hər kimsəyə öküz kimi göstərmə buynuzun, 

İt tək yüyürmə, hər görəni qapma, ey köpək. 

Məkrü fəsad rişəsini qəlbindən qopar, 

Mehrü vidad toxmunu can məzrində ək! 

Dünyayə uyma, zahirinə baxma, bu qarı –, 

Allatmağa səni, üzünə eyləyib bəzək. 

Bu sustəhd kimsiyə hərgiz vəfası yox, 

Bu bivəfaya gər kişisən bağlama ürək. 

Vay halına o kəs ki, deyər, eyləməz özü – 

Öz qövlünə əməl, yeri qətən olur dirək. 560 

O, bir təmsilində də əxlaqi məsələlərə toxunmuş, başqa birisinə 

 
560  Hidəci Məhəmməd. Atanın oğluna nəsihəti // XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı (poeziya) 

iki cilddə - I cild. Bakı, “Nurlar” NPM 2009, s.568 



 

197 
 

“quyu qazanın” özünün “qazdığı quyu”ya düşəcəyinə işarə etmişdir. Başqa 
sözlə, hər kimsə yoldaşına, dostuna nə arzulayar, nə iş edərsə gec-tez öz 
qabağına çıxacaqdır. Hidəci yazırdı: 

Bu, türkəməsəldir: Gəlir başına, 

Hər ol kəs edər hər nə yoldaşına. 561 

Hidəci hesab edirdi ki, uşaqların tərbiyəsi ilə valideynlər vaxtında 
məşğul olmalıdır. O, yazırdı: 

Uşağı pis öyrətmə, öydürmə çox, 

Hər ol kim, uşağın öyər, ağlı yox. 

Bu sözdən darılma, gərək ey dədə, 

Uşağa gərək atası ədəb öyrədə.  

Həkim Hidəcinin estetik görüşlərinə gəlincə, o, şeirdə mühtəva və 
məzmuna önəm verdiyi kimi, şeir dilində təmiz və sağlam olaraq iş 
aparmışdır. Ədəbi sənətlər içində elə bir sənət yoxdur ki, şair onu tanımasın 
və şerlərində istifadə etməsin. Elə vaxt da olur ki, bir beytin içində bir neçə 
ədəbi sənət işlədir. Misal üçün aşağıdakı şeirində Hidəci yazırdı: 

Sənəm! Sən etmə bəzək, qoy edə bəzək tavus, 

Gözəl! Sən etmə gözünə sürmə, qoy edə ceyran. 

Ayaga dur, özünü çox bəyənməsin şümşad, 

Otur yerə, özünü artıq öyməsin tərlan. 

Bahar ünsi gəlir, istəyir göyərsin gül, 

Qadan mənə gələ, saqi, ayagə dur, sallan! 

Sənin əlinlə gətir tövbədən, edəm, tövbə, 

Alım çəkim başa peymanə, sındırım peyman. 

Burada bir tərəfdən məşuqəni tavus və ceyrana oxşatmış (gizli ya 
müzəmmər təşbih) və başqa tərəfdən onun hər ikisinə tərcih etmişdir ( 
tərcihedici ya müfəssəl təşbih). O, yazırdı:  

Sənəm, sənin üzünü oxşadım əgər Ayə, 

Cəfa olur sənə, yox Ay üçün belə payə 

Cəfa çox etmə! Məgər salmağa bəlaya məni, 

Səni doğubdur anan, pərvəriş verib dayə? 

O gün ki, bir görürsə dinimi sənə satdım, 

Bu gün də bir öpüşə canı qoymuşam mayə. 

 
561 Hidəci Məhəmməd. Təmsil // XIX əsr Azərbaycan şeri antologiyası, Bakı, "Şərq-Qərb", 

2005, s.372 



 

198 
 

Mən ol kəsəm ki, həmişə vəfa yolunda, mənəm, 

Dəyər ayağıma daş, başıma gələr qayə. 

Dözən bəlayə mənəm, Hidəci, mənimlən qəm, 

Gəzər həmişə, necə şəxsilən gəzər sayə. 

Gələr xoşu mənə bir paranın, budur cəhəti, 

Ki, bağlamam özümə hiç vaxt pirayə. 562 

Bəzi təşbihləri də (bənzətmə) yeni, bədii və çox gözəl olmuşdur. 
Misal üçün aşağıdakı beytdə məşuqənin özünü laləyə təşbih etmişdir. Bu 
təşbih çox nadir və yeni bir haldır: 

O qönçə, ya sənin ağzın, o turre ya reyhan? 

O lalə, ya sənin ordun, o nüqrən (gümüş) ya əndam? 

Onun bu kimi işlətdiyi çoxlu ədəbi bəzək, onun  nə  qədər lətif zövq 
və səliqəyə malik olmasını göstərir. Xeyrulla Məmmədova görə XIX əsrin 
sonlarında genyli şairlərin öyüd və nəsihətləri üçün səciyyəvi 
xüsusiyyətlərindən biri təbliğ edilən əxlaqi fikrin b ədii təsir dairəsini 
artırmaq, onu oxucunun ünvanına yetişməsini sürətləndirmək məqsədilə 
təbliği vacib olan ideyanın həyatdan, xalq və klassik ədəbiyyatdan alınmış 
hekayələr vasitəsilə əyaniləşdirməkdən ibarət olmuşdur.  Onun fikrincə, bu 
baxımdan M.Hidəcinin də yaradıcılığı maraqlı xüsusiyyətlərə malikdir”.563 

Hidəcinin ictimai -siyasi görüşləri. Hidəcinin ictimai -siyasi 
görüşlərində saray hakimiyyətinin və dini haklimiyyətin tənqidi mühüm yer 
tutmuşdur. Məsələn, o dini hakimiyyəti tənqid edərkən ən çox hədəfində 
zahidlər, riyakar mollalar olmuşdur. “Zahid” sözünü Hidəci mənfi bir 
kütbeyin və riyakarlıq simvolu anlamında işlədir. Ona görə zahid çalışır ki, 
ziyarəti, namazı ilə bu dünyada və o dünyada məqsədlərinə çatsın, lakin 
onun görüşləri dar və yolları məhduddur. Bu baxımdan qeyri-insanlıq 
xəstəliyinə tutulan zahiddə vicdanlı, arlı bir ürək yoxdur. O, yazırdı: 

Deyir zahid etməz mənimçün təfavüt, 

Qiqaquq qaz ilə avazə bülbül. 

Bu heyvana adəm deyirlər, mənə div, 

Bu nadana aqil deyirlər, mənə xəl!  

Və ya: 

Zahid danışanda, danlamazdım, 

 
562 Hidəci Məhəmməd. Qəzəllər // XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı (poeziya) iki cilddə - I 

cild. Bakı, “Nurlar” NPM 2009, s.570 
563  Məmmədov X. XIX əsrin sonlarında Cənubi Azərbaycanda maarifçi ədəbiyyat.// Cənubi 

Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. Iki cilddə, I cild (XIX əsr). Bakı, “Nurlar” , 2009, s.394 



 

199 
 

Sözdən əgər anlasaydı sağı.  

Və ya: 

Deyirlər zahid salusa xəlq sadə və saf, 

Mənim kimi rind o zirək və qəllas. 

Və ya: 

Evin dilinməyə zahid məni o çağ danla, 

Görən bu sadələri badə verməyən iman.  

Və ya: 

Bu əməlin zahid olsun özüvə aid, 

De hər nə deyin, sənlə kimsə yoxdu dəvası.  

Və ya: 

Zahidi pəşminə puş, abidi kəşkinə xar, 

Oldular arif, vəli mən niyə aya dəli? 

 

Zahidi biçarə çox, etmə məzəmmət mənə! 

Yoxsa etibar səni fikrət bica dəli.  

Və ya: 

Zahidi biçarə! Bəsdir bir belə qıldın namaz, 

Səbbə və səccadəni yığ, bu rüyadan əl götür.  

Və ya:   

Alıb kəmənd sifət təsüfi elə zahid, 

Baxar görər ki, ha çağ damənə şikar gələlər. 

Və ya: 

Danışma, zahid, əgər söz eşitmədim, - sənə nə? 

Mən öz xudamə günah etdim, etmədim, - sənə nə? 

Xuda behişti-bərini sənə verib, - mənə nə? 

Sənin gümanıma, mən kamə yetmədim, - sənə nə? 

Neçün səni söyərəm, getmişəm kəlisayə, 

Deyildi Kəbə nəsibimdə, getmədim, - sənə nə? 

Mənə əgər dedilər: Gəl qılaq dalda namaz, 

Baxıb səlahıma, bu əmrə bitmədim, - sənə nə? 

Dedin: Mən eyləmərəm, iltifat dünyayə, 



 

200 
 

Yeritdim öz sözümü, ya yeritmədim, - sənə nə? 564 

Onun Qacarlar hakimiyyətinin tənqidinə ünvanlanmış çox dəyərli 
əsərləri də vardır. Hidəcinin bu sıradakı ən məşhur əsərləri arasında  
“Risaleyi Duxaniyyə” mühüm yer tutmaqdadır ki, bu əsər Qacarlar dövləti 
dövründə, daha doğrusu Nəsrəddin şah Qacarın hakim iyyətinin son 
illərində baş vermiş “Tənbəki hərəkatı”na həsr olunmuşdur. 565 O, bu əsərini 
öz dediyi kimi, alimlərin xahişi və istəkləri əsasında qələmə almışdır. Bu əsər 
“Tənbəki hərəkatı” hadisələrini öyrənmək üçün ən mühüm ictimai-siyasi 
əsərlərdən biri sayılır. Əsərini Quranın “Ədduxan” surəsindən gətridiyi bir 
ayə ilə başlayan Hidəci burada əhalinin xarici müstəmləkəçilərə qarşı 
ümumxalq mübarizəsinin mütərəqqi xüsusiyyətlərini göstərmişdir. 

Onun “Kəşkül” və “Məktubat” əsərlərində də Qacarlar 
hakimiyyətini tənqid edən müxtəlif ictimai-siyasi mövzular vardır. Məsələn, 
o, “Məktubat”ında Nəsrəddin şah Qacar hakimiyyətini nəzərdə tutaraq 
yazırdı:  

Kəndəqun Həzrəti İmam Rza, 

Səni ömrün eyləsin məyus. 

Ol cahani cahanda sən şəddad, 

Eylədun, etməmişdi Dəqyanus. 

Yazaram Həzrəti Şahənşaha, 

Ki, qapında qulam Kekavus. 

Ta cahandar cəmi hadisədən, 

Dövlətü şövkətin ola məhrus. 

Kəndi qıldı xərab Mir Şikar, 

Dutub eylər rəiyyəti məhbus. 

Mənçun yox məcal Tehrana, 

Tapşırıb yollar, qoyub casus. 

Həkim Hidəci hər cürə zülm qarşısında dayanan və zülmə təmkin 
etməyən bir insandır. O, öz zamanında Nəsrəddin şahı zülmkarlığın əsas 
təmsilçisi kimi görmüşdür: 

Şəri zəif oldu, qəvi küfrü kin, 

Az qalıb əldən güdəm ainü din. 

Aç əlin ey həzrəti həqqə vəli! 

 
564 Hidəci Məhəmməd. Qəzəllər //XIX əsr Azərbaycan şeri antologiyası, Bakı, "Şərq-Qərb", 

2005, s.368 
565  Bağırzadə S.B. Hid əcinin h əyat və yaradıcılığı haqqında. Azərbaycan SSR EA -nın 

Xəbərləri. Ədəbiyyat, dil və incəsənət seriyası. 1968, sayı 3, s.26-27  



 

201 
 

Qoyma ola şərə uzun  küfr əli. 

Sinəmə bu tayıfədən kinədir, 

Kinələri köynəyinə əyninədir? 

Al ələ dad almağa kin tişəsin, 

Qaz yer üzündən buların rişəsin. 

Hidəci “Olsun” şeirində də, açıq-aşkar Nəsrəddin şah Qacarı hədəf 
almışdır. O, yazırdı: 

...Yoldaş mənə çoxdur, dolanım aləmi, şayəd, 

Bir kimsə tapım, dərdimə dərman qılan olsun. 

Ox hər nə iti olsa, güman eyləmə, şəxsin, 

Dünyada şəmatət kimi, bağrın dələn olsun. 

Allah bu şahın bəxti dönüb təxti dolansın, 

Müşkil bunun əhdində dodağı gülən olsun. 

Ey mayəsi az, yox eləmə naləvü fəryad, 

Sən dərdini de, bəlkə dəvasın bilən olsun. 566 

Hidəci başqa bir şeirində isə Nəsərəddin şah Qacarın ölümünü 
haqq qazandırmış, ondan sonra ölkəyə rahatlığın gələcəyinə inanmaq 
istəmişdir. O, ümid edirdi ki, onun yerinə gələn şah ədalətli olub ölkəni 
qayda-qanunlarla idarə edəcəkdir: 

Könül, darıxma, qəm etmə ki, qəmküsar gələr, 

Bu rüzigar geçər, yaxşı rüzigar gələr. 

Duman tutub yer üzün, yağar havadan qar. 

Keçər gedər bu soyuq qış, genə bahar gələr. 

Əgər o çag ki, səfər etdi yar, getdi bəxt, 

Xoş ol günə qayıdar bəxt ilən o yar, gələr. 

Gecə gündüz çəkərəm ah, tikmişəm yola göz, 

Görüm haçaq yenə ol yar-i gülüzar gələr. 

Solub cavanlıgımın rəngi, başü qaş agarıb, 

Bəli, bahar bitər lalə, qışda qar gələr. 

Tələsmə, bu şəhin əhdində gər sitem yetişər, 

Bu şəhriyar gedər, ayrı şəhriyar gələr. 

O şah ki, düşmənə satdı satdı rəiyyəti, gördün, 

 
566  Hidəci Məhəmməd. Qəzəllər // XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı (poeziya) iki cilddə - I 

cild. Bakı, “Nurlar” NPM 2009, s.573 



 

202 
 

Necə əcəl oxuna, sinəsi düşar gələr?! 

Dolanma boş, babacan, get özünə iş tap, 

Demə mənə ki, bəyəm, kəsbü kar ar gələr. 567 

Həyatda gördüyü haqsızlıq, icti -mai ziddiyyətlər Hidəcinin 
yaradıcılığının sosial mahiyyətini əks etdirir: 

Bu necə şah və bu necə əhddir, 

Bu Şahın əhdində kişi qəhətdir. 

Aləmə gəlməyib belə biar şah, 

Kimsə bunu öldürə etməyib günah. 

Mən ataram böylə şahın daşını, 

Canını alam, kəsərəm başını.  

Hidəci “Ocağı odla” şeirində doğru yazırdı ki, yaşadğı  
cəmiyyətdəki insanlara zülm edən əslində özünə də zülm etmiş olur. Çünki 
insan yaşadğı cəmiyyətə nə qədər zərər verirsə, gec-tez nəticədə özü də 
ondan payını almış olacaqdır. Buna nümunə kimi, Nəsrəddin şahın faciəli 
sonunu göstərə bilərik. O, yazırdı: 

Babam, sitəm eləmə xalqa, rəhm qıl özünə, 

O kəs ki zülmü edər özgəyə, edər özünə. 

Hər ol keçi ki vurardı qoyunları, gördüm, 

Çoban ağacın atıb gəldi dəydi buynuzuna. 

Yalan danışma, dəcəl olma, xalq ilən yola get. 

Yetər muradına ol kəs, gedər yolun düzünə. 

Əgər tapılsa vəfa bir nəfərdə, qədrini bil, 

Bu bir nəfər o vəfasızların dəyər yüzünə. 568 

Beləliklə, Hidəcinin fəlsəfi dünyagörüşünə yekun bir 
dəyərləndirmə edəndə görürük ki, nəinki öz dövründə yaşayanlar üçün, 
eyni zamanda gələcək nəsillər üçün də çox dəyərli fəlsəfi irs qoymuşdur. 
Onun fəlsəfəsinin əsasında Yaradanı mücərrəd deyil, aydın bir fəlsəfə ilə 
anlamaq və bu fəlsəfədə Tanrı+İnsan münasibətlərini doğru bir metodla 
ortaya qoymaq mühüm yer tutur. Ən əsası odur ki, Hidəcinin Tanrı+İnsan 
münasibətləri yanaşması mollakratiya dünyagörüşünə tamamilə ziddir. O, 
dini və dünyəvi məsələlərə yalnız İslam dini çərçivəsində deyil, eyni 
zamanda həmin dinin öz mahiyyətindən də irəi gələn İnsaniyyət bütün-

 
567  Yenə orada, s.574 
568  Hidəci Məhəmməd. Qəzəllər // XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı (poeziya) iki cilddə - I 

cild. Bakı, “Nurlar” NPM 2009, s.569-570 



 

203 
 

lüyündən baxmışdır. Şübhəsiz, İnsaniyyət fəlsəfəsi bütün Türk 
mütəfəkkirləri kimi Hidəcinin də vaz keçilməz bir cizgisi idi.569 

 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

 

Bağırzadə S.B. Hidəcinin həyat və yaradıcılığı haqqında. 
Azərbaycan SSR EA -nın Xəbərləri. Ədəbiyyat, dil və incəsənət seriyası. 
1968, sayı 3 

Cavad Heyət, Azərbaycan ədəbiyyatı tarixinə bir baxış. İki cilddə , 
II cild. Bakı, “Azərbaycan” nəşriyyatı, 1998 

Cənubi Azərbaycan ədəbiyyatı antologiyası. 4 cilddə, 1-ci cild. 
Bakı, “Elm”, 1981 

Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-
XX əsrlər).  Üç cilddə, I cild. Bakı, “Elm və təhsil”,2023, 784 
s.(Tamamlanmış və əlavələrlə yenidən işlənilmiş üçüncü nəşri) 

Hidəci Məhəmməd. Qitələr // XIX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı 
(poeziya). İki cilddə - I cild. Bakı, “Nurlar” NPM 2009 

Hidəci Məhəmməd. Qəzəllər // XIX əsr Azərbaycan şeri 
antologiyası, Bakı, "Şərq-Qərb", 2005 

İsmayılova Əfsanə. Molla Məhəmməd Hidəcinin məsnəviləri // 
Əlyazmalar yanmır, 2018, № 2 (7) 

Məmmədov X. XIX əsrin sonlarında Cənubi Azərbaycanda 
maarifçi ədəbiyyat.// Cənubi Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. Iki cilddə, I cild 
(XIX əsr). Bakı, “Nurlar” , 2009 

Mirəyeva Lətifə.  XIX əsrin talesiz şairi. “Azərbaycan 
ədəbiyyatşünaslığı” jurnalı, Bakı, 2019, sayı 2. 

Mümtaz Salman. El şairləri. I hissə. Bakı, Azərnəşr, 1935 

Şahaliyeva Mətanət. Cənubi Azərbaycan poeziyasının inkişaf 
problemləri (XIX əsrin ikinci yarısı). Bakı, Elm və təhsil, 2019 

 

 

 

 

 

 
569 Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər).  Üç cilddə, 

I cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, s. 318 



 

204 
 

X FƏSİL  

ƏLİ BƏY HÜSEYNZADƏNİN 

DÜNYAGÖRÜŞÜ  
 

Giriş.  Böyük Türk mütəfəkkiri, Türk filosofu Əli bəy Hüseynzadə 
(1864-1940) 24 fevral 1864-cü ildə çar Rusiyasının işğalı altında olan Qu-
zey Azərbaycanın (indiki Azərbaycan Respublikasının) Salyan şəhərində 
dünyaya gəlmiş, uşaq yaşlarından doğma Türk dili (Azərbaycan) ilə yanaşı 
ərəb, fars dillərini daha sonra isə yunan, rus, alman, latın dillərini mükəm-
məl şəkildə mənimsəmişdir. Ana tərəfdən Qafqaz şeyxülislamları Axund 
Məhəmmədəli Hüseynzadə, Axund Əh məd Hüseynzadə Səl yaninin 
nəticəsi və nəvəsi olan Əli bəy Hü seynzadənin atası Tiflis Müsəlman 
Məktəbinin müəllimi Molla Hüseyn Hüseynzadə də həmin nəsildəndir.570   

XIX əsrdə mütərəqqi-yenilikçi ruhlu İslamlığın və Türkçülüyün 
nümayəndələrindən olan Şeyxülislam Axund Molla Əhməd Səlyani (1812-
1887) Qafqazın birinci Şeyxülislamı Məhəmmədəli Hüseynzadənin oğlu, 
ikinci Şeyxülislamı Fazil İrəvaninin isə sevimli tələbəsi idi. 571  Əhməd 
Hüseynzadə Qafqazın şeyxülislamı kimi dini və dünyəvi məsələlərə 
münasibətdə daim mütərəqqi-yenilikçi yol tutmuşdur. “Axund Molla 
Əhmədin tarixə, maarifə, ədəbiyyat tarixinə dair tədqiqatları bu gün də öz 
elmi əhəmiyyətini itirməyib. Onun ən böyük xidməti çətin və ağır zəhmət 
hesabına yazdığı Azərbaycan tarixindən bəhs edən “Bəsaül -nas fi -
məmləkəti-Qafqaz” və Azərbaycan ədəbiyyatı tarixindən bəhs edən “Tarixi-
ədəbiyyati-Türk” əsərləridir. “Bəsaül-nas fi-məmləkəti-Qafqaz” adlı çox 
qiymətli əsəri XIX əsrdə A.A. Bakı xanovun “Gülüstani-İrəm” əsərindən 
sonra Azərbaycan tarixindən bəhs edən ikinci mükəmməl kitab sayılır. 
Müəllifin bitirə bilmədiyi bu əsər 70 səhifdən ibarətdir və farsca qələmə 
alınıb”. 572 Deməli, Şeyxülislam Əhməd Hüseynzadə dini əsərləri ilə yanaşı, 
təhsil-tərbiyəyə aid  “Dilguşə”, “Tərbiətul-ətfal”, “Muəllimul-ətfal-fi-təriqe 
təlime ətfal”, eyni zamanda Azərbaycan Türk tarixindən və ədəbiyyatından 
bəhs edən “Bəsaul nas-fi-məmləkətul Qafqaz”, “Tarixi-ədəbiyyati-Türk” 
adlı əsərlərin müəllifi kimi də məşhur idi.  

Şeyxülislam Əhməd Hüseynzadəni yaxından tanıyan Mirzə Fətəli 
Axundzadə məktublarının birində onun haqqında belə yazırdı: “Müxtəlif 

 
570 Turan Az ər. Əli b əy Hüseynzadə (həyatı, mübarizəsi, yaradıcılığı və şəcərəsi). Bakı, 

“Letterpress”, 2014, s.8-9 
571 Hüseynqulu Məmmədli. Qafqazda İslam və Şeyxülislamlar. Bakı, MBM, 2005, s.18 
572 Hüseynqulu Məmmədli. Qafqazda İslam və Şeyxülislamlar. Bakı, MBM, 2005, s.91 



 

205 
 

elmlər və fənlər sahəsində - astronomiya, coğrafiya, riyaziyyat, təbiət, tarix, 
hikmət və xüsusilə fiqh -elmi sahəsində bütün Qafqaz ölkəsində 
Şeyxülislamın tayı-bərabəri yoxdur. O, filosof təbiətli, liberal məsləkli, 
tərəqqi sevən, fitrən fəsahətli bir adamdır”.573  

Azər Turana görə, Axund Əhməd Səlyaninin gördüyü işləri, 
fövqəladə xidmətləri, yazdığı kitabları imkan verir ki, şeyxin adı Azərbaycan 
maarifçilik hərəkatının öndə gələn xadimlərinin ismi ilə bərabər 
halandırılsın: “Təkcə Axund Əhməd Səlyaninin varlığı ruhani təfəkkürün 
Azərbaycanda nüvə mütərəqqi əhəmiyyət kəsb etdiyini isbatlamaq üçün 
yetərlidir. O, Nəcəfül Əşrəfdə təhsil alsa da, ənənəvi Nəcəf alimlərindən 
olmadı. Qafqazdan İstanbula, Bağdaddan Təbrizə qədər elə bir ruhanimiz, 
elə bir şeyxülislamımız yoxdur ki, X IX yüzildə “Tarixi -ədəbiyyati-Türki” 
adlı əsər hazırlamağa cəhd etsin. İmanpərəvər olduğu qədər də 
milliyyətpərvər olsun. Türk millətinin başlıcaları və böyükləri, tu-kuye-lər – 
Göytürklər, uyğurlar barədə qələm çalsın. Ədəbiyyat tariximizdə ilk dəfə 
Oğuz poetik dünyası barədə fikirlər söyləsin. Diqqəti Orhon-Yenisey yazılı 
mətnlərinə yönəltsin. “Qutadqu-Bilik”, türklərin İslamı qəbul etmələri, 
uyğur lisanı, cığatayca yazılmış olan məşhur əsərlər, əski türklərin yazısı, 
cığatay ədəbiyyatının qızıl dövrü, uyğur dili, Əlişir Nəvai haqqında yazılı söz 
deməyi özünə vicdan borcu bilsin”. 574 

Əli bəy Turani, ilk təhsilini Tif lisdəki Ruhani mədrəsəsində, daha 
sonra babası Axund Əhməd Səlyaninin səbəbkarlığıyla Tiflis Gimnaziyasın-
da (1875-1885) almışdır.  

1885-ci ildə Peterburq Universitetinin Fizika-riyaziyyat fakültəsi-
nə daxil olan Əli bəy Turan burada təhsil aldığı müddətdə (1885-1889) 
yalnız öz ixtisası deyil, eyni zamanda Şərqiyyat, Tibb, Rəssamlıq sahələrində 
də dərslərə getmişdir. 

O, 1889-cu ilin yazında Osmanlının paytaxtı İstanbula üz tutaraq 
burada Əskəri-Tibbiyyə məktəbinə daxil olmuşdur. Qısa bir zamandan 
sonra “Gənc türklər”lə birlikdə “İttihad və Tərəqqi”nin qurucularından biri 
olmuşdur.575 Şərif Mardin yazır: “1900 -cü illərdə türklük, osmanlılıq 
sorunları bir sürədən bəri Əskəri -Tibbiyyədə konuşulurdu. Bu 
konuşmaların 1889-cu ildən bəri Əskəri -Tibbiyyədə bulunan və dərin 

 
573 Axundov, Mirzə Fətəli. Əsərləri. 3 cilldə, 3-cü cild. Bakı, AEA Nəşriyyatı, 1962, s.165-266 
574 Turan Azər. Şeyxülislam – həm də Türkoloq.  “Ədəbiyyat” qəzeti №10, 13 mart 2009-cu il; 

Turan Azər. Əli bəy Hüseynzadə (həyatı, mübarizəsi, yaradıcılığı və şəcərəsi). Bakı, “Letterpress”, 

2014, s.11 
575 Hüseynzadə Əli b əy.“İttihad və tərəqqi” nasıl quruldu?//Azərbaycan mətbuat tarixi 
antologiyası (mühacirət dövrü). Üç cilddə, III  cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2013, s.13; Turan 

Azər. Əli bəy Hüseynzadə (həyatı, mübarizəsi, yaradıcılığı və şəcərəsi). Bakı, “Letterpress”, 2014, 

s.44-47 



 

206 
 

kültürüylə  Jön Türklərin sayğısını qazanmış Rusiya türklərindən 
Hüseynzadə Əlinin təsiriylə yapılmış olduğu muhtəməldir. Hüseynzadə  Əli 
türklərarası bir birlik meydana gətirməkdən və Turandan söz edən ilk 
düşünürlərdəndir”.576 Ziya Gö kalp yazırdı ki, Əli bəy Turanın təlqinləri, 
irşadları ilə “İttihad və Tərəqqi” cəmiyyəti qurulmuşdur.577 Rza Nur, Ənvər 
Ziya Karal, Sürəyya Şövkət Aydəmir, Nəcib Fazil Qısakürək, Hilmi Ziya 
Ülkən, Tadeuş Svyataxovski və başqaları da təsdiq edirlər ki, Əli bəy 
Hüseynzadə “İttihad və Tərəqqi” cəmiyyətinin qurucularından olmuşdur.  

1895-ci ildə Hərbi-Tibb məktəbini bitirən Ə.Hüseynzadə həkim 
köməkçisi kimi işə başlamış, iki il sonra Türk-Yunan müharibəsində (1897-
1900) iştirak etmişdir.   

O, müharibədən sonra İstanbula dönərək “Əskəri-Tibbiyyə”də 
açılan müsabiqə imtahanını qazanmaqla bu məktəbdə il yarıma qədər 
işləmiş, tibbə dair ilk əsərlər yazmağa başlamışdır. 

1903-cü ildə İstanbuldan Bakıya gəlməyə məcbur olan Ə.Hüseyn-
zadənin “İttihad və Tərəqqi”nin təlimatı ilə Vətəninə üz tutması ilə bağlı 
iddialar əsassız olsa da, 578 ümumilikdə Türk birliyi, Turan uğrunda 
mücadilə verən bir təşkilatın ideyalarını təbliğatçısı olmaqda da qeyri-adi 
heç nə yoxdur. 

O, 1. Rusiya inqilabı (1905) nəticəsində müstəmləkə xalqlara ve-
rilmiş söz, mətbuat, mədəniyyət, vicdan kimi azadlıqlardan istifadə edərək 
Bakıda “Həyat” qəzetini (1905-1906), “Füyuzat” jurnalını (1906 -1907) 
nəşr etmiş, digər qəzetlərdə (“Kaspi”, “İrşad”, “Tərəqqi” və b.) elmi-publi-
sistik yazılarla çıxış etmişdir.579 1908-1910-cu illərdə “Səadət” məktəbində 
pedaqoq kimi çalışan Ə.Hüseynzadə burada mühüm işlər görmüşdür. 

O, 1910-cu ilin ortalarında Bakıdan yenidən İstanbula dönüb Hey-
dərpaşa hərbi xəstəxanasının Tibb fakültəsində (1910-1931) çalışmışdır. 

1911-ci ildə təkrarən “İttihad və Tərəqqi”nin mərkəzi təşkilatına 
üzv seçilən, eyni zamanda “Türk yurdu” ocağının və jurnalının yaranmasın-
da, inkişafında yaxından iştirak edən Ə.Hüseynzadə 1915-1917-ci il lərdə 
“Tu ran” adlanan bir heyətlə Avropa ölkələrinə səfər edərək Türk xalqları-
nın, xüsusilə də Rusiya türklərinin vəziyyətlərini onlar çatdırmağa çalışmış-
dır. Bu məqsədlə Berlində təşkil olunan “Türk xalqları konqresi” (1916), 
Stokholm Konqresi (1917) diqqəti daha çox cəlb etmişdir.  

 
576 Mardin Şerif Jön. Türklerin Siyasi Fikirleri. İstanbul, İletişim yayınları, 1964, s.277 
577 Gögalp Ziya. Türkçülük nasıl doğdu? “Yeni Macmua”, sayı 140. 18 aprel 1918, s.264 
578 Mirəhmədov Əziz. Ə.Hüseynzadə // Fikrin karvanı. Bakı, “Yazıçı”, 1984, s.68;  Azərbaycan 

ədəbiiyyatı tarixi. 2-ci cild. Bakı, 1960, s.441 
579 Turan Az ər. Əli b əy Hüseynzadə (həyatı, mübarizəsi, yaradıcılığı və şəcərəsi). Bakı, 

“Letterpress”, 2014, s.57-61 



 

207 
 

1918-ci il in iyununda yaxın silahdaşlarından Azərbaycan Türk 
mütəfəkkiri Əhməd bəy Ağaoğlu ilə birlikdə Osmanlı dövlətinin hərbi naziri 
Ənvər paşanın qardaşı Nuri paşanın başçılıq etdiyi Qafqaz İslam Ordusu ilə 
birgə Gəncəyə gələn Ə.Hüseynzadə çox keçmədən İstanbula dönmüşdür. 
Ancaq 1-ci Dünya müharibəsinin nəticəsi olaraq Osmanlının məğlub ölkə 
kimi tanınması ilə (1918, 20 oktyabr Mudros müqaviləsi) onun da Antan-
tanın başında duran ingilislər tərəfindən Maltaya sürgün olunması bir təsa-
düf nəticəsində baş tutmamışdır.  

1925-ci ildə Bakıda keçirilən 1-ci Türkoloji qurultayda iştirak edib 
qayıtdıqdan az sonra (1926) o, Mustafa Kamal Atatürkə sui-qəsddə ittiham 
olunan ittihadçılarla birlikdə həbs edilmişdir. Ancaq məhkəmə tərəfindən 
bəraət qazanan Əli bəy Hüseynzadə bu hadisədən sonra ümumiyyətlə, siya-
si-ideoloji məsələlərdən uzaq durmuşdur. 

O, 1940-cı ilin martın 17-də İstanbulda vəfat etmişdir.  

Onun əsas siyasi-ideoloji, elmi-fəlsəfi əsərləri “Türklər kimdir və 
kimlərdən ibarətdir?”, “Məcnun və Leylayi-İslam”, “Siyasəti-fürusət”, “Əb-
di-Qlaf məhfəzə”, “Qərbin iki dastanında Türk” və başqalarıdır. 

İctimai və siyasi-fəlsəfi görüşləri. XX əsrin əvvəllərində Əhməd 
bəy Ağaoğlu siyasi-ideoloji “İslam millətçiliyi” ideyasına uyğun olaraq, əsa-
sən İslam tarixini, İslam fəlsəfəsini, bir sözlə İslam mədəniyyətini tədqiq et-
diyi halda, Əli bəy Hüseynzadə islamçılıqla müqayisədə türkçülüyün tarixi-
nə, fəlsəfəsinə nisbətən çox önəm vermiş, siyasi türkçülüyə meyil göstərmiş-
dir. Əslində bu mütəfəkkirlərin əsas məqsədləri bəllidir: İslam-Türk dünya-
sının qurtuluşu. Bu qurtuluş yolunda isə bir qədər fərqli taktikaların seçil-
məsi, fərqli mülahizələrin səslənməsi təbiidir. Əli bəy Hüseynzadənin təb-
rincə desək, eyni ideya uğrunda mübarizə aparan insanlar arasındakı fikir 
ixtilaflarının, ziddiyyətlərinin olması milli birliyin pozulmasına dəlalət edə 
bilməz. Əksinə fikir ixtilafları nəticəsində həqiqət meydana çıxar və millət 
də əsil həqiqətin arxasınca gedər. O, yazırdı: “Ələlxüsus, böyük bir inqilab 
dövrü olan bu günlərdə hər halda bir neçə gözlü olmaq zəruridir! Şəkk və 
şübhə yoxdur ki, “İrşad” ilə “Həyat”ın fikirlərində çox ixtilaf olacaqdır. 
Məbada cəmaətimiz bu ixtilafi-əfkarı ittihadsızlığa, ittifaqsızlığa həml edə! 
Xeyr! Ancaq ixtilaflarının vücudilə həqiqət təcəlla və təzahür edə, 
müssadiməyi-əfkardan bariqəyi-həqiqət parlamaqda olduğu hər kəscə 
müsəlləmdir. Elm və həqiqətin ən böyük, ən şərəfli dostlarının belə hər 
zaman əfkar və arasında ixtilaf olmuşdur”.580  

Digər tərəfdən bütün türklər, o cümlədən müsəlman türkləri üçün 
din və millət anlayışları demək olar ki, həmişə mühüm əhəmiyyət mahiyyət 
daşımışdır. Bu an lamda, həmin dövrdə milli-demokratik cəbhəni təmsil 

 
580 Hüseynzadə Əli bəy. “İrşad” // Azərbaycan mətbuat tarixi antologiyası. İki cilddə, 1-ci 

cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2010, s.83 



 

208 
 

edən ziyalılarımızdan bir qisminin, Türk dünyasının nicatı üçün İslamla çul-
ğalaşmış siyasi türklüyə (Yusif Akçura, Əli bəy Hüseynzadə, M.Ə.Rəsulzadə 
və b.), digərlərinin türklüklə çulğalaşmış siyasi islamçılığa (Əhməd bəy Ağa-
oğlu, Qara Qarabəyli, S.M.Qənizadə və b.) üstünlük verməsi təbiidir.  

Onun ictimai-siyasi görüşlərində İslamla çulğalaşmış türkçülükdə 
iki yönü: 1) islamçılıq və türkçülüyün vəhdəti, yaxud da “islamlaşmaq, türk-
ləşmək və avropalaşmaq” kimi qeyd edilən “üçlü” düsturu; 2) və “Osmanlı-
İstanbul mərkəzli türkçülüyü” ideyasını fərqləndirmək lazım gəlir. 

İslamçılıqla türkçülüyün vəhdəti məsələsinin özündə də iki: 1) on-
ları mühafizəkarlıq (gerilikçi islamçılardan) və ifratçılıqdan (radikal qərbçi-
lərdən) uzaq tutaraq çağdaş ruhunu ifadə etmək, 2) islamçılıq və türkçülü-
yün vəhdətini qoruyub saxlamaqla bir-birinə qarşı qoyulmasına yol vermə-
mək kimi, vacib məqam var idi.581 

Birincisi, yəni islamçılıq və türkçülüyün vəhdəti ideyası ilə yanaşı 
ifrat mühafizəkarlarla ifrat tərəqqiçilərə qarşı olan Əli bəy Hüseynzadə mö-
tədil tərəqqipərvər kimi, İslam dininin və türklüyün ruhunda daima yenili-
yin, çağdaşlığın olmasını rəhbər tutmuşdur. Ona görə bu gün müsəlman 
xalqları digər inkişaf etmiş millətlərdən geri qalmışdır ki, Türk-İslam dün-
yasının qurtuluşu məsələsində üç firqə: 1) mühafizəkarlar; 2) ifrat tərəqqi-
pərvərlər; 3) mötədil tərəqqipərvərlər, mövcuddur. İslamçılığa və türkçülü-
yə əngəl kimi gördüyü ifrat mühafizəkarları və solçuları kəskin şəkildə tən-
qid edərək o, yazırdı ki, mühafizəkarlar hər növ təzə və yeni şeylərdən və 
işlərdən həzər edib insanları davamlı şəkildə bir nöqtədə saxlamaq xəyalın-
dadırlar. Bunlar daima xalqın irəliləməsinə sədd çəkirlər.582 

Onun fikrincə, 4-5 yüz il dən bəri avropalılar gözlərini gələcəyə 
doğru dikdiyi halda, İslam-Türk dünyası hələ də keçmişdən ayrıla bilmir. 
Halbuki keçmişi görmək, bilmək, yalnız istiqbalı, tərəqqiyi təyin üçün la-
zımdır, orada ilişib qalmaq üçün deyil. Bu keçmişpərəstliyin mötədil şəkli 
mühafizəkarlıq (köhnəpərvərlik), ifrat forması geriyəpərəstlikdir; məhz ge-
riyəpərəstlərin üzündən müsəlmanlar 4-5 yüz il ərzində dünyada baş verən 
yeniliklərdən, dünyəvi elmlərdən xəbərsiz, nəsibsiz qalıblar.583 O, yazırdı: 
“Bu mazipərəstlik, bu geriyəpərəstlik üzündən bizlər, biz şərqlilər, biz mü-
səlmanlar şu son dörd-beş yüz il zərfində cərəyan edən dünyada baş verən 
hadisələrdən xəbərsiz, nəsibsiz qaldıq. Binəsib və bixəbər qaldığımız üçün 
külliyyətli zərər və ziyanlara düçar olduq. Öylə şiddətlə düçar olduq ki, bü-
tün aləmi-İslam, bütün məmaliki-vasiteyi-İslamiyan Fasdan Cavayə qədər, 
Kazandan Zəngibarə qədər fələcə uğramış kimi əzim bir cismi-atilə oxşa-

 
581 Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər).  Üç cilddə, 

II cild (Birinci kitab). Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, s.195 
582 Hüseynzadə Əli bəy. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.34 
583 Hüseynzadə Ə. Seçilmiş əsərləri. İki  cilddə, 2-ci cild. Bakı, Çaşıoğlu, 2008, s.141 



 

209 
 

yır!”.584 

Geriyəpərəstliyin zərərini çox yaxşı dərk edən Ə.Hüseynzadənin 
“Həyat” qəzetində dünyəvi, yoxsa dini elmlərlə bağlı “Bizə hansı elmlər la-
zımdır?” mövzusunda disskusiya təşkil etməsi təsadüfi olmamışdı. O, mü-
hafizəkarlara üzünü tutaraq yazırdı ki, “elmi-əbdanla” (dünyəvi elmlərlə) 
“elmi-ədyanı” (dini elmləri) bir-birindən ayırmaq, dini elmlərlə yanaşı, ri-
yaziyyat və təbiətşünaslıq ki mi dünyəvi elmləri də öy rənmək lazımdır: 
“Axund həzrətləri, biz böylə zənn ediriz ki, bizə ülumun kaffəsi eyni dərəcə-
də lazımdır: həm ülumi-diniyyə, şəriyyə və ruhaniyyə, həm də riyaziyyat və 
təbiiyyat kimi ülumi-mücərrədə və cismaniyyə”.585 

O, “Məcnun və Leylayi-İslam” məqaləsində də İslam dininin olma-
sa da, ancaq İslam dünyasında yaşayan müsəlman xalqlarının, xüsusilə də 
onun beyni-başı hesab edib “Türk təxti” adlandırdığı Osmanlının, onun 
ürəyi saydığı “İran”ın “xəstə”liyinin səbəblərini və müalicəsini göstərməyə 
çalışmışdır. Onun fikrincə, hazırda siyasi-İslamın beyni-başı olan “Türk təx-
ti”ndə sultan II Əbdülhəmidin bütün əməklərinə baxmayaraq, İslam coğra-
fiyasının yalnız bədəni deyil, onun ruhu da xəstəlikdən əziyyət çəkir. Buna 
səbəb bir tərəfdən İslam dünyasının öz beyin-ruh sisteminin tənəzzülə doğ-
ru gedərək Qərb dünyasından gələn “zəhərli yellərə” yoluxmaqdırsa, digər 
tərəfdən Qərb missiyonerlərinin qeyri-müsəlman, ya da qeyri-türklər ara-
sında apardığı təbliğatlardır.586 Xüsusilə də, “ingilis mikrobları”nın587 apar-
dıqları antiislam siyasəti nəticəsində İslam dünyasının ruhu hesab olunan 
Ərəbistanda da “tıq”, “taq” səslərini duymayan Hüseynzadə yazırdı: “Dəvə-
ran və cövlani-dəmlə tərəfdən gələn hücum axın-axın bətinlərə daxil olaraq 
Kəbə və rövzeyi-mütəhhəreyi-dəli təvaf etdikdən sonra yenə yerlərinə övdət 
ediyorlardı. Əcəba bunlar zülali-zəmzəmə ilə qidai-ruh və bədən olan məa-
rifi-islamiyyəni buradan hər tərəfə isal ediyorlarmı idi?.. Qahirədə, Nəcəfdə, 
Kərbəlada pərişan bir halda olsa da heç olmazsa mövcud olan mədaris və 
darülfünunun islamiyyədən buralarda, həkimi-dilgah Murad bəyin vaxtı ilə 
etdiyi dadü-fəryadlara rəğmən, nə bir nişanə, nə də bir əsər var idi...”.588 

Əli bəy Hüseynzadəyə görə yalnız Osmanlıda deyil Qacarlarda da 
müsəlman xalqları cəhalət, xurafat içindədirlər. Sadəcə, Osmanlıda bir müs-
təbid olub (II Əbdülhəmid) əsas hakimiyyət İstanbulun əlində cəmləşdiyi 
halda, Qacarlarda onlarla müstəbid vardır və Tehran hökumətinin əli çox 
vaxt digər yerlərə çatmır. İstanbul hökuməti din məsələsinə əsasən nəzarət 

 
584 Hüseynzadə Ə. Türklər kimdir və kimlərdən ibarətdir? Bakı, Mütərcim, 1997,s.129 
585 Hüseynzadə Əli bəy. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.124 
586 Hüseynzadə Əli bəy. Qırımızı qaranlıqlar içində yaşıl işıqlar. Bakı: Azərnəşr, 1996, s.151-

153  
587 Yenə orada,  s.156  
588 Yenə orada, s.156-157  



 

210 
 

etdiyi halda, Tehran hökuməti mollalar, müctəhidlər və seyidlərlə bacara 
bilmir. O, yazır: “Bu növ hökuməti-taliyyənin İran üçün ən təhlükəlisi seyid 
və molla hökumətidir. Osmanlı türkləri ələlümum qədimdən bəri tutduqla-
rı din və məzhəbdən ayrılmadıqları halda, İran mollaları iki də, bir də yeni 
məzhəblər ixtirasına qalxışaraq molla hökumətinin dəxi təəddüdünə çalışır-
lar”.589 Onun vaxtilə uzaqgörənliklə ifadə etdiyi bir durum olmalıdır ki, se-
yid və molla qılığındakıların “molla hökuməti” artıq “İran”da rəsmi olaraq 
40 ildən çoxdur öz varlığını sürdürməkdədir. 

Ona görə İslam coğrafiyasının ən ağrılı yeri olan “İran”da hind 
məzhəbləri buddizmlə brəhmənizm zərdüştliyə, xristianlıq maniliyə çevril-
miş, Yunan və Roma cümhuriyyətçiliyi də icmaya əsaslanan İslam Xilafətçi-
liyi diktaturasına dönüşmüşdür.590 Onun fikrincə, bütün bunlara əsas səbəb 
Hind məzhəblərindən qaynaqlanan zərdüştlüyün, onun “xeyir və şər” nəzə-
riyyəsinin bu və ya digər formada xristianlığı, cümhuriyyətçiliyi, xilafətçiliyi-
islamçılığı yavaş-yavaş içdən öz təsiri altına salmasıdır: “Əsasən, İrandan 
məzhəb iqtizası olaraq heç bir fərdin Avropada və sair biladi-mütəmədinədə 
təhsili-elmə getməyə haqqı yoxdur. Çünki Zərdüştün “pak və napak” nəzə-
riyyəsi bu gün mübaliğəyə uğrayaraq, bu nəzəriyyəyə görə bir qaç milyon 
müsəlmandan başqa məxluqüllah olan bir milyard yarım bəşəriyyətin qaffə-
si əhli-kitabda daxil olduğu halda murdardır. Bakterologiya elminin “asepsi 
və antisepsi” nəzəriyyələrindən bixəbər olan İranın “pak və napak” fərziyyə-
si şayani-heyrətdir: Bu fərziyyəyə görə qırx-əlli kəlin, qoturun, keçəlin girib 
çıxdığı hovuzun suyu pak ədd olunduğu halda, təqdirxananın o mikrobsuz, 
rüsubsuz bərraq suları napak və murdar hesab olunuyor”.591 

Ə. Hüseynzadənin burada ifadə etdiyi əsas məsələ zərdüştlüyün İs-
lam dini, xüsusilə də onun şiə məzhəbçiliyi daxilində yeni bir forma alaraq 
yaşamağa davam etməsi idi. Bizcə, irandilli xalqlar zərdüştlüyün şiəlik daxi-
lində bu formada “İran”da davam etməsinə əsasən qarşı olmasalar da, ancaq 
eyni sözləri türklər və ərəblərlə bağlı demək doğru olmazdı. Çünki zərdüşt-
lüyün şiəlik daxilində bu cür təzahürü irandilli xalqların milli adət-ənənələ-
rinə uyğundur, nəinki ərəblər və türklərin milli törələrinə. Bunu, o zaman 
yaxşı dərk edən Ə.Hüseynzadə hər kəsin anlayacağı bir şəkildə yazırdı: “Biz 
zatən şübhə etmiyorduq ki, bəzi iranilərdə İslama islamiyyət nəzərilə bax-
mağa istedad yoxdur. Çünki “Atavizm”ə (irsiyyəti-bəidə) icabatı ilə əfkar və 
mənəviyyatları ərəbin, türkün zərbeyi-islahlarına rəğmən fürsi qədim mədə-
niyyətindən xilas olmamışdır”.592 

Ə.Hüseynzadə hesab edirdi ki, hazırda İslam aləmində diri, canlı, 

 
589 Yenə orada, s.159  
590 Yenə orada, s.160  
591 Yenə orada, s.161  
592 Yenə orada, s.181  



 

211 
 

mətin, nicatverici, ümidverici tək dövlət Osmanlı olub, “İran”ın ən azı yüz 
illik qəflət yuxusunda olduğu bir dövrdə xaricdən gələn bütün bəlalara tək-
başına cavab vermişdir: “Zatən İslamın bu üçüncü dövrü Türk dövrüdür. 
İslam türklüklə payidar oluyor, aləmi-İslamda Hinddən Misirə qədər İran 
da daxil olduğu halda nə qədər müstəqil və nimmüstəqil hökmdar varsa, hə-
man cümləsi Türk nəslindəndir, içlərində bir fars yoxdur. Çünki hökm və 
idarə edə bilmək bir müddətdən bəri türklərə vergi olmuşdur”.593  

Bu baxımdan İslam aləmində yeniliklə köhnəlik məsələsinin, hür-
riyyət və məşrutiyyət anlayışlarının bütün müsəlman xalqları, onların ziya-
lıları üçün bənzər mahiyyət daşıdığını iddia etmək doğru deyildir. Ə.Hü-
seynzadənin təbrincə desək, müsəlman xalqları olmasına baxmayaraq milli 
adət-ənənələrə, inqilabi yeniliklərə, dində islahatlara və digər məsələlərə 
farslar, türklər və ərəblərin baxışları fərqlidir. 

Bu baxımdan özünü geriyəpərəstlərlə, diktatura tərəfdarları ilə hür-
riyyət aşiqləri, Konstitusiya tərəfdarları arasındakı mübarizədə sonuncula-
rın yanında olduğunu bəyan etməklə yanaşı Hüseynzadə, İslam aləmində 
sonuncuların birincilər üzərində hansı yolla qalib gəlməsi məsələsində fikir 
ixtilaflarının olmasını da təbii qəbul edirdi.594 O, yaxşı anlayırdı ki, hər daim 
Yer kürəsində və onun üzərindəki məxluqatda, bəşəriyyətdə dəyişikliklər iki 
yolla: 1) inqilab (dəyişiklik birdən birə baş verib, onun üzərində yeni key-
fiyyətli bazis və üst qurum yaranır), və 2) təkamüllə  (dəyişiklik təkamül yo-
luyla tədricilə baş verib yeni bazis və üstqurumları ortaya qoymuşdur) baş 
vermişdir. Bu baxımdan bəşəriyyət tarixində də iki böyük: 1) protestantlıq 
kimi dini inqilab, və 2) Fransada hüquqi-bəşərin elanı ilə siyasi inqilablar 
baş vermişdir. O, yazırdı: “Aləmi-İslam bu iki inqilabın heç birindən mütəə-
sir olmuyub, hali-sabiqində davam edib durdu. Vaqiən İslam məmləkətlə-
rində ara-sıra yeni-yeni məzhəblər törədi. Lakin bu məzhəblərin törəməsi 
İslam üçün əslən və qətən inqilab sayılamaz. Çünki inqilab dini, yeni məz-
həb çıxarmaqda deyil, bəlkə həqayiqi-əvvəliyyeyi-diniyyeyi əqəliyyətin əlin-
dən xilas edib ümumin, külliyyəti-əhalinin mali etməklə olur. Protestantlıq 
böylə yapdı”.595 

Osmanlı türkləri inqilab məsələsində ingilislər kimi təkamül yolu 
tutduğu halda, ancaq “İran” xalqları haqqında eyni fikirləri söyləmək çətin-
dir. O, yazırdı: “İran camaatı bir iki əsrdən bəri təkamül yolunda bir addım 
belə atmamış olduqlarından bu gün bəşəriyyətin ən geridə qalan bir üzvü 
bulunurlar. Şimdi ayılıb özlərini hər tərəfdən qayət hail dalğalara, girdablara 
məruz görüncə sələmi-təkamüli tədricən çıxmaqdan isə inqilab sıçrayış ilə 

 
593 Yenə orada, s.183  
594 Hüseynzadə Ə. “Həyat”ın sənəyi-dövriyyəsi // Az ərbaycan mətbuat tarixi antologiyası. 
İki cilddə, 1-ci cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2010, s.100 
595 Hüseynzadə Ə. Qırımızı qaranlıqlar içində yaşıl işıqlar. Bakı: Azərnəşr, 1996, s.165 



 

212 
 

nicat yolu aramağa məcbur oldular. Zatən, inqilabdan başqa da çarələri yox-
dur. Çünki təkamül yolunu tutmaq artıq gecdir. İran mükəmməl bir inqila-
ba müvəffəq olmazsa, məhv olduğu gündür”.596 Onun fikrincə, “İran” inqi-
labı dini, siyasi və ictimai olmalıdır. Belə ki, dini inqilab İslam birliyini, siyasi 
inqilab məşrutiyyəti, ictimai inqilab isə sosial bərabərliyi və təkamül yolunu 
tutmağı təmin etməlidir.597 

“İran”da baş verən inqilabda isə “ingilislərin barmağı”ndan çox Ru-
siya inqilabının təsiri və ictimai həddi-buluğa yetişmələri ilə bağlıdır. So-
nuncu amildə iki vasitə: 1) iranlı tacirlərin daha çox Rusiya ilə ticarət etmə-
ləri, və 2) qövmiyyətlə bağlıdır. Belə ki, Rusiya müsəlmanlarının bir qismi 
ilə ya naşı, “İran”ın Qu zey Azər baycan qi təsi də da xil omaq la çoxu 
türkdür.598 

Beləliklə, Ə.Hüseynzadə belə bir qənaətə gəlirdi ki, inqilab məsələ-
sində sağ tərəfdə durub mühafizəkarlıq edənlərə nisbətdə sol tərəfdəkilərə 
ümid daha çoxdur: “Sola! Çünki bu dəfə uçurum, girdab, girdabi-hail sağ 
tərəfdədir. Əlhəzər, mühafizəkar bəylərin, köhnə fikirli, ya fikirsiz ağaların, 
kavpərəst, dünyapərəst sərmayədarların, korpərəst, axirətpərəst, lakin yenə 
sərmayəpərəst mollaların, keşişlərin, kiçik əqilli, böyük hiyləli, mürvvətsiz, 
insafsız, vicdansız, münafiq, fitnəçi, provakator “bürokratların”, “divanişin-
lərin”, ümum əsarət və istibdad qullarının çəkdikləri, sürüklədikləri sağ tə-
rəfdən! Uçurum oradadır!... Fərasət, zəka, ağıl, elm, tədbir, insaf, mürvvət, 
nicat, səlamət həp sol tərəfdədir!”.599 O, daha sonra yazırdı: “Sağ tərəfdə bir 
uçurum hazırlanmışdır ki, əjdaha kimi ağzını açıb bütün cəmaətləri, bütün 
qövm millətləri, dinləri ilə, dillərilə, elm və məarifləri ilə, sənətləri və kəsbü 
karları ilə bəl və nabüd etməyə amadədir!.. Sol tərəf isə Rusiya üçün, Rusiya 
imperatorluğu üçün, xeyr, bütün aləmi-bəşəriyyət üçün bir dövri-cəddid, 
bir səadəti-ümumiyyə dövri-cədidi ehzar eyliyor. Bu səadəti-ümumiyyə, bu 
dövri-cəddid həqiqi bir dövri-cəddid olacaqdır”.600 

Ancaq cəmiyyəti radikal dəyişikliklərə çağıran sol qüvvələri əvvəlcə 
təqdir edən Ə.Hüseynzadə ifrata varmalarından dolayı çox keçmədən də 
onları tənqid edirdi: “Solumuzda duranlar isə rəqiblərimizi kor-koranə təq-
lid edərək birdən-birə sıçramaq, özlərini qorxulu girdablara, uçurumlara at-
maq istəyirlər! Hər iki tərəfdən əlhəzər! Birincilər (geriyəpərəst mühafizə-
karlar-F.Ə.) İs lam dininin ruhuna vaqif olmayaraq öz zövq və həvəslərinə 
müvafiq bir halətdə qaldığını xəyal edirlər. İkincilər (ifrat tərəqqiçilər-F.Ə.) 
isə zənn edirlər ki, İslamda mədəniyyətə, tərəqqi və təkamülə xidmət edəcək 

 
596 Yenə orada, s.166 
597Yenə orada, s.166-167 
598Yenə orada, s.62 
599 Hüseynzadə Ə. Türklər kimdir və kimlərdən ibarətdir? Bakı, Mütərcim, 1997,s.192 
600 Yenə orada,s.192 



 

213 
 

bir şey yoxdur. Avropa cəhətindən əsən bütün yellər, hətta zəhərli yellər be-
lə şəfabəxşdir. Bunlar bütün bu maddiyunluğun (materializmin), dəhriyun-
luğun (ateizmin), iştirakiyunluğun (sosializmin) mahiyyətlərinə özləri belə 
agah olmadan bu təriqəti-fəlsəfiyyələri nəşrə çalışıyorlar”.601 Bu baxımdan 
keçmişi ideallaşdıran mühafizəkarlar kimi, İslamı tərəqqiyə əngəl olaraq gö-
rən ifrat tərəqqiçilər də yanılırlar. “Müsəlmanlıqda günah yoxdur” deyən, 
Əli bəyə görə eyibi İslamın zatında deyil, müsəlmanların öz əməllərində ax-
tarmaq lazımdır.602 

Əli bəy Hüseynzadə ifrat mühafizəkarlar və ifrat tərəqqiçilərə mü-
nasibətdə Ə.Ağaoğlu ilə təxminən eyni mövqe tutmuş, özlərini ayrıca bir 
müstəqil xəttin tərəfdarı kimi qələmə vermişlər. Sadəcə, yuxarıdakı bölgüdə 
ziddiyyətli və mübahisə doğuran məqam odur ki, Ağaoğlu və Hüseynzadə 
ifrat mühafizəkarlar və tərəqqiçilər arasında orta mövqe tutanları ilk vaxtlar-
da fərqli anlayışlarla (“panislamistlər”, “mötədil tərəqqipərvərlər”) adlan-
dırmışlar. Ağaoğlundan fərqli olaraq Hü seynzadə “panislamizm” deyil, 
“mötədil tərəqqipərvərlər” məfhumundan istifadə etmişdir.603 

Əli bəy Hüseynzadə “mötədil tərəqqipərvərləri” milli birlik yarat-
maqda ittiham edən marksist-leninçilərə, daşnaklara cavab olaraq qeyd 
edirdi ki, Rusiya müsəlmanlarının, ya da türklərinin guya, “panislamizm” 
ideyası ətrafında ittifaq edərək Rusiya və Avropa üçün böyük təhlükə oldu-
ğu haqqında yazdıqları böhtandan başqa bir şey deyildir. “Panislamizm” 
kəlməsini ortaya atanlar şərqlilər deyil, qərblilərdir – deyən Hüseynzadəyə 
görə İslam dünyası o qədər müttəfiqdir ki, “panislamizm” kimi bir əcnəbi 
kəlməsi icad edib yenidən ittihad və ittifaq etməyə əsla ehtiyacları yoxdur. 
Onun fik rincə, əslində qərbliləri qorxudan “İttihadi-İslam” deyil, İs lam 
dünyasının qəflət yuxusundan oyanıb tərəqqiyə, maarifə üz tutmalarıdır.604 
Beləliklə, Ə.Hüseynzadə bir tərəfdən “panislamizm” və “pantürkizm” devi-
zini əldə bayraq edərək xristian dünyasını (Ru siya və Avropanı) təhlükə 
gözlədiyini iddia edən xristian millətçilərə (rus, erməni və b.), digər tərəf-
dən milli-dini ideyaları sinfi mübarizənin əleyhinə olduğunu irəli sürən ifrat 
tərəqqiçilərə, yəni marksist-leninçilərə qarşı mübarizə aparmışdır.  

Onun fikrincə, ifrat mühafizəkarlar və tərəqqiçilərlə mübarizədə öz 
təşkilatı və proqramı ilə çıxış etməli olan mötədil qüvvələr, o cümlədən 
“gənc türklər” “köhnə” türklərin, ifrat mühafizəkarların üç yanlışını: 1) sün-
niliyi şiəliyi ayrı-ayrı hesab edib məzhəbçiliklə islamiyyəti parçalamamalı, 
2) xilafəti isə islamiyyətdən ayırmağı bacarmalı, 3) türklüyü yalnız osman-

 
601 Hüseynzadə Əli bəy. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.34 
602 Hüseynzadə Əli bəy. Ey qələm // Azərbaycan mətbuat tarixi antologiyası. İki cilddə, 1-ci 

cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2010, s.103 
603 Hüseynzadə Əli bəy. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.34 
604 Yenə orada, s.73-74 



 

214 
 

lılıqdan, Osmanlı sülaləsindən ibarət görməməli, təkrar etməməlidir. O, ya-
zırdı: “Bizim isə aləmi-İslamda, ya aləmi-Ətrakdə (Türk aləmində-F.Ə.) 
əhəmiyyət verdiyimiz, rəbti-qəlb etdiyimiz, meylü-məhəbbət bağladığımız 
şey nə məzhəbdir, nə xilafətdir və nə də filan, ya filan sülaleyi-hökmdaridir. 
Bunların heç biri deyildir, bunu bir kərə anlamalıdır. Bizim sevdiyimiz, rəb-
ti-qəlbi-məhəbbət etdiyimiz şey nərədə olursa-olsun ancaq dindaşlarımız və 
həmcinslərimiz olan millət və cəmaətdir. Əfradi-nasdən ibarət millət və cə-
maətdir. Qurani-məciddən, əhadisi-nəbəviyyədən ayrılmayan hansı höku-
məti-İslamiyyə, hansı sülaleyi-hökmdari olursa-olsun, ədalət, hürriyyət və 
qanuni-əsasi sayəsində müsəlmanlardan və müsəlmanlar miyanında türk-
lərdən ibarət cəmaəti, milləti təriqi-tərəqqi və mədəniyyətə sövq edərsə, bi-
zim də, meylü-məhəbbətimiz o tərəfə olur. Quru xilafət ünvanlarının, sülalə 
şöhrətlərinin təfriqeyi-məzhəb mübahisələrinin vəqti keçmişdir”.605 Belə 
bir mürəkkəb şəraitdə mötədil qüvvələr, o cümlədən “Gənc türklər” yalnız 
öz təşkilat və proqramı ilə hərəkət etməlidir. O, yazırdı: “Ancaq biz arzu 
edərdik ki, müsəlmanların özlərinə məxsus bir proqram və firqəsi olsun və 
o firqədə müsəlmanların və bilxassə Türk və Tatarların  hər növ müsavat və 
hürriyyətləri ilə bərabər hüquqi-qövmiyyə, lisaniyyə və diniyyələrini təmin 
edən sair firqələrə iltihaq etsin. Bizim üçün nicat, hər növ hürriyyət və hü-
quqi-müsavat tələb edən firqələrlə birləşməkdədir”.606 

O, haqlı olaraq hesab edirdi ki, “yeni türklər”, mötədil tərəqqipər-
vər öz təşkilatlarını və proqramlarını ortaya qoymaq, onu gerçəkləşdirmək 
yolunda da özləri fədakar olmalı, yeni fədailər yetişdirməlidir. Fədailər isə 
yuxarı sçırayan murdarlıqlardan qorxmamalı, “türk qanlı, müsəlman etiqad-
lı, firəng fikirli, Avropa qiyafətli”607 prinsiplərindən çıxış etməli, yeri gələndə 
ingilislər və amerikanlar kimi praqmatik, yaponlar kimi uzlaşdırıcı olmalı-
dırlar. 

İkin cisi, islamçılıqla türkçülüyün vəhdətindən çıxış edib onların 
bir-birinə qarşı qoyulmasına yol verməmək məsələsinə gəlincə, Hüseynza-
də hələ, 1904-cü ilin noyabrında Misirdəki “Türk” qəzetinə göndərdiyi mə-
qaləsində, bəzi istisnaları nəzərə almasaq, əsasən Y.Akçuranın “Üç tərzi-si-
yasət”dəki ideyalar ilə razılaşmışdır. Belə ki, Hüseynzadə də Akçura kimi 
“osmanlı milləti” ideyasını rədd edərək, əsas diqqəti müasir ruhlu islamçılıq 
və türkçülük üzərində cəmləşdirmiş, yeni ideyanın onların bütövlüyü ətra-
fında yaranmasını vacib saymışdır. Sadəcə, burada Hüseynzadə Akçuranın 
“üçlü” proqramında islamçılıq və türkçülüyün vəhdəti halından kənara çı-
xarılaraq, ayrı-ayrılıqda götürülüb fərqli ideyalar kimi siyasiləşdirilməsinə 
etiraz etmişdir. O, yazırdı: “Süni olaraq ayrıca pantürkizm, panislamizm ad-

 
605 Hüseynzadə Ə. Qırımızı qaranlıqlar içində yaşıl işıqlar. Bakı: Azərnəşr, 1996, s.59  
606 Yenə orada, s.80  
607 Yenə orada, s.176  



 

215 
 

ları ilə məslək icadına nə lüzum vardır?”.608 

Ə.Hüseynzadə ilk dövrlərdə mədəni türkçülük və islamçılıqdan çı-
xış edərək, hər ikisinin bütövlüyündən çıxış etməyə çalışsa da, ancaq onu da 
yaxşı anlayırdı ki, türklərin həyatında türkçülüyun, turançılığın daha çox ro-
lu vardır. Bu baxımdan Hüseynzadə siyasi cəhətdən İslamı və Türklüyü bü-
töv şəkildə gördüyünü ifadə etsə də, mədəni cəhətdən Türk millətinin is-
lamlıqları qədər türklüklərini də sözün həqiqi mənasında dərk etmələrini 
vacib saymışdı: “Müsəlmanlar və özəlliklə türklər, hər yerdə olursa olsun, 
istər Osmanlıda, istər Türküstanda, istər Baykal gölü ətrafında, ya Qaraqo-
rum civarında olsun, bir-birlərini tanıyacaq, sünnilik, şiəlik və daha bilməm 
nəlik adları ilə məzhəb təəssübünü azaldıb “Qurani-Kərimi” anlatmağa qey-
rət edəcək, dinin əsasının Quran olduğunu biləcək olurlarsa, əl verməz-
mi?”.609 Bir millət üçün hər şeydən əvvəl arzu ediləcək qüvvətdir ki, bir mil-
lətin qüvvət qazanması da eyni fikirli adamlar arasında mənəvi dəyərlərin 
inkişafı, qarşılıqlı sevginin artması ilə bağlıdır.  

Deməli, 1-ci Ru siya inqilabına qədər (1905) “Məktubi-məxsus” 
yazısından da göründüyü kimi, Ə.Hüseynzadə əsasən türkçülüklə islamçılı-
ğın vəhdətindən çıxış etməklə yanaşı, bəzi hallarda türkçülüyü, hətta turan-
çılığı bir qədər önə çəkmək hissi güclü olmuşdu:   

Sizlərsiz ey qövmi-macar, bizlərə ixfvan, 

Əcdadımızın müştərəkən mənşəyi Turan! 

Bir dindəyiz biz, həpimiz haqpərəstan;  

Mümkünmü bizi ayırsın İncil ilə Quran?610 

Bu kimi milli yazılarına və şeirlərinə görə, ilk turançı hesab olunan 
Ə.Hüseynzadənin, ancaq ilk dövrlərdə turançılığı şiddət və qətiyyətlə mü-
dafiə etmədiyi iddia olunur.611 Azər Turan haqlı olaraq hesab etsə də ki, 
Ə.Turan 1890-cı illərdən turançılığı alovlandırmış, yenidən diriliş bayrağını 
qaldırmışdır,612 bütün hallarda Ə.Hüseynzadədə türkçülük fəaliyyəti daha 
qabarıq şəkildə Rusiya-Yaponiya müharibəsi ərəfəsində və həmin dövrdə 
meydana çıxmışdır. 613 Bu dövrdən etibarən o, fasiləsiz olaraq “ümmət” və 
“millət” anlayışlarını bir-birindən fərqləndirmiş, sonuncu məfhuma elmi 

 
608 Hüseynzadə Əli bəy. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.30 
609 Yenə orada, s.30 
610 Yenə orada, s.32 
611 Akçura Yusif. Türkçülüyün tarixi. Bakı, Qanun, 2010, s.205 
612 Turan Az ər. Əli b əy Hüseynzadə (həyatı, mübarizəsi, yaradıcılığı və şəcərəsi). Bakı, 

“Letterpress”, 2014, s.38-39 
613 Akçura Yusif. Türkçülüyün tarixi. Bakı, Qanun, 2010, s.208 



 

216 
 

dəqiqlik, konkretlik gətirməyə çalışmışdır.614 

Xüsusilə də, Hüseynzadə çağdaş ruhlu islamçılıq və türkçülüyün  
vəhdəti ideyasını və siyasi türklüyə keçidi “Həyat” (1905-1906) qəzetindəki 
məqalələrində davam etdirmiş, daha sonra “Füyuzat” jurnalında (1906-
1907) “türk qanlı, müsəlman etiqadlı, firəng fikirli və Avropa qiyafətli bir 
fədai olalım” - deməklə, bütün Türk xalqlarının ortaq məfkurəsinə çevrilən 
“türkləşmək, islamlaşmaq və müasirləşmək” formulunun təməlini qoymuş-
dur. 

Əli bəy Hüseynzadənin türkçülük baxışları onun Quzey Azərbay-
canda olduğu dönəmdə “Həyat” qəzetində yazdığı məqalələrində türklərin 
etnoqrafiyasına, dilinə, mədəniyyətinə, qədim dini-fəlsəfi təlimlərinə, ümu-
milikdə Türk xalqlarının tarixinə həsr etdiyi yazılarda özünü ortaya qoy-
muşdur. Bu qəzetdəki yazılarında “tatar” adlı millətin olmadığını, kırımlıla-
rın, orenburqların, kazanlıların da digər türklər kimi türk oğlu türk olduğu-
nu vurğulamaqla,615 Ə.Hüseynzadə islamçılığın və türklüyün ayrı-ayrılıqda 
dərkini də vacib hesab etmişdir. O, yazırdı: “Müsəlmanız, onun üçün dün-
yanın hər nərəsində xeyirxahı bulunduğumuz din qardaşlarımız tərəqqi etsə 
biz o tərəqqiyi əz canü dil alqışlarız! Türküz, ona görə də türküz. Türkün 
hər yerdə tərəqqi və təkamül ilə məsud olmasını arzu ediriz”.616 

Ə.Hüseynzadə nə qədər milli-dini vəhdətdən çıxış etsə də, Türk 
xalqlarının daha çox türklük nüvəsində dirçəlməsini və birliyini vacib say-
mışdır. Bu anlamda onun “Türklər kimdir və kimlərdən ibarətdir?” əsəri 
Tu rançılığa, Türk-Tu ran mədəniyyətinə konseptual bir girişdir. Çünki bu 
əsərdə “əcdadımızın müştərək mənşəyi Turan”a işıq tutulmağa cəhd göstə-
rilib, Türk xalqlarının Tu ran mədəniyyətində, Turan dil ailəsində yeri və ro-
lu tədqiq olunmuşdur.  

Onun Türk fəlsəfəsi ilə bağlı milli iş lərindən birincisi , 
Türk/Turan tarixindəki şəxsiyyətlərə baxışdır. Əli bəy Hüseynzadə üçün 
Osmanlı dövlətinin başçısı sultan Səlim və Səfəvilərin başçısı Şah İsmayıla 
münasibət əsil Türk bilgəsinin baxışıdır: “Şah İsmayıl heç bir zaman ümum-
müsəlman düşmənlərinə şikayət edəcək qədər bir zilli irtikab etməmiş idi. 
Hər iki hökmdar (Sultan Səlim və Şah İsmayıl nəzərdə tutulur) qılıncları ilə 
bütün Avropanı titrədir, bir qüvvət və sərvətə malik idilər”.617  

Əli bəy Hü seynzadə çox haqlı olaraq “monqol-tatar” adı altında 
Türk tarixindən uzaq tutulan çingizililərə, teymurilərə sahib çıxırdı. O, ya-
zırdı: “Çingiz fütuhatından sonra Türk əqvam və məmalikinin bir qismi bu 

 
614 Balayev Aydın. Məmməd Əmin R əsulzadə (1884-1955). Bakı, “Adiloğlu” nəşriyyatı, 
2011, s.37 
615 Hüseynzadə Əli bəy. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.30-31 
616 Yenə orada, s.35 
617 Hüseynzadə Ə. Qırımızı qaranlıqlar içində yaşıl işıqlar. Bakı: Azərnəşr, 1996,s.186 



 

217 
 

cahangirin ordularında bulunan türk-moğol komandaları səhvən tatar na-
milə yad olunmağa başladı. Bu səhvə başlıca islavlar səbəb oldu. Çünki bun-
lar Çingiz qoşununun bir əksəriyyəti-əzimə etibarilə türk olduğunu anlama-
yıb ancaq əsgərin sərkərdələrini nəzri-etibara almış idilər. Halbuki fəth olu-
nan ərazinin əhaliyyi-turaniyyəsini zatən minəlqədəm türk, bu əraziyi fəth 
edən əsgərlər türk, bunları təqib edən mühacirlər türk, Çin gizin özü türk, 
türkün bir qisminə, bir şivəsinə, bir dövr tarixinə namını verən oğlu Çığatay, 
yaxud özbək türklərinə nam verən digər oğlu Cuci kimi həp türk oğlu türk 
idilər. Çingiz ümuri-dövləti üçün moğalların deyil, uyğurların, yəni qədim 
türklərin xətt və lisanlarını qəbul etmiş olduğu da cümləcə məlum bir key-
fiyyətdir”.618 

Əli bəy Hü seynzadənin Türk fəlsəfəsində ikinci məsələ, Tu ran 
mədəniyyətinin nüvəsi olan türklərin qədim zamanlarda əsasən təbiətə, tə-
biət sirlərinə pərəstişdən ibarət bulunan “şamanizm”ə (əslində qamlığa) və 
tanrıçılığa inanmalarını izah etməkdir. Onun fikrincə, “şamanizm” bəzi 
Qamların ya da “şaman”ların şarlatanlığı sayəsində sonralar bütpərəstlik də-
rəcəsinə düşdüyü zamanlarda belə,619 ancaq bu bütpərəstlik, həmin dövrlər-
də bir o qədər qaba olmayıb Misir, yaxud da Yunan qədim məzhəbləri kimi 
xurafat səviyyəsinə enməmişdir.620 O, türklərin ilkin inanclarında oda olan 
sitayişlərini şaman, ya da qamlarla bağlayıb, İranlıların gəlişindən sonra or-
taya çıxan zərdüştilərin atəşpərəstliyə aid olmamasına diqqət çəkmişdir: 
“Nura pərəstiş guya İyzədə (Hörmüzə – F.Ə.) pərəstiş demək olduğundan 
Zərdüşt məzhəbinin başçıları tərəfindən axırda qaba bir atəşpərəstliyə çev-
rildi. Atəşpərəstlik isə zatən yuxarıda qeyd olunan şaman (əslində Qamlıq – 
F.Ə.) məzhəbində də var idi. Bir çox adətimiz bu dövrlərdən qalmadır. Mə-
sələn, axır çərşənbələrdə atəş yandırıb üzərindən atılmamız və sairə”.621 

Əli bəy Hüseynzadənin də yazdığı kimi, bu gün türklərin, o cümlə-
dən Azərbaycan türklərinin Yaz bayramında təbiət ünsürləri (od, su, torpaq 
və hava) ilə bağlı keçirdiyi mərasimlərin kökü, mənşəyi də zərdüştiliyə deyil, 
şamanizmə/qamlığa gedib çıxır.622 Tanrıçılıqdan sonra isə İslam istisna ol-
maqla türklərin əksəriyyəti başqa dinlərə ciddi şəkildə meyil və istedad gös-
tərməmiş, göstərənlər isə öz etnik mənşələrini belə unutmuşlar. Ancaq mü-
səlman türklər həm İslam aləminin mühüm bir istinadgahına çevrilmiş, 
həm də öz tayfa və milliyyətlərini qoruyub-saxlamışlar.623 O, yazırdı: “Türk 
qəvaidi o qədər sadə, o qədər gözəl və məntiqə müvafiqdir ki, onunla ülfət 
edən türk heç bir vaxt anı tərk eləyib, ərəbin qəvaidini qəbul edəməyəcəyi 

 
618 Hüseynzadə Ə. Türklər kimdir və kimlərdən ibarətdir? Bakı, Mütərcim, 1997,s.217 
619 Hüseynzadə Ə. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Şərq-Qərb, 2007, s. 54 
620 Yenə orada, s. 64 
621 Yenə orada, s. 55 
622 Yenə orada, s. 55 
623 Yenə orada, s.57 



 

218 
 

aşkar idi. İştə bu növ səbəblərdəndir ki, türklər dini-mübini-İslamı öz ruh və 
mənəviyyatlarından nəban etmiş kimi bir şövqi-əzim ilə dərağuş edib onun 
qəvi bir nigəhbanı olmuş olduqları halda, əsla ərəbləşmədilər və qövmiyəti-
nəcibəyi-əsliyyələri mühafizə edə bilib, ancaq o yolda tərəqqiyyata məzhər 
olmağa başladılar”.624 

Əli bəy Hüseynzadənin Türk/Turan fəlsəfəsi ilə bağlı üçüncü 
məsələ, İslam dininə tapınmış türklərin həm müsəlman aləminin mühüm 
bir istinadgahına çevrilməsini, həm də öz tayfa və milliyyətlərini qoruyub-
saxlamasını, bu zaman ərəblərdən (samilərdən) və iranlılardan 
(ariyanlardan) fərqliliklərini ifadə etməkdir. Ona görə buna birinci səbəb 
ərəblər kimi türklərin də böyük bir millət olub, eyni zamanda Ərəbistandan 
uzaq yaşamaları göstərilsə də, əsas ikinci səbəbdir ki, türklərin dilinin əsasını 
Tu ran dil ailəsi, ərəblərin dilini isə Sami dil ailəsi təşkil edir.625 Bu məsələ ilə 
bağlı Azər Turan yazır: “Tarixən bir dində qərar tuta bilməyən türklərin 
etiqad dünyasında davamlı sabitlik islamiyyətin zühurundan sonra baş 
verdi. Başqa dinlərə meyil etməyən türklər milli kimliklərini, etnik yapılarını 
yalnız İslam dininin vasitəsilə qoruya bildilər, digər tərəfdən də islamlaşsalar 
da ərəbləşmədilər. İslamı qəbul edəndən sonra milliyyətlərini qoruya 
bilməyib ərəbləşən Şimali Afrika, Suriya və Mesopotomiya (Əlcəzirə) 
xalqlarından fərqli olaraq, türklərin öz milli varlığın ı qoruyub saxlaya 
bilməsinin tək səbəbini Ə.Hüseynzadə hər şeydən əvvəl, Türk dilinin 
qüdrətində görürdü. Əli bəyin qənaətinə görə, Turan və Saminin siyasi və 
məfkurəvi çarpışması öncə dil meydanında baş verib. Türk dilinin qaydası 
Sami dillərinin qaydasına o qədər zidd olub ki, Saminin qamusundan, 
lüğətindən götürdüyü gen-bol sözlərə rəğmən, Turanın ahəngi Saminin 
ahəngini həzm edə bilməyib”.626 

Deməli, Hüseynzadə birmənalı şəkildə Turanın Ariyanlar və Sami-
lərlə yanaşı, böyük bir əzəmətə malik olmasını ifadə etmişdir. Türklərlə fars-
ların adət-ənənələri arasındakı fərqləri də otaya qoyan Turançılığın ideolo-
qu bildiridi ki, Qacarlarda yaşayan türklərin böyük qismi də məhz Turana 
bağlı Azərbaycan türkləridir. Əli bəy Hü seynzadə “Füyuzat” jurnalında 
“İran-Tu ran” məsələsinə aydınlıq gətirmək üçün yazırdı ki, Fir dovsinin 
“Şahnamə”də “İran”ın tarixi və “İran”ı idarə edən sülalələrlə bağlı bəhs etdi-
yi əfsanələr qədim hind hekayələrindən götürülmüşdür: “Bu hekayələrin 
nəhayət, Hindistandan uzaqlaşdırılan Zərdüşt tərəfindən İrana gətirildiyi 
zənn olunuyor. Çünki Pişdadiyan əsatiri hökmdarlarının adları daha əvvəl 
qədim hind tarixində keçiyor”.627 

 
624 Hüseynzadə Ə. Türklər kimdir və kimlərdən ibarətdir? Bakı, Mütərcim,1997, s.226 
625 Hüseynzadə Əli bəy. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Şərq-Qərb, 2007,  səh. 57 
626Turan Az ər. Əli b əy Hüseynzadə (həyatı, mübarizəsi, yaradıcılığı və şəcərəsi). Bakı, 

“Letterpress”, 2014, s.96-97 
627 Hüseynzadə Ə. Qırımızı qaranlıqlar içində yaşıl işıqlar. Bakı: Azərnəşr, 1996,s.111 



 

219 
 

Ə.Hüseynzadə bu bilgini tanınmış Türk alimi Şəmsəddin Saminin 
“Qamusi-Elam” əsərindən götürmüşdür. Samiyə görə Zərdüşt brəhmənlə-
rin dinindən ayırılıb yeni məzhəb icad etdiyindən, vətənindən uzaqlaşdırıl-
mış və o, İrana gəlmiş şah Gəştasib tərəfindən himayə olunmuşdur. İranda 
yaşayan Zərdüşt qədim hind əsatirlərini (“Cəmşid”, “Zöhhak”, “Firudin” və 
b.) “iranlı”lara öyrətmiş, bu əsatirlər Zərdüştün tarixi kitabı “Zənd Aves-
ta”da da əks olunmuşdur.628 Deməli, Ş.Sami kimi Ə.Hüseynzadə də zərdüş-
tiliyi birmənalı şəkildə Hind-İran, Hind-Avropa mədəniyyətinə aid etmiş-
dir. O, “Siyasəti-Fürusət” əsərində isə yazırdı ki, Mənuçöhr, Nuzər və Əfra-
siyab (Astiyaq) Turan ya da Midiya padşahları olduqları halda, yalnız Kir-
lər, Daralar, Kambizlər İran hökmdarları olublar.629 

Bütün bunlarla yanaşı, o da, digər Türk aydınları kimi qavram ola-
raq bu ölkədən bəhs edərkən Qacarlar, Əfşarlar, Səfəvilər, Səlcuqlarla yana-
şı, onlara sinonim olaraq “İran”, “İran milləti”, “iranlı”, “İran tarixi” anlayış-
larından da istifadə etmişdir. Həmin dövrün təbliğatının nəticəsi olaraq, di-
gər aydınlarımız kimi bu anlayışlardan istifadə edən turançılığın ideoloqu, 
eyni zamanda bir Türk aydını olaraq “İran”a, “İran millət”inə olan sevgisinə 
aydınlıq gətirməyə çalışmışdır: “Bizim kimi ümum sair türklərin İrana olan 
məhəbbəti İranın şimalən həm türk, həm müsəlman, cənubən də ancaq mü-
səlman bulunduğu üçündür, yoxsa sadə farslıq üçün deyildir. İran farsları ilə 
bərabər bədəni-ümumi İslamda bir üzv bulunduqca bizim ona riayətimiz 
bir kamaldır. Lakin farslar İranı özləri ilə bərabər vücudi-İslamdən ayrı bir 
şey hesab etməyə və məzahibi-İslamiyyənin heç birinə qənaət etməyərək, 
yenidən Zərdüştü “təqdisə” və mədəniyyətini əhyaya qalxışdıqca bizim on-
larla heç bir əlaqəmiz olamaz. “Füyuzat”ın tutduğu yol türklük, müsəl-
manlıq və avropalılıqdır. Türk hissiyyatı ilə mütəhəssis, İslam dini ilə mü-
tədəyyin və Avropa mədəniyyəti-hazirəsilə mütəməddin olmaqdır. Yoxsa 
farslaşmaq, Zərdüştün sönmüş mədəniyyəti ilə mədəniləşmək deyildir. Şəh-
ərimizdə farsi lisanında çıxaraq üstü örtülü bir Şərq bürokratiyası qoxusu 
nəşr edən “Həqayiq” məcmuəsi “Həblülmətin” cərideyi-mötəbərəsindən 
ibrət alıb, anlamalı idi ki, farslığın, fars lisanının, fars əfkarının meydani-ic-
tahidi İranın cənubi ilə, Belucistan  və Hindistandır, yoxsa Azərbaycan, Qaf-
qaz, Rusiya  və ələlümum Baykal gölündən Afrika səhrayi-kəbirinə qədər 
imtidad edən Türk aləmi-müəzzəmi deyildir”.630 

Birincisi, Hüseynzadənin bu fikirlərindən belə bir nəticə çıxartmaq 
olar ki, türklərin, Türk aydınlarının “İran”a olan sevgisi “İran”ın quzeyinin 
türk-müsəlman, güneyindəki farsdillilərin isə müsəlman olmasına görədir. 
Əgər farsdillilər nə zamansa islamlıqdan imtina edərək zərdüştlüyə dönər-
lərsə, türklər birmənalı şəkildə onlardan ayrılacaqlar. Başqa sözlə, Hüseyn-

 
628 Yenə orada, s.220 
629 Hüseynzadə Əli bəy. Siyasəti-Fürusət. Bakı, Elm, 1994, s.66 
630Hüseynzadə Ə. Qırmızı qaranlıqlar içində yaşıl işıqlar. Bakı, Azərnəşr,1996, s.180 



 

220 
 

zadə “İran mədəniyyəti” adı altında zərdüştlük maskasına bürünmüş fars şo-
vinistlərinə demək istəyirdi ki, farslarla türkləri bir arada tutan “ortaq vətən” 
ya da fars mədəniyyət, fars dini (zərdüştlük), fars dili deyil, bu məsələdə əsas 
rol oynayan İslam dini və İslam mədəniyyətidir. Əgər farslar türklərlə onları 
birləşdirən əsas bağdan – İslam dini və İslam mədəniyyətindən uzaqlaşıb 
zərdüştlüyə, fars mədəniyyətinə üz tutmaq niyyətindədirlərsə Türklər onla-
rın yoluyla getməyəcəkdir, çünki türklərin öz yolu vardır.631 

“Atəşi-Zərdüştü heç bir vaxt təqdis edəmiyəcəyiz. Biz Zər düştə 
Budda və Konfusi ilə bərabər ancaq hörmət edə biləriz”632 deyən, Ə.Hü-
seynzadə şiəlik-cəfərilik məzhəbinin də “İran”ın, fars mədəniyyətinin adına 
çıxılmasına qəti etiraz edirdi. O, yazırdı: “Şimdi, şiə məzhəbini burada zikr 
etməməkdən istidlal edə bilərəm ki, onu İran ixtiraatından ədd ediyorsan! 
Lakin yanılyorsan, zikr etdiyin dörd məzhəb (hənəfilik, şafilik, hənbəlilik, 
maliklik – F.Ə.) ixtiraatdan mədud olamayacağı kimi, şiəlik də nə ixtiradır 
və nə də İran ixtirasıdır. Haqq bildiyimiz bu beş məzhəbin beşi də islamiy-
yətin ibtidayi – zühuruna qərib zamanlarda ya çox az sonra övsuq və o vaxt 
əldə bulunan mənbələrə istinadən ictihad yoluyla təşəkkül etmiş məzhəb-
lərdir. Ona görə də, ixtira deyil, ictihaddır! Onların cümləsi zahirən cüzi ix-
tilafat ilə bərabər, batinən eyni məqsədə xidmət edirlər. Həblülmətin – İs-
lamdan ayrılmazlar”.633 

İkincisi, Ə.Hüseynzadə farslara xəbərdarlıq edirdi ki, in di “İran” 
adlanan ərazi əsasən iki hissədən ibarətdir, onun da yalnız cənubunda fars-
lıq, fars dili, fars mədəniyyəti hakimdir. “İran”ın böyük bir hissəsində, o 
cümlədən Azərbaycanda, Xorasanda isə türklük, Türk dili, Türk mədəniy-
yəti mövcuddur ki, bu da, Baykaldan başlayıb Afrika səhralarına qədər geniş 
bir ərazidə hökm sürən Türk aləminin (Tu ranın) ayrılmaz bir hissəsidir. O, 
yazırdı: “Qövmiyyət bəhsinə gəlincə məlumdur ki, Rusiya əhalisinin bir qis-
mi türklərdən ibarət olduğu kimi, İranın da bütün cəhəti-şimaliyyəsi bilxas-
sə Azərbaycan qitəsi türkdür. İranın əyaləti-cənubiyyəsinə gəlincə burada 
sakin olan farsların adət, əxlaq və hətta lisanca türklərdən o qədər fərqləri 
yoxdur, hətta lisanca diyoruz, çünki hər iki dil müsəlmanlaşdığı üçün bir-
birlərinə o qədər təqərrüb etmişdir ki, cüzi bir himmətlə fars türkün, türk 
farsın lisanını anlaya bilir, çünki fərq lüğətlərdə olmayıb ancaq qəvaiddə-
dir... İran farslarının qanı türk və fars qanlarından ibarət olduğu kibi İran 
türklərinin də qanı eyni-ənasirdən mürəkkəbdir”.634 

Ə.Hüseynzadənin “ortaq din”dən sonra müəyyən qədər “ortaq 
yurd”, ortaq “dil”, “ortaq qan” məsələsi baxımından türklərlə farslar arasın-

 
631 Yenə orada, s.184 
632 Yenə orada, s.185 
633 Yenə orada, s.184 
634Yenə orada,s.62-63 



 

221 
 

da bərabərlik işarəsi qoyması da təsadüfi deyildi. Başqa sözlə, “İran” adlan-
dırılan bu ölkəyə farslardan çox türklərin haqlarının olduğunu, ancaq qay-
nayıb qarışma nəticəsində “iranlı” adını almış hər iki xalqın “İran”da eyni 
hüquqlara malik olmasına işarə edirdi. Bütün bunları nəzərə alaraq deyə bi-
lərik ki, Qacarlar süquta uğrayana qədər “İran” nə qədər farslara aid anlayış 
idisə, Turan da bir o qədər  türklərin idi. Üstəlik, ötən min il ərzində də 
Türk lər yalnız Tu randa deyil, farsdillilərin yaşadığı kiçik “Farsistan”da da 
hakim qüvvə idilər. Bu baxımdan indi “İran” adlanan ölkədə bəzi dövrlərdə 
yazı dili türkcə ilə yanaşı, farsca olsa da, bütün hallarda dövlət idarəetməsi 
türklərin əlində olmuşdu. Bir Türk döv ləti zamanı gələndə gedər, digər 
Türk dövləti onun sülaləsinin yerində Turanda, o cümlədən kiçik “Farsis-
tan”da hakim olurdu. Bunu, artıq Türk olmayan bütün millətlər, etnoslar o 
cümlədən irandillilər də təbii hal kimi qəbul etmişdilər.635 

Turançılıq fəlsəfəsi və Qərb mədəniyyəti. Beləliklə, Ə.Hüseyn-
zadənin siyasi-fəlsəfi ideyaları dörd xəttdə yekunlaşmışdır. Hər halda o, 
Çarlıq Rusiyası dumasındakı müsəlman millət vəkillərinə üzünü tutaraq on-
lardan aşağıdakılara əməl etməyi tövsiyyə etmişdir. O, yazırdı: “Biz İn sa-
nız:  Binaənəleyh hər şeydən əqdəm bütün Duma ilə bərabər bilafərq məz-
həb və qövmiyyət insanlığı, insanlıq hüququnu müdafiə ediniz. Məzlum 
olan sinifləri zalım siniflərin təcavüzatından azad etməyə çalışınız, müsava-
ti-tamamə istəyiniz. Yersiz, yurdsuz əkinçilərimizə, kəndlilərimizə yer-tor-
paq tələb edin, füqərayi-kasibəmizin şəraiti-təəyyüşünü təshihə çalışınız. 
Biz Qafqazlıyız: Qafqaz əhlinin öz ümuri-idarəsinə özü baxa bilmək üçün 
lazım gələn muxtariyyət tələb ediniz (Ye ri gəlmişkən, o, yazırdı ki, bütün 
Qafqaz xalqları, o cümlədən türklər əsarəti sevməyən, qul olmaqdansa köç 
edib azadlığa üstünlük verənlər, hətta əsir düşdükləri halda ağa olmağa ba-
caranlardırlar. Ancaq onların arasında Qafqaz türklərinin yeri ayrıdır: “Bən-
cə Qafqaz türkləri türklərin ən hürriyyətpərəstidir”636). Biz Müsəlmanız:  
Ona görə öz əqayidi-diniyyəmizdə hürriyyəti-vicdanımıza hər nə lazımsa 
onu istəyiniz, onu tələb ediniz. Biz Tür küz: Di limizin, lisanımızın tərəqqi-
sinə mane olan hər növ sədlərin, divarların yıxılmasına, rəf olunmasına qey-
rət ediniz!..”.637 

Ə.Hüseynzadənin türklərə çatdırmaq istədiyi digər bir fikir isə on-
dan ibarət idi ki, bu ideyaların mahiyyəti ilə ziddiyyət təşkil etməyən Avropa 
mədəniyyətinin təbliği də vacibdir. Ancaq Qərb mədəniyyətini mənimsə-
mək heç də müsəlmanların, türklərin avropalaşması, avropalıları təqlid et-
məsi anlamına gəlməməlidir: “Türkün irtidad edib firəngləşməsi firənglərin 
ya mürtədlərin tərəqqisi deməkdir, yoxsa türk, ya müsəlman tərəqqisi de-

 
635 Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər).  Üç cilddə, 

II cild (Birinci kitab). Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, s.212 
636 Hüseynzadə Ə. Türklər kimdir və kimlərdən ibarətdir? Bakı, Mütərcim, 1997,s.197 
637 Yenə orada, s.186 



 

222 
 

mək deyildir!”.638 

Yeri gəlmişkən, Hüseynzadə təzadlı görünsə də, bir müddət Os-
manlı sultanı II Əbdülhəmidi müstəbid, despot adlandırıb ona qarşı müxalif 
olan “Gənc türkləri” müdafiə etməklə yanaşı, ancaq sonuncuların həddən 
ziyadə ingilis “sevdası”nı da doğru saymamışdır: “Sultan Həmid isə az qalır 
ki, yeni türklərin fərqadi-canxəraşından bizar olub, ingilis kralının nəzdinə 
qaçsın. Yeni türklər isə zatən fələyin əlindən həp ingilis ölkəsinə qaçıyorlar... 
həp ingilis, ingilis, ingilis! Bir deyən yoxdur ki, canım, bu nə ingilisbazlıqdır? 
Aləmi-İslamın qoca bir bir nisfini qanlı bir biftek kimi bəl edən bu ingilislə-
rin nə olduqları halə anlaşılmadımı?”.639 O, yazırdı: “Şimdi bizə diyorlar ki, 
madam ki, ingilislər, firənglər, filanlar böylə imişlər, nə üçün siz də Səid pa-
şalar, Salarüddövlələr kimi “Füyuzat”ınızda ingilislərə, firənglərə müraciət 
ediyorsunuz. Ortaya gah Hötenin “Faust”unu, gah Şekspirin “Yuli Seza-
rı”nı, gah nə bilim hankı avropalının hankı əsərini çıxarıyorsunuz! “Avropa-
lılaşalım”, “firəngləşəlim” deyirsiniz?! Lakin ey qare, müraciətdən müraciə-
tə fərq vardır. Biz avropalıların ədəbiyyatlarına, sənayelərinə, ülum və maa-
riflərinə, kəşfiyyat və ixtiraatlarına müraciət etmək istəyiriz, özlərinə deyil. 
Biz istəyiriz ki, İslam ölkəsinə onların beyinləri, dimağları girsin, boğazları, 
mədələri girməsin. Biz istəriz ki, ölkəmiz onların beyinlərini həzm etsin. 
Yoxsa, mədələrində həzm olunmasın”.640 

O, yazırdı ki, bir gün qərblilərin mədəniyyət adı altında şərqlilərin 
başına açıdğı oyunlara görə cavab verəcəklərinə, yəni şərqlilərin sürətlə tə-
rəqqiyə başlayıb avropalıların özlərindən öyrəndiyi texnologiya sayəsində 
onları məğlub duruma gətirəcəklərinə heç də az ümid etmir: “Ah, o günlər! 
O günləri Şərq aləmi qəribən görəcəkmidir? Görərsə, əminəm ki, o cəhən-
nəm kənarına gətirə bildikləri hərifləri hər halda əfv edər. Heç bir vaxt cə-
hənnəmə atmaz. Bəlkə özlərini də, onları da cəhənnəm əzabından xilas ilə 
bütün aləmə həqiqi bir sülh və asayiş təmin edər. İttihad etməliyiz, ittihad. 
İttihada doğru tərəqqi etməliyiz! İttihad və tərəqqi edərsək, o günləri də gö-
rəriz. Avropanın kisveyi-mədəniyyətinə bürünən bir tağım vəhşi həriflərinə 
“Qələt etdim”, “Tövbə etdim, bir daha yapmam” da dedirtdiriz! Lakin o 
günlər gəlincəyə qədər həriflərin mədəniyyət naminə etmədikləri qəddarlıq 
qalmayacaqdır. Çünki haqq qüvətlinindir”.641 O, yazırdı: “...İslam arasında 
təfriqə salmaq üçün avropalıların əlində daha bir vasitə qalıyor ki, o da Şərq 
bürokratiyası ilə hö kuməti-mütləqələridir. Av ropa diplomatları Şərq də 
mütləqiyyətin bəqasını arzu ediyorlar. Çünki əvvəla, bir qaç kişidən mürək-
kəb idareyni-keyfiyyə heyətini hər zaman qolaylıqla əldə etmək və çaldıqları 
düdüklə istədikləri kimi oynatmaq mümkündür. Saniyən, idareyi-mütləqə-

 
638 Hüseynzadə Əli bəy. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.35 
639 Hüseynzadə Ə. Qırmızı qaranlıqlar içində yaşıl işıqlar. Bakı, Azərnəşr,1996, s.190 
640 Yenə orada, s.190 
641Yenə orada, s.188-189 



 

223 
 

də millət ilə hökumət yekdigərindən təbaüd etdiyindən açıq qalan məsafə 
hər növ fitnə və fəsada müsaid bir meydan oluyor”.642 

Türk bilgəmizə görə İslam aləmi tərəqqi edəndə də, etməyəndə də, 
müsəlman arasında birlik olanda da, olmayanda da Avropa tərəfindən daim 
tənqid olunub: “İttihad və ittifaq istəsək də, şikayət edərlər, nifaq və şiqaqa 
düçar olsaq da, şikayət edərlər! İttifaqımız bunlar üçün bir təhlükə, nifaqı-
mız yenə təhlükə. İttifaq etsək “panislamizm” adı qoyarlar”.643 Belə anlaşılır 
ki, avropalıların xoşuna getmək üçün ya məhv olmaq, ya da onların köləsi 
olmaq lazımdır. O, yazırdı: “Nə etməli? Ya boynumuza bir zənciri-əsarət 
salmalı! Zəncirin bir ucunu da əllərinə verməli, yaxud məhvü nabüd olmalı, 
vəssalam!.. Üç-dörd yüz milyon xalq ya əsarətdə, ya məhviyyətdə!.. Başqa 
heç nə!..”.644 

Bununla da, Ə.Hüseynzadə avropalaşmaq dedikdə, onun elm və 
texnologiyasını qəbulu etsə də, əxlaqi-mənəvi mahiyyətini  qəbul etməmiş-
dir. Başqa sözlə, o, yeniləşməyi zahirən Qərb mədəniyyəti, mahiyyət baxım-
dan İslam-Türk dəyərləri çərçivəsində görmüşdür. 

Hər halda, Hüseynzadə Qərb mədəniyyətini mənimsəməyi tövsiyə 
etməklə yanaşı, onların əsil niyyətlərini yaxşı bilirdi. Xüsusilə də, avropalıla-
rın aşkar və gizlində dəstəklədiyi mütərəqqi hadisə kimi görünən, “əlifba is-
lahatı” (ilk baxışda mütərəqqi mahiyyət daşıyan ərəb əlifbasında ya dəyişik-
liklərin edilməsi, ya da latın əlifbasına keçirilməsi Türk xalqlarını parçala-
mağa yönəlmişdir), “din islahatı” ideyaları altında əslində əsasən İslam və 
Türk xalqlarını parçalamağa yönəlmişdir. Bu səbəbdəndir ki, M.F.Axundza-
dənin, M.A.Şahtaxtlının  “əlifba və din islahatları”, Mirzə Kazım bəyin “dil 
islahatı” Avropa-Rusiya alimləri tərəfindən rəğbətlə qarşılanmış, onlara la-
zımı dəstəklər verilmişdir. Hüseynzadə bu “islahatlar”ın antislam, antitürk 
mahiyyətini görərək bildirmişdir ki, “əlifba islahatı”nın (Buna “din islaha-
tı”nı da əlavə etmək lazımdır. Sadəcə, o dövrdə Axundzadənin antislam ruh-
lu “Kəmalüdövlə məktubları” hamı kimi ona da məlum deyildi) tərəfdarla-
rının (Axundzadə, Şahtaxtlı və b.) Tif lisdən bunu bəyan etmələri çox dü-
şündürücüdür: “Üç yüz milyon İslamın əlifbasının altmış-yetmiş milyon 
türkün imlasını bir hökmi-qaraquşilə türkün, İslamın mərkəzindən uzaq 
olan yuvalarından birdən dəyişmək istəyirlər! Halbuki, böylə mühüm bir 
əmr üçün kəndilərində lazım gələn məlumatdan əsər belə yox! Türkün im-
lasını islahı üçün deyil, sərf və nəhvi mükəmməl bilmək, bəlkə bütün türklə-
rin tarixinə, ədəbiyyatına, etnoqrafiyasına, fonologiyasına haqqı ilə aşina 
bulunmaq tələb edər”.645 O,  xeyli dərəcədə haqlı idi ki, ortaq türkcədən ayrı 

 
642 Yenə orada, s.200 
643 Hüseynzadə Ə. Türklər kimdir və kimlərdən ibarətdir? Bakı, Mütərcim, 1997,s.159 
644 Yenə orada, s.160 
645 Hüseynzadə Ə. Seçilmiş əsərləri. İki ciddə II cild. Bakı, Çaşıoğlu, 2008, s.360 



 

224 
 

Azərbaycan türkcəsinin in kişafında, əlifba is lahatı məsələsində əvvəlcə 
Çarlıq, sonra Sovet Rusiyasının maraqlı və icraçı olmaları təsadüfi olmamış-
dır. Hər iki halda məqsəd Quzey Azərbaycanı Türk dünyasından, xüsusilə 
Güney Azərbaycan və Türkiyə türklərindən ayırmaq idi. Ona görə də Hü-
seynzadənin vaxtında ruslaşdırmaq, qərbliləşdirmək siyasətinə qarşı irəli 
sürdüyü “türkçülük” ideyasına haqq qazandırmamaq mümkün deyil. 

Y.Akçuraya görə Ə.Hüseynzadə “Qəzetimizin məsləki” məqaləsin-
də deyil, “Bizə hansı elmlər lazımdır?” mövzusu ətrafında gedən mübahisə-
lər əsasında yazdığı məqaləsində ilk dəfə, tərəqqipərvər islamçılığın və türk-
çülüyün əsasını təşkil edən “üçlü” (türlə.mə, islamlaşma və avropalaşma) 
düstura üz tutmuşdur; 646 bu “üçlü” düstur da çox keçmədən Türk aləminin 
hər tərəfinə yayılmış, xüsusilə Osmanlı Türkiyəsində Ziya Gökalp və başqa-
ları tərəfindən dəstəklənmişdir.647 

Hilmi Ziya Ülken yazır ki, Ə.Hüseynzadənin bu “üçlü” görüşü 
daha öncə, bir az bəlirsiz olaraq Ali Suavi tərəfindən irəli sürülüb müdafiə 
edilmişdir: “Fəqət Ali Suavi, hənüz Türkçülüyün oyanmadığı və Namiq 
Kamalın Osmanlı-İslam görüşünün hakim olduğu bir dövrdə yaşadığı üçün 
fikirləri unutulmuşdu. Əli bəy Hüseynzadənin təklifi tam zamanındaydı”. 
648 

Ümumiyyətlə, yeni dövrdə Türkçülük, İslamçılıq, Qərbçilik 
ideyalarının yaranması və inkişaf mərhələlərinə nəzər salsaq görərik ki, 19-
cu əsrin ikinci yarısında Türk aydını Əli Suavi bu “üçlüy”ün ilk işartılarını 
ortaya qoymağa çalışmışdır. Belə ki, Əli Suavi qərbləşməyin qızğın tərəfdarı 
olsa da, türkçülük və islamlıq məsələsini heç də birmənalı olaraq bir kənara 
buraxmamışdır. Hətta, deyə bilərik ki, Suavi türklük və islamlıqdan uzaq bir 
qərbləşmək tərəfdarı da olmamışdır. Çox yazıqlar olsun ki, Suavinin 
T ürklük və İslamlıq ideyalarına zidd olmayan Qərbləşmə, Qərb 
mədəniyyətini, yəni modern sivilizasiyanı mənimsəmək ideyaları öz 
dövründə və bir müddət də sonralar doğru anlaşılmamışdır. Belə ki, bəziləri 
Suavini radikal qərbçi kimi qələmə verərək onu daha çox islamçılığın və 
osmançılığın qatı əleyhdarı olaraq göstərməyə çalışmışlar. Üstəlik, bunun 
fonunda Suavinin türkçülük ideyaları da qərbçilik tezisinin kölgəsində 
qalmışdır. Bu anlamda Hilmi Ziya Ülken doğru yazır ki, Suavi islamlaşmaq, 
modern mədəniyyətə sahib olmaq və türkçülük məsələsində bir çox 
aydınlara öncüllük etmişdir.649 Sadəcə, Suavi Türkçülük, Qərbçilik və 
İslamçılıq ideyalarını formulə edə bilməmişdir. Ancaq bütün hallarda 

 
646 Akçura Yusif. Türkçülüyün tarixi. Bakı, Qanun, 2010,  səh.209 
647 Akçura Yusif. Gökalp Ziya bey hakkında hatıra ve mülahızalar. Türk yurdu, Cilt15-1, 

sayı164-3,  Ondördüncü sene, aralık 1924 
648 Ülken Hilmi Ziya. Türkiyede Çağdaş Düşünce Tarihi. İstanbul. Ülken. 2013, səh.337 
649 Ülken Hilmi Ziya. Türkiyede Çağdaş Düşünce Tarihi. İstanbul. Ülken. 2013, səh.91-115 



 

225 
 

Suavinin bu düşüncələri bir çox Türk düşünürlərinə o cümlədən də 
Gökalpa da təsirsiz ötüşməmişdir. 

Hesab edirik ki, Suavidən sonra isə Türkçülük, İslamçılıq və 
Qərbilik “üçlüyü”nə nisbətən  yaxınlaşan Quzey türklərindən Yusif Akçura 
olmuşdur. “Üç tərzi-siyasət” (1904) əsərində, siyasi-ideoloji türkçülüyün 
nəzəri əsaslarını işləyib hazırlayan Y. Akçura bildirirdi ki, irq üzərinə dayalı 
bir Türk siyasi milliyyəti meydana gətirmək fikri çox yenidir; indiyə qədər, 
başda Osmanlı olmaqla heç bir Türk dövlətlərində bu fikir olmamış, son 
zamanlarda İstanbulda meydana çıxan türk milliyyəti arzu edən kadrlar isə 
siyasi olmaqdan daha çox elmi mütəxəssislər (Ş.Sami, N.Asim, V.Çələbi və 
b.) olmuşdur650. “Nə olursa olsun, irqə dayalı bir siyasi milliyyət icadı fikri 
meyvələrini verir” deyən Yusif bəy açıq şəkildə “Osmanlı milləti” ideyasını 
rədd edir və əsas diqqəti Türkçülüyə (Türk birliyinə) və İslamçılığa (İslam 
birliyinə) yönəldirdi. Bunlar arasında hansına üstünlük verilməsi 
məsələsində müəyyən qədər tərəddüdlərinə baxmayaraq, Yusif bəy sonda 
belə qənaətə gəlir ki, bir çox səbəblərdən Türk dünyası, o cümlədən 
Osmanlı Türkiyəsi üçün də (xristian dövlətlərinin İslam birliyini 
istəməməsi və s.) İslam birliyi ilə müqayisədə Türk birliyi daha realdır651. 
Ancaq o, bu zaman “türklük siyasəti” ilə “Türk birliyi”ni, “İslam  siyasəti” ilə 
“İslam birliyi”ni birbirilə qarışdırmışdır. Akçura sonralar özü də etiraf edirdi 
ki, həmin anlayışlar fərqli mənalar daşıyır. Belə ki, Osmanlı dövlətinin öz 
daxilində Türklük və İslam siyasəti yürütməsi, onun xaricdə “panturanizm” 
və “panislamizm” tərəfdarı olması demək deyildir652. 

Bu “üçlü” düstur Ali Suavi, Yusuf Akçura və başqa Türk aydınları 
tərəfindən bu və ya digər tərəfindən toxunulsa da, ancaq onun bu formada 
orataya qoyulması Ə.Hüseynzadə tərəfindən baş vermişdi. Bu “üçlü” düstur 
da son ralar yal nız Tür kiyə t ürklüyü və Azər baycan türk lüyü deyil, 
bütövlükdə Türk dünyasında mühüm rol oynamışdır. Hər halda Ə.Hüseyn-
zadə 1900-1910-cu illərdə bu “üçlü” düsturu irəli sürərkən konkret nə Azər-
baycan və Azərbaycan türkçülüyünü, nə də Türkiyə və Türkiyə türkçülüyü-
nü nəzərdə tutmuşdur. O, həmin dövrdə nəzəri-fəlsəfi yönlü “üçlü” düstu-
runu bütün Türk-İslam dünyası üçün irəli sürmüş, ondan sonralar bütün 
Türk xalqları, o cümlədən Azərbaycan türkləri (M.Ə.Rəsulzadə və b.), Tür-
kiyə türkləri (Z.Gö kalp və b.) və başqa Türk xalqları eyni dərəcədə yarar-
lanmışdır. 

Osmanlı türk çülüyü: siyasi -ideoloji və mənəvi -mədəni. Əli 
bəy Hüseynzadə 1900-1910-cu illərdə milli və müasir ruhlu islamçılıqdan 
çıxış etsə də, bunun hədəflərinin qeyri-müəyyənliyini dərk etmiş və onunla 

 
650 Akçura Yusif. Üç-tarz-ı siyaset. Ankara, Kilit, 2012, 16-17 
651 Akçura Yusif. Türkçülüyün tarixi. Bakı, Qanun, 2010,  səh.192 
652 Akçura Yusif. Türkçülüyün tarixi. Bakı, Qanun, 2010,  səh.193 



 

226 
 

müqayisədə reallığa daha yaxın olan “osmanlı mərkəzli türkçülük” ideyasını 
irəli sürmüşdü. Hüseynzadə bütün müsəlmanların (ərəb, fars, türk və b.) 
“İslam birliyi”nin mümkün olmadığını yaxşı anladığı üçün, siyasi-ideoloji 
mənada diqqətini “Türk -İslam” birliyinə əsaslanan “Osmanlı türk çülü-
yü”nə yönəltmişdir. Bu isə, müəyyən qədər bütün türklərin Turan dövlətin-
də (turançılıq-“panturanizm”) birləşməsi ideyası ilə səsləşirdi. Bu baxımdan 
Hüseynzadənin “Osmanlı mərkəzli türkçülüyü-turançılığı” müdafiə etmə-
sində iki əsas faktor: 1) siyasi-ideoloji; 2) mənəvi-mədəni türkçülük mü-
hüm rol oynamışdır. Akçuranın təbrincə desək, İstanbulu İslam və Türk 
dünyasının siyasi-ideoloji mərkəzi kimi görən Hüseynzadə siyasətdə oldu-
ğu kimi, dil və ədəbiyyatda da, mərkəzi Osmanlı olmaq üzrə türkçülüyə, yə-
ni osmanlı türkçülüyünə, hətta panturançılığa təkan verən ilk ziyalıdır.653 

Ə.Hüseynzadə siyasi-ideoloji mənada “osmanlı milləti”, “osmanlı 
millətçiliyi”ni deyil, mərkəzi İstanbul olan “osmanlı türkçülüyü”nü müdafiə 
etmişdir. “Xüsusən “Füyuzat”da nəşr olunan məqalələrinin məzmun və bi-
çimindən Hüseynzadə Əli bəyin türk, türkçü, hətta Osmanlıçı olduğuna 
dərhal qərar verilir. Bütün türklər arasında Osmanlı türkcəsinin yayılmasını, 
bütün türklərin ədəbi dilinin Osmanlı türkcəsi olmasını istəyir və özü yazı-
larını olduqca təmiz Osmanlı ədəbi türkcəsi ilə, o zamanlar İstanbulda mö-
təbər yeni ədəbiyyatı cədidə üslubu ilə yazır. Siyasi cəhətdən Osmanlı döv-
lətini, Osmanlı türklüyünü müstəqil türklüyün nüvəsi sayır. Bu baxımdan, 
bütün türkülük məsələsində görüşü, “Üç tərzi-siyasət”in türkçülük fikrinə 
yaxın deməkdir”.654 

Onun türkçülüyün siyasi-ideoloji nüvəsi kimi Osmanlını görməsi-
nə əsas səbəb o idi ki, digər Türk dövləti Qacarlar 20-ci əsrin əvvəllərində 
ingilislərin və rusların yarımvasalı olmaqla yanaşı, xeyli dərəcədə irançılıq 
adı altında farslaşdırılmış, eyni zamanda Quzey Azərbaycan, Tatarıstan, 
Başqırdıstan, Krım, Türküstan və başqaları isə Çarlıq Rusiyasının əsarəti al-
tında idi. Bu anlamda Hüseynzadə haqlı olaraq hesab edirdi ki, yalnız siyasi 
və hüquqi cəhətdən müstəqil olan Türk dövləti türkçülüyü inkişaf etdirərək 
başqa Türk ellərini də öz ətrafında birləşdirə bilər. Onun fikrincə, yaxın za-
manda isə Türk-İslam dünyasının oyanışı, inkişafı və yüksəlməsi Osmanlı 
dövləti ilə bağlı idi. O, inanırdı ki, məhz Osmanlı türkçülüyü bütün türklər 
üçün siyasi-ideoloji güc mərkəzinə çevrilərsə bundan Çarlığın əsarəti altın-
dakı Rusiya türkləri, o cümlədən Azərbaycan türkləri də qazanmış olacaq-
lar. Bu baxımdan müstəqil siyasi-ideoloji baxımdan daha çox təşkilatlanmış 
Osmanlı mərkəzli türkçülük bütün Türk milliyyətləri üçün mühüm rol oy-
naya bilər. Xüsusilə də, o, türkçülüyü ötən 60-70 il ərzində Qafqazda çar 
Rusiyasının rus laşdırma, xristianlaşıdrma o cüm lədən, Qacarlarda son 
dövrlərdə güclənən farslaşdırmaya qarşı irəli sürmüşdür.  

 
653 Akçura Yusif. Türkçülüyün tarixi. Bakı, Qanun, 2010, s.212 
654 Yenə orada, s.210 



 

227 
 

Bu bir daha göstərir ki, Türk dünyasının qurtuluşu üçün irəli sürü-
lən milli-dini birlik (islamlıq və türklüyün vəhdətinə əsaslanan) ideyası ba-
xımından Ə.Ağaoğlu Osmanlı mərkəzli  islamçılığa, Y.Akçura və Ə.Hüseyn-
zadə Osmanlı mərkəzli türkçülüyə vermişdir. Bunu təsdiq edən Y.Akçuraya 
görə Hüseynzadə hətta, Azərbaycan türkləri arasında “mədəni və si yasi 
türkçülük hərəkatı”nın ilk yayıcısı olmuşdur.655 Əlbəttə, Ə.Hüseynzadə yeni 
dövrdə yalnız Quzey Azərbaycanda deyil, bütövlükdə Çarlıq Rusiyası və 
Osmanlıda da,  “mədəni və siyasi türkçülük hərəkatı”nın ilk yayıcısıdır.  

Ə.Hüseynzadənin Osmanlı mərkəzli türkçülüyü bütün Türk-İslam 
dünyasının oyanışı və birliyi kimi görməsinə başlıca amil, başqa Türk xalq-
larından fərqli olaraq onların siyasi müstəqilliyə və gücə sahib olmaları idi. 
O hesab etmişdir ki, məhz Osmanlı mərkəzli türkçülük bütün Türk xalqları  
üçün bir güc və ideoloji mərkəzə çevirildiyi təqdirdə başqa Türk elləri, uğur 
qazana bilərlər. Bu mənada bəzi müəlliflərin Ə.Hüseynzadə Osmanlı mər-
kəzli türkçülüklə digər Türk xalqlarını  osmanlıların içərisində əritməyə ça-
lışmışdır, fikri ilə razlaşmırıq.656 Ə.Hüseynzadənin “Osmanlı türkçülüyü”nü 
bütün türklüyün nüvəsi kimi götürməsi digər Türk xalqlarında, o cümlədən 
Azərbaycan türklərində mövcud olan türkçülüyün ziddiyyəti kimi deyil, ək-
sinə uzlaşdırıcı amili kimi baxmaq lazımdır. M.Ə.Rəsulzadə tamamilə doğru 
yazırdı ki, həmin dövrdə Ə.Hüseynzadə, Ə.Ağaoğlu və onların həmfikirləri-
nin irəli sürdükləri Osmanlı mərkəzli Türk birliyi ideyası ən azından müs-
təmləkə altına düşmüş ayrı-ayrı Türk milliyyətlərində müstəqillik eşqi yara-
daraq onları inqilabiləşdirmişdi: “Ancaq onlar ayrı-ayrılıqda qarşılarındakı 
yağıların çox böyük güclərinin qorxusundan azadlıqdan, müstəqillikdən söz 
belə açamazdılar. Bununla belə, onların kiçik ellər yox, ünlü tarixi, eləcə də 
gələcəyi olan çoxmilyonlu ulusun-millətin üzvləri olmalarını anlamaları, do-
ğal-təbii olaraq ümidlərini artırıb, yüzilin yağısı ilə dönmədən döyüşməyə 
çağırırdı”.657 

Ə.Hüseynzadə ayrı-ayrı Türk dövlətlərinin yaranması ideyasından 
çox vahid Türk dövləti ideyasını müdafiə etsə də, onun fikirləri Osmanlıdan 
kənardakı Türk milliyyətlərini oyadırdı. O, dövrün reallıqlarından çıxış edə-
rək yeganə müstəqil Türk dövləti olan Osmanlının timsalında türkçülüyü 
gücləndirməyə və möhkəmləndirməyə çalışır, bu yolda digər  Türk milliy-
yətlərinin ona dəstək verməsinin vacibliyini vurğulayırdı. Bu baxımdan o 
hesab edirdi ki, Çarlıq Rusiyasının əsarəti altında olan türk-tatar xalqları da, 
ilk növ bədə Osmanlı türk çülüyünü mü dafiə etməlidirlər. Zənnimizcə, 
1918-i il Mudros müqaviləsinə, yəni Osmanlının məğlubiyyətinə qədər, 
türkçülük nəzəriyyəsi açısından bu mülahizə həmin dövr üçün, real və ger-
çəkçi baxış idi. Çünki son əsrlərdə qarışdırdıqları islamçılıqla türkçülyü bir-

 
655 Yenə orada, s.203-204 
656 Balayev A. Məmməd Əmin Rəsulzadə (1884-1955). Bakı, “Adiloğlu”, 2011, s.27 
657 Rəsulzadə M.Ə. Panturanizm. Qafqaz sorunu. Bakı, Təknur, 2012, s.52 



 

228 
 

birindən ayırmağa başlayan milli mütəfəkkirlər, o cümlədən Ə.Hüseynzadə 
üçün türkçülük ruhunun parçalanması, yəni ayrı-ayrı milli-məhəlli türkçü-
lüyə bölünməsi çox yad və uzaq bir hiss idi. Bu məsələləri çox doğru dəyər-
ləndirən milli ideoloq M.Ə.Rəsulzadə yazırdı: “Panislamizmdən qurtulan 
Türk ictimai-siyasi düşüncəsi birdən-birə indi çatdığı gerçək milli ideyaya o 
anda çata bilməzdi. Bu psixoloji baxımdan aydındır. Müharibə və ümumi 
təhlükə şəraitində İslam birliyi  kimi böyük və əhatəli şüardan imtina edən 
millətçilər onun əvəzinə eyni təsir gücünə malik bir şüar irəli sürməli idilər. 
Bu, ancaq milli birlik ola bilərdi: “Din birliyi çağı keçdi, indi tarixi uluslar-
millətlər irəli aparır. Yaşasın, Dunaydan Altayadək Türk uluslarının birli-
yi!””.658 

1918-ci ildə Osmanlı hökuməti tərəfindən Ə. Ağaoğlu ilə birlikdə 
milli dövlət qurulması məsələsində Cümhuriyyətin ideoloqları ilə fikir mü-
badiləsi üçün Azərbaycana gələn Hüseynzadə hələ də ümidini vahid Türk 
dövlətinin olmasından üzməmişdir. Bizcə, onun Cümhuriyyət səfərindən 
sonra yazdığı məqalədə buna sətiraltı işarələr vardır: “Hilali-Əhməriyənin 
bayrağı bizimkinin eyni olan fəqət al rəngli milli bayrağında bəyaz hilal qar-
şısında beş şualı yerinə səkkiz şüualı bir yıldız bulunan məmləkətdən, Qaf-
qasiya Azərbaycanından, Azərbaycan Cümhuriyyətindən, daha doğrusu 
Qafqasiya Türk dövlətindən bir az bəhs etmək istərəm”.659 O, yazırdı ki, 
Azərbaycan Türk dövlətini çiyin-çiyinə qoruyan Osmanlı və Azərbaycan 
türkləri bir-birlərini mükəmməl anlayırlar: “…Çün ki Azərbaycan avam xal-
qı ilə Anadolu köylüsünün dili lap bir-birinin eynidir! Bir-birini anlamayan-
larsa rus məktəblərində yetişib lisanları ruslaşmış olan Azərbaycan oxumuş-
ları və İstanbulun seçilmişlər ailəsinə məxsus istilahlar işlədən şəxslərdir”.660 
Azərbaycan və Osmanlı türklərinin bir-birinə qovuşmasını tarixi hadisə, tə-
bii bir cərəyan kimi qəbul edən Hüseynzadənin fikrincə, hər iki Türk xalqı-
nın bir-birinə qaynayıb-qarışması ilə vahid Türk milləti müasirləşmiş, güc-
lənmiş və bütövlşəmiş olacaqdır. Belə ki, imperializm, nasiyonalizm və so-
sializm cərəyanlarının faciəli fəaliyyət mərkəzinə çevrilən Azərbaycan, Azər-
baycan türkləri bu müxtəlif cərəyanların altında nə edəcəyini bilmədi, mü-
hakiməsini itirdi. Ancaq Osmanlı türklərinin onların imdadına çatması ilə 
yalnız Azərbaycan deyil, həm də Türkiyə türkləri də xilas oldu.661 

O, Azərbaycan türkçülüyünün gerçəkliyə çevrilərək onun əsasında 
siyasi və hüquqi cəhətdən müstəqil bir Türk Cümhuriyyətinin yarandığını 
görərək, iki müstəqil Türk dövlətindən (Azərbaycan və Osmanlıdan) və on-
ların bir-birinə dayaq olmasından bəhs etmişdir. Tadeuş Svyatovski yazır ki, 
həmin dövrdə Ə.Hüseynzadə Güney Qafqaz bölgəsi üçün üç seçimdən: 1) 

 
658 Yenə orada, s.51-52 
659 Hüseynzadə Əli bəy.Seçilmiş əsərləri.İki cilddə, II cild. Bakı, Çaşıoğlu, 2008, s.366 
660 Yenə orada, s.367 
661 Yenə orada, s.367 



 

229 
 

Qafqaz Federasiyasından; 2) müstəqil türk, gürcü və erməni dövlətlərin-
dən; və 3) Qafqaz türklərinin Osmanlıya birləşməsindən bəhs etmişdir.662 
O, ilk vaxtlar daha çox ümidini vahid Türk dövlətinin qurulacağına bağlasa 
da, ancaq həm Cümhuriyyət liderlərinin “müstəqil Azərbaycan” ideyasına 
bağlılıq  düşüncə lərindən, həm də Osmanlının zəifləməsindən dolayı 
bunun mümkünsüz olduğunu anlamışdı. 

Ümum Türkçülükdən milli-məhəlli türkçülüyə keçid isə yalnız o 
zaman baş verdi ki, 1911-1913-cü illərdə Osmanlı əvvəlcə Balkanlarda, da-
ha sonra 1-ci Dünya müharibəsindən məğlub çıxdı, bununla da, həm türk-
çülüyün məfkurəvi nüvəsi olmaq, həm də vahid Türk dövlətinə çevrilmək 
gücünü itirmiş oldu. Məhz bu hal türkçülükdə yeni bir dönəmin başlanğıcı 
oldu və bir çox türkçülər siyasi “romantik-özəkçilik” türkçülükdən (Türk 
birliyi-vahid Tu ran dövləti) xeyli dərəcədə uzaqlaşaraq, real milli-məhəlli 
türkçülüyə (müstəqil Türk dövlətlərinə) meyil göstərdilər. Bizcə, bütün 
bunlar  Ə.Hüseynzadə üçün son dərəcədə ağrılı olmuşdur.  

“Osmanlı türkçülüyü”nün ikinci amilini təşkil edən mədəni-mənə-
vi türkçülüyə gəlincə, öncə qeyd edək ki, 1900-1910-cu illərdə Azərbaycan-
da dil və ədəbiyyat məsələsi ilə bağlı iki istiqamət mövcud idi. “Həyat”, “Fü-
yuzat”, “Şəlalə” və digər qəzet-jurnallarda Hüseynzadə başda olmaqla Əh-
məd Kamal, İskəndər bəy Məlikov və başqaları osmanlı ədəbi dil siyasəti 
əsasında bütün türklərin bir araya gəlməsi və vahid ideya ətrafında birləş-
məsi üçün ortaq dilin vacibliyini irəli sürür və bütün türklərin ortaq ədəbi 
dili kimi Osmanlı türkcəsini görürdülər. Onlar deyirdilər ki, ədəbi dil kütləvi 
ola bilməz, o ancaq oxumuşlar, təhsilli adamlar üçündür; buna görə də ədə-
bi dilin sadələşməsinə çalışmaq lazım deyildir; ədəbi dil nə qədər çətin və 
ağır olsa, bir o qədər də mötəbər olar. Osmanlı ədəbi dilinin ən tanınmış 
tərəfdarı Əli bəy Hüseynzadə qeyd edirdi ki, ədəbi dildə yazmağa nə Qaf-
qazdakı türk şivələri, nə də qədim türkcə yaramır. O, dilimizi əcnəbi lüğət-
lərlə doldurmaq əvəzinə Osmanlının İstanbul şivəsinin ədəbi dil kimi işlə-
dilməsini məqsədəuyğun hesab etmişdir.Hüseynzadə İstanbul şivəsinin or-
taq türkcə olmasını əsaslandırmaq üçün yazırdı ki, ayrı-ayrı türk ləhcələrini 
inkişaf etdirməkdənsə vahid Türk dili üzərində düşünmək lazımdır. Onun 
fikrincə, əlifba və dil ilə bağlı islahatçı ideyaların, ancaq Qafqazda, xüsusilə 
Tif lisdə M.F.Axundzadə, M.Rza, M.Şahtaxtlı və başqaları tərəfindən irəli 
sürülməsi isə düşündürücüdür.663 

İstər 1900-1920-cu il lərdə, istərsə də sonralar bəzi Azərbaycan 
Türk ziyalıları Hüseynzadəni “Osmanlı türkçülüyü”nü həddən artıq ideal-
laşdırmasına, xüsusilə dil və ədəbiyyat məsələsində ifrata varmasına görə 
tənqid etmişlər. Məsələn, tanınmış aydınlarmızdan F.B.Köçərli, C.Məm-

 
662 Свйатоховский Т.  Руский Азярбайджан 1905-1920 гг. “Хазар” жур., 1990,№1. 
663 Hüseynzadə Ə. Seçilmiş əsərləri. İki ciddə II cild. Bakı, Çaşıoğlu, 2008, s.360 



 

230 
 

mədquluzadə, Ö.F.Nemanzadə, A.Şaiq və başqaları hesab edirdilər ki, Azər-
baycan Türk ədəbi dilini osmanlılaşdırmaq əvəzinə xalqa yaxınlaşmaq yo-
lunu tutmaq lazımdır.664 Hətta, Cəlil Məmmədquluzadə yazırdı ki, Ə.Hü-
seynzadə 1910-cu ildə, yenidən Osmanlıya mühacirət edərkən Tiflisdə on-
ların idarələrinə baş çəkərək, xalqa yaxınlaşmaq yolu Azərbaycan Türk ədə-
bi dilinin inkişafı uğrunda mübarizə aparan “mollanəsrəddinçi”ləri guya, 
təqdir etmişdir.665 Məmmədquluzadəyə inansaq, Ə.Hüseynzadə bütün 
türklərin ortaq ədəbi türkcəsi kimi Osmanlı-Türkiyə türkcəsini (İstanbul şi-
vəsini) görməklə yanaşı, hər bir Türk xalqının öz doğma şivələrini inkişaf 
etdirmələrini də təqdir etmişdir. Kamal Talıbzadə isə yazır ki, 1926-cı ildə 
Bakıya gələn Ə.Hüseynzadə keçmişdə olub-keçənlərə nəzər salarkən demiş-
dir: ““Füyuzat” məcmuəsini mən məhdud bir oxucu kütləsi üçün çıxarır-
dım. Sonralar başa düşdüm ki, bu mənim böyük səhvlərimdən biri olmuş-
dur. Yüksəlmək üçün öncə aşağılara enmək lazım idi: Ədəbiyyat da belədir! 
Xalqa enmədikcə yüksəlməz! Əvvəlcə xalqa, kəndliyə, fəhləyə – ümumiy-
yətlə, böyük kütləyə qədər enmək, sonra bununla bərabər yüksəlməyə çalış-
maq la zımdır”.666 Əlbəttə, bü tün bun lar nə “Fü yuzat”ın, nə də 
Ə.Hüseynzadənin həmin dövrdəki qiymətini qətiyyən azaltmır. “İstanbul 
şivəsi”ni çox ideallaşdırmasını nəzərə almasaq, Ə.Hüseynzadə ortaq Türk 
dilinin yaranması məsələsini irəli sürməkdə tamamilə haqlı idi.  

Ə.Hüseynzadə 1920-1940-cı illərdə Türkiyədə yaşadığı mühacirət 
dövründə də, tutduğu ideya xəttindən (Türkiyə mərkəzli Türk birliyi) de-
mək olar ki, üz döndərməmişdir. Sadəcə, Atatürk Türkiyəsinin Qərb döv-
lətləri ilə məcburi anlaşması nəticəsində “Türk ocağı”nın, “Türk yurdu”nun 
fəaliyyətinin məhdudlaşdırılması bir sözlə, türklüyün ancaq Türkiyə çərçi-
vəsində görülüb onun xaricində təbliğatın aparılmasına qadağaların qoyul-
ması Hüseynzadəyə də  təsirsiz ötüşməmişdir. Bu dövrdə türkçülüklə bağlı 
demək olar ki, artıq dəyərli əsərlər yazmayan Hüseynzadənin sadəcə, diqqə-
ti cəlb edən bir neçə məqaləsi, M.Ə.Rəsulzadənin bir kitabına yazdığı rəyi 
və “Qərbin iki dastanında Türk” əsəridir.   

1923-cü ildə M.Ə.Rəsulzadənin Türkiyədə nəşr olunan “Azərbay-
can Cümhuriyyəti” kitabına ön söz yazan Hüseynzadənin fikrincə, bu kitab 
Azərbaycanı, Azərbaycan türklərini tanıtmaq baxımdan qiymətli bir əsər-
dir: “Çünki mövzusu, siyasi və iqtisadi vəziyyəti ilə beynəlxalq bir əhəmiy-
yət daşıyan Bakının, Azərbaycanın və dolayısıyla bütün türklüyün müqəd-
dəs və müəzzəz istiqlalı, istiqbalı məsələlərinə təmas edir. Bir xalqın, bir mil-

 
664 Məmmədquluzadə C əlil. Əsərləri. IV cilddə, II cild. Bakı, 2004, s.519; Nemanzadə Ömər 

Faiq. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Ş ərq-Qərb”, 2006, s.169; Az ərbaycan publisistikası 
antologiyası. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.125 
665 Dadaşzadə A.M. Seçilmiş əsərləri. 1-cicild. B: Azərnəşr, 1967, s.250-251 
666 Talıbzadə Kamal. İnqilabi-demokratik ədəbi fikrin tribunası // Az ərbaycan mətbuat 

tarixi antologiyası. İki cilddə, 2-ci cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2011, s.118 



 

231 
 

lətin asudə və müsəmmər bir həyata, rifah və səadətə nail ola bilməsi ictimai 
sinfin beynində necə iqtisadi bir həmrəyliyin olmasını tələb edirsə, eləcə də 
aləmin, bütün bəşəriyyətin sülh və asayiş nemətlərindən faydalana bilməsi 
beynəlmiləl münasibətdə ədalət və insaf məfhumlarının hakim və cari olma-
silə mümkündür. Beynəlmiləl insaf və ədalətdən doğan ümum dünya sülhü 
isə Azərbaycanın eyni şəkildə hürriyyət və istiqlalını vacib edir”.667 Milli is-
tiqlaliyyəti əlindən alınmış bir dövlətin təbii haqq və hüquqlarının pozuldu-
ğu halda, dünya dövlətlərinin buna göz yummasına təəssüf edən Ə.Hüseyn-
zadə yazırdı ki, ancaq bu istiqlalın mücahidləri, rəhbərləri qüvvətli və səbrli 
olmalıdırlar.668 Ona görə Azərbaycan  bütün hallarda türklərin yurdudur. O, 
yazırdı: “Qafqaz silsileyi-cibalının cəhəti-cənubiyyəsində sakin Azərbaycan 
türkləri şirvanlı, bakılı, qarabağlı, gəncəli, irəvanlı və sairədən ibarətdir (İra-
nın şimal-qərbi səkənəsi də bunlardandır)…”. 669 Onun fikrincə, Azərbay-
can Türk dili də osmanlı, cığatay şivələrindən daha çox türkcədir, çünki o 
ərəb-fars təsirinə az məruz qalmışdır.670 

Ə.Hüseynzadə 1920-1930-cu il lərdə isə Türk di linin saflaşması 
məsələsinə daha çox diqqət yetirmiş, bu dilin ərəb-fars mənəşəli sözlərdən 
təmizlənməsinə çalışmışdır. Belə ki, o, bu dövrdə qələmə aldığı yazılarında 
bəzi sözləri, qədim türkcədə olduğu kimi Tanrını Oğan, peyğəmbəri yala-
vac, metodu oran, şairi ozan, sazı çoğur-çökür, hökuməti törü kimi ifadə et-
mişdir. Ziyalının fikrincə, dilin saflaşması, təmizlənməsi məsələsinə ehtiyat-
la yanaşmaq, bu zaman bəzən inqilabla, bəzən də təkamüllə iş görmək la-
zımdır. Hüseynzadə bu mənada, Türkiyədə soyadların dəyişilməsi məsələ-
sinə də diqqət yetirmişdir: “İsim məsələsində tərəzinin bir gözündə insanlı-
ğımı, millətəlarası təmayüllərimi, qərbçiliyimi, ötəki gözünə türkçülüyümü, 
turançılığımı qoydum. İncə-incə çəkdim. Gördüm ki, tərəzinin sallantıların-
dan sonra qərbçiliyim ağır gəldi”.671 Deməli, alim son dərəcə turançı, türkçü 
olmasına baxmayaraq, soyadların dəyişilməsində Qərbin mütərəqqi dəyər-
lərinin nəzərə alınmasını vacib hesab etmişdir. Onun fikrincə, “oğul”, “lı” 
kimi soyad şəkilçiləri ataya, ailəyə mənsubiyyətlə, nəsilə mənsubiyyəti qa-
rışdırır. Ə.Hüseynzadə daha çox “soy” şəkilçisinə üstünlük verirdi.672 

Mühacirət dövründə Türkiyədə qələmə aldığı “Qərbin iki dasta-
nında Türk” (1926) əsərində isə Ə.Hüseynzadə italiyan Tokvato Tassonun 
“Qurtarılmış Qüds” və portegiz Kamoensin “Luziada” mənzum dastanla-
rında türkün mədəniyyət izini axtarmışdır. Ziyalı bu əsərləri tədqiq edərək, 
orta əsrlərdə Türk mədəniyyətinin Avropa ədəbiyyatında necə öz əksini 

 
667 Rəsulzadə M.Ə. Azərbaycan Cümhuriyyəti. Bakı: Elm, 1990, s.7-8 
668 Yenə orada, s.7-8 
669 Hüseynzadə Əli bəy. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.49 
670 Yenə orada, s.44 
671 Yenə orada, s.440 
672 Yenə orada, s.442 



 

232 
 

tapdığını göstərməyə çalışır. Kamoens “Luziada” mənzum əsərində avropa-
lıları bir-birilə boğuşmaqdansa müsəlman türklərlə qarşı mücadiləyə çağırır. 
Hüseynzadəyə görə İslama və türklərə yaxından bələd olmayan bir avropalı 
şairin belə sərt mövqe tutması düşündürücüdür.673 Onun fikrincə, Kamo-
ensin türklərə qarşı olan bu münasibətinin səbəbi 1) türklərin müsəlman 
olmaları, 2) türklərin portegizlərlə bir neçə dəfə savaşmaları, 3) ən mühü-
mü, türklərin portegizlərin Şərq ilə, Hind ilə, Hind-Çin ilə ola biləcək mü-
nasibətlərinə bir əngəl olmalarıdır.674 

Ancaq Kamoensdən fərqli olaraq Tasso İslamı və Türk  millətini 
anlayıb təqdir etmişdir. Tasso türkləri ərəb, yunan və başqa millətlərlə mü-
qayisə edərkən, onları çox yüksək, üstün tutur. Türk qəhrəmanlarından 
bəhs edərkən avropalı, yəni italiyan şairi olduğu halda, Tassonun Türk mü-
təfəkkirindən heç bir fərqi yoxdur.675 Ə.Hüseynzadə yazır: “Şair çox epik, 
çox bitərəfdir. Bu kimi mövzulara girişərkən özünü bir türkün vəziyyətinə 
qoyur və onun ruhunu anlamaq istər”.676 Deməli, Hüseynzadə iki avropalı 
mütəfəkkirin timsalında türklərin hansı mövqe tutduğunu aydınlaşdırmaq 
istəmişdir. 

Di ni-fəlsəfi görüşləri. İlk dövrlərdə Ə.Hüseynzadə islamiyyətdən 
kənar İslam millətlərinin müstəqil şəkildə öz dövlətlərini yaradaraq yaşaya 
biləcəklərinə inanmayıb. Bu baxımdan onun fikrincə, yalnız müasir ruhlu 
islamiyyət bütün İslam millətlərinin xilası ola bilərmiş. Başqa sözlə, yalnız 
İslam və Qurana əsaslanan bir ideya müsəlman xalqlarına nə isə verə bilər, 
bunlardan kənarda hər hansı bir ideya, o cümlədən millətçilik-nasiyonalizm 
müsəlman millətləri üçün çıxış yolu ola bilməz. O, yazırdı: “...deyəriz ki, tə-
rəqqi edib, behəqq “zihəyat” bir millət olmaq istərsək, bizə hər şeydən əq-
dəm İslam bulunmaq, İslam qalmaq əlzəm və bilcəllə məsaiyi-həyatpərəsta-
nə və tərəqqipərvanəmiz ehkami-islamiyyəyə tofiqən icra olunmalıdır. Bi-
zim üçün İslam xaricində nicat yoxdur. Bunu mazidə bütpərəst, ya atəşpə-
rəst olan əcdadımız idrak etdikləri üçün dini-İslamı qəbul və nəşrilə müşər-
rəf olmuşlar idi”.677 

Əli bəy Hüseynzadə yaxşı dərk edirdi ki, hədəfi vahid bir İslam döv-
ləti şəklində başa düşülən ifrat islamçılıq gerçəklikdən çox uzaqdır. Burada 
reallıq odur ki, məzhəbçilik qovğasına, ən çox da sünni və şiə məsələsi son 
qoyulsun və  müsəlman xalqları arasında mədəni birlik ortaya çıxsın. O, ya-
zırdı: “İslam məzhəb xüsusunda sünni və şiə olmaq etibarilə müsənna olub, 
başlıca iki firqədən ibarətdir, lakin bu cəhətdən fitnə və fəsad çıxarmağın eh-

 
673 Yenə orada, s.435 
674 Yenə orada, s.435 
675 Yenə orada, s.436 
676 Yenə orada, s.436 
677 Hüseynzadə Ə. Türklər kimdir və kimlərdən ibarətdir? Bakı, Mütərcim, 1997, s.70 



 

233 
 

timalı yoxdur; çünki bu firqənin islamlar arasında əhəmiyyəti qalmayıb. Hər 
iki tərəf üləması ilə təbəələri ittihada doğru mətin addımlar atmaqdadır… 
İslam cins və qövmiyyət və lisan etibarı ilə müsəlləs olub başlıca türk, fars və 
ərəbdən ibarətdir. Lakin bu cəhətdən dəxi müsəlman üçün müşkülat ehti-
malı yoxdur; zira hər bir müsəlman dəyanətdən lisani-ərəbi bilməyə, sevmə-
yə məcbur olduğu kimi, fars ilə türkün lisanları da bir-birlərinə o qədər tə-
qərrüb etmişdir ki, az bir qeyrətlə bir-iki ayın içində fars türkü, türk də farsı 
anlaya bilər. Digər tərəfdən, İslam Xristianlığa bənzəməyib, əcnasi-müxtəli-
fəyi hər zaman bir kütleyi-vahidə kimi birləşdirməyə qabildir”.678 

Eyni zamanda, o, dini mərasim və ayinlərin (ramazan, qurbanlıq, 
mövlud günü, məhərrəmlik və s.) İslam dininin mahiyyətinə və çağdaş mə-
dəniyyətə uyğun olaraq həyata keçirilməsini vacib hesab etmişdir. Məsələn, 
o yazırdı ki, mənəvi saflıq ayı olan ramazanda müsəlmanlar ruhən sakitlik 
tapırlar. Çünki Allah qarşısında maddi və mənəvi borclarını yerinə yetirmə-
yə çalışırlar.679 Bu anlamda, onun fikrincə, ramazan yalnız müsəlmanların 
deyil, bütün bəşəriyyət üçün qəbul ediləcək bir bayramdır. Çünki ramazan-
da insaniyyət, bəşəriyyət, qardaşlıq birinci yer tutur. Eyni zamanda, o, oruc-
luğu hürriyyətlə, azadlıqla müqayisə edirdi. Onun fikrincə, ramazan bayra-
mı elə bir bayramdır başqa dinə tapınanlar arasında da sevgi və məhəbbət 
yaradır: “Hürriyyət və ramazan! Nə qədər gözəl şeylər! Ona görə də ümid 
ediyoruz ki, bu sənəki ramazan yalnız müsəlmanların degil, bəlkə başqa mil-
lətlərin, musəvi və isəvilərin, yəni ümum qonşularımızın dəxi qəlblərini, fi-
kirlərini hürriyyət sayəsində təmizləməgə, tənvir etməgə müvəffəq oldu”.680 

Əli bəy Hüseynzadə bir çox məqalələrində Məhəmməd peyğəm-
bərin (s) əxlaqından, onun müdrik kəlamlarından da nümunələr gətirmiş-
dir. Ona  görə Allahın rəsulunun yolu ilə getmək istəyən müsəlmanlar ara-
sında sünni, şiə və bu kimi məzhəb ayrılıqları olmamalı, eyni zamanda mü-
səlmanlar vicdan azadlığına, söz azadlığına, məzhəb azadlığına hörmətlə, 
dözümlə yanaşmalıdırlar.681 Ə.Hüseynzadəyə görə Peyğəmbər (s) dini elm-
lərlə dünyəvi elmlərin hər ikisinin öyrənilməsinin zəruriliyndən bəhs etmiş-
dir. O qeyd edirdi ki, Peyğəmbərimizin (s) buyurduğu kimi, riyaziyyat, tə-
biətşünaslıq, tibb və başqa dünyəvi elmlərin öyrənilməsi vacibdir: “Biz böy-
lə zənn ediriz ki, bizə ülumun kaffəsi eyni dərəcədə lazımdır: həm ülumi-
diniyyə, şəriyə və ruhaniyyə, həm də riyaziyyat və təbiiyyat kimi ülumi-mü-
cərrədə və cismaniyyə! Mədinəyi-elm olan Həzrəti-Peyğəmbərimizin (s) 
fikri də böylədir”.682Eyni zamanda, o, peyğəmbərimizin dünyəvi elmlərin 
öyrənilməsi ilə bağlı söylədiyi “Əl-elmü elməni elmül-əbdan, elmül-ədyan” 

 
678 Hüseynzadə Əli bəy. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.270 
679 Hüseynzadə Ə. Türklər kimdir və kimlərdən ibarətdir? Bakı, Mütərcim,1997, s.104 
680 Yenə orada, s.104-105 
681 Hüseynzadə Ə. Qırımızı qaranlıqlar içində yaşıl işıqlar. Bakı: Azərnəşr, 1996, s.193-194 
682 Hüseynzadə Ə. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.124 



 

234 
 

(Bədən-tibb elmi və dinlər elmi elmlərin ən yaxşısıdır) kəlamını da xatırlat-
mışdır. Hüseynzadə yazırdı: “Bu kəlamda iki nöqtəyə diqqət edilməlidir: 
nöqtələrdən biri elmül-əbdanın elmül-ədyana təqdim edildiyidir. Bu bir 
təqdimül-əhəmm ələl-mühümdür!.. Digəri ədyan kəlməsinin cəm siğəsində 
istemal olunduğudur. Kəlmənin cəm siğəsində istemalından anlaşılıyor ki, 
sadəcə dini-İslami bilmək kafi deyildir. Sair dinlərə dəxi vüquf peyda etmə-
lidir. O dinlərin nə olduğunu bilməlidir!”.683 

Beləliklə, Ə.Hüseynzadəyə görə islamiyyətin məqsədi insanlığın is-
tiqbalıdır. Bu baxımdan o, Peyğəmbərin ideyalarının cəmiyyətdə olduğu ki-
mi təqdim olunmasının tərəfdarı idi. Bununla da, Ə.Hüseynzadə İslamda 
peyğəmbər əxlaqına, peyğəmbər əqidəsinə mühum yer verir və müsəlman-
ları onu kimi əxlaqlı, əqidəli olmağa dəvət edirdi. Bununla yanaşı, o qeyd 
edirdi ki, Məhəmməd peyğəmbər (s.) yalnız müsəlmanların həyatında de-
yil, bəşər cəmiyyətinin tərəqqisində də son dərəcədə böyük rol oynamışdır. 

İslam beynəlmiləlçiliyi, ya da islami sosializm. Müasir ruhlu is-
lamiyyəti müsəlman-türk xalqlarının nicatı kimi görən, bir növ onu “İslam 
birliyi”nə zərər verə biləcək ayrıca götürülmüş  nasiyonalizmə xüsusilə də, 
ifrat nasiyonalizmə və kapitalizmə qarşı qoyan Ə.Hüseynzadə, sosial-de-
mokrat ideyasında buna yaxın fikirlər olduğu üçün, onu da təqdir etmişdir. 
O, “Milliyyət və insaniyyət” məqaləsində yazırdı ki, sosial-demokrtlar bütün 
xalqların çıxış yolunu nasiyonalizmdə-millətçilikdə, milli müxtariyyətlərdə 
deyil, sosializmdə, internasiyonalizmdə, bir sözlə beynəlmiləliyyətdə gör-
düyü kimi, müsəlmanların da bunu, islamiyyət daxilində ittihad və ittifaq 
etməkdə görürlər. Ancaq müsəlmanlar digər dinlərə tapınan xalqlardan 
fərqli olaraq ittifaq və ittihad etsələr də, etməsələr də “panislamizm” adı al-
tında tənqid olunurlar. Halbuki müsəlman millətlərinin bu gün maarif, təh-
sil sahələrində görüdükləri işlərində qeyri-adi heç nə yoxdur. O yazırdı: “Biz 
bir sövqi-təbii ilə naqabil-təğyir bir hökmi-qədərlə, bütün ədyanın, əqvam 
və millətin getdiyi yollarla gediyoruz!.. O yolun ibtidası qaranlıq və tikanlı 
isə də, ilərisi işıq və çəmənilidir!..  Millətlərin bir qismi yolun ortasında get-
dikləri və ya nəhayətinə yetişdikləri  halda, digərləri o yolu başlarlar!.. Bu bir 
qanuni-təbiətdir ki, adına “evolyusiya”- təkamül qanunu deyərlər… Biz də 
bu yol ilə gediyoruz. Məqsədimiz, əməlimiz ittihad, ittifaq, ictima, maarif, 
kəsbü-kar, sənaye, ticarət və sairə qüvvətlərilə küreyi-ərz üzərində insanlara 
mövcud olan səadətə nail olmaqdır”.684 

Ə.Hüseynzadə daha sonra bildirir ki, sosializmin mahiyyəti milliy-
yətdə deyil, insanlığın istiqlalına müsaid olduğu kimi, islamiyyətin də məq-
sədi insanlığın istiqlalıdır. O, yazırdı: “Bu gün Av ropanın qismi-əzəmini 
təhdid etməyə başlayan “sosizlizm”ə, “internasiyonalizm”ə (yəni beynəlmi-

 
683 Yenə orada, s.124-125 
684 Yenə orada, s.113 



 

235 
 

ləliyyət) və “marselyoz” nəğməsi müqabilinə çıxan “internasiyonal” mahnı-
sı muxtariyyəti-milliyyələrə deyil, istiqlalati-insaniyyəyə müsaiddir!.. İsla-
miyyətin məqsədi isə istiqlalati-insaniyyədir. Çünki islamiyyət bir dindir ki, 
millət və milliyyət tanımaz, kəlmeyi-şəhadət gətirib onunla mütədəyyin 
olanlara rəsmsiz, şəkilsiz, yoldaşsız bir Allaha iman gətirənlərə bir nəzərlə, 
bir ümmət nəzərilə baxar!.. Zəkat qanununu əvəz edən “Əlkasibü həbibül-
lah”, “Külli müslümün üxüvvətin” deyən və “vələdi-qeyri-məşru” namilə 
Avropa şəhərlərini dol duran hüquqi-mədəniyyədən, hüquqi-vərasətdən 
məhrum bir firqənin törəməsinə mane olan faizi, mürabihəçiliyi, hər növ 
monopolya və inhisarçılığı haram bilən islamiyyətin nasiyonalizmə ilə deyil, 
sosializmə ilə əlaqəsi vardır”.685 Ə.Hüseynzadə birmənalı şəkildə ifadə edir-
di ki, zamanın mədəni cərəyanları islamiyyətin və sosializmin deyil, kapita-
lizm və nasiyonalizmin ziddinədirlər: “Kor qalıb bunu görməyən, fəhm və 
idrak etməyən cəmaətlər bu cərəyanalara müqabilə etdikcə içdən çıxılmaz 
girdablara düşəcəkləri gün kimi aşikardır”.686 O, bu məqaləsində nasyona-
lizmlə müqayisədə beynəlmiləl mahiyyət daşıdığı üçün, sosializmin islamçı-
lıqla oxşar cəhətlərindən belə bəhs etmişdi. Onun fikrincə, sosializmdəki 
ədalət, hürriyyət, bərabərlik və məhəbbət prinsipləri islamiyyətin həmişə 
əsas amallarından olub ki, Həzrət İsa və Həzrət Məhəmmədin (s.) qanun-
ları da bu həqiqətə aiddir.687 Bir sözlə, əsl müsəlman, əsl islamiyyət, həm də 
ictimaiyyət və sosializm, yəni islami sosializmi deməkdir. 

O, başqa bir məqaləsində isə yazırdı ki, sosializmin mahiyyətini ol-
duğu kimi dərk etmək lazımdır: “Sosialistlər demiyorlar ki, gəlin, əhli-sərvə-
tin mal və mülkünü bölüşəlim, xeyr, bunlar diyorlar ki, gəlin, öylə qəvanin 
və nizamati-ictimaiyyə vəz edəlim ki, bundan sonra hər kəs o mal-mülkü, o 
sərvəti haqq və ədalət dairəsində öz alnının təri ilə qazana bilsin. Buna şübhə 
yoxdur ki, qazanılan sərvətin haqq və ədalətə  müvafiq olub-olmaması möv-
cud olan qəvanin və nizamata tabe bir keyfiyyətdir... Lakin sosialistlərin və 
ələlümum cəmaətin haqqı var ki, idareyi-keyfiyyə üsulunu kökündən qazı-
yıb atsınlar və idareyi-keyfiyyə ilə vəz olunan qeyri-adilanə qanunların ləğ-
vini tələb etsinlər. Bu gün cahanı qaplayan sosializmə vəlvələsi qəvanin və 
nizamat haqqındadır. Yoxsa kimsənin bu günə qədər qazanmış olduğu mal 
və sərvət haqqında deyildir”.688  Hüseynzadə yazırdı: “İstimlaki-milli dedi-
yimiz nasiyonalazasiyanın mənası cəmi əraziyi dövlət mülkü qılmaqdır. Bu 
isə cəmaətin əraziyi nasıl təsərrüf edib ondan nasıl istifadə edəcəyini həll et-
miyor. Sosializasiya, yəni istimlaki-ictimai isə işin bu cəhətini dəxi təyin et-
miş oluyor. Sosialistlər sadə istimlaki-milliyyə qənaət etməyib ərazinin cə-
maəti amiyə namına istimlakını tələb ediyorlar. Demək olur ki, istimlaki-

 
685 Yenə orada, s.113-114 
686 Yenə orada, s.114 
687 Yenə orada, s.199 
688 Hüseynzadə Ə. Qırımızı qaranlıqlar içində yaşıl işıqlar. Bakı: Azərnəşr, 1996,s.142 



 

236 
 

milli bir mərkəziyyət sifətilə müttəsif olduğu halda istimlaki-ictimai ədəmi-
mərkəziyyəti icab ediyor”.689 O, yazırdı: “Proletariat, yəni füqərayi-kasibəyi-
millət isə Gavə və muinləridir. Bunların rəf etdikləri qırmızı bayraqlar da di-
rəfşi-Gavəyanıdır. Tarixin də və ülumi-təbiyyənin öz qanunları vardır”.690 

Ə.Hüseynzadə K.Marksın sosializm ideyasından çox,691 onun törə-
məsi olan marksizm-leninzmə, yəni rus bolşevizminə, rus kommunizminə 
qarşı olmuş, onların “qırmızı inqilab” ideyasını kəskin şəkildə tənqid etmiş-
di. “Qırmızı qaranlıqlar içində yaşıl işıqlar” məqaləsində Hüseynzadə qeyd 
edirdi ki, inqilabların baş verməsi üçün zəruri şərait olmalı, bütün inqilablar 
təkamül yolu ilə baş verməli və hər bir xalqın milli ruhuna, dininə, mədəniy-
yətinə uyğun olmalıdır. Bu mənada Ə.Hüseynzadə rus bolşeviklərin radikal 
qırmızı-inqilab ideyalarını rədd edir, marksizm-leninzmi zərərli bir təlim 
adlandırır və ona qarşı müasir ruhlu milli-dini birliyi – “yaşıl inqilab” ideya-
sını irəli sürürdü. O, “yaşıl inqilab” dedikdə, müsəlman xalqlarının, o cüm-
lədən türklərin oyanmasını, inkişafını və birliyini nəzərdə tuturdu: “Yaşıl 
deyiriz, çünki öz müsəlmanlarımızdır. Zümrüd-yaşıl işıqlı islamiyyə qəndil-
lərini yandırmaq qeyrətində bulunanlarımızdırlar”.692 

Əli bəy Hüseynzadəyə görə məhz müsəlmanların ilkin İslama əməl 
etməmələrinin nəticəsidir ki, Şərqin müsəlman məmləkətləri dərin bir əta-
lət, zülmət və cəhalət içindədir: “İndi zülmət və cəhalətin yoldaşları olan 
ətalət və bətaəti nur və ziyanın lazım qeyri məfariqi bulunan tərəqqi və 
hərəkətlə qiyas edərsək, yenə eyni həqiqət mərrə təbyin edər!.. Ədalət və 
bətaət bir şeyə möhtac deyil ikən; tərəqqi və hərəkət cisim və maddəsiz 
olamıyor!.. Bugünkü gün bizim Şərq cəmaəti, bu cəmaətin küliyyəti, 
adlarının əhli-nur və müsəlman olmasına, məmləklətlərinin məşriq, şəmsi-
taban bulunmasına rəğmən qəri nayab, dərin bir çahi-ətalətdən vase bir 
sahəyi-zülmət və cəhalətdən ibarətdir! O ətalətin, o zülmətin müdhiş və 
mühib girdabları, təlatümləri vardır. Cismaniyyat və maddiyyata möhtac ol-
mayan girdab və təlatümləri vardır”.693 Onun fikrincə, islamiyyət daxilində 
nifaqa və təfriqəyə səbəb İslam məmləkətlərindəki monarxiya, Şərq bürok-
ratiyası və bundan istifadə edən Avropa dövlətləri və oradan əsən zəhərli 
yellərdir.694 

Nəticə.  Ümumilikdə, islamçılığın və türkçülüyün/turançılığın yal-
nız Azərbaycanda deyil, Türk-İslam dünyasında böyük dava adamlarından 

 
689 Yenə orada, s.146 
690 Hüseynzadə Ə. Türklər kimdir və kimlərdən ibarətdir? Bakı, Mütərcim, 1997,s.126 
691 Hüseynzadə Əli bəy. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.127 
692 Yenə orada, s.185 
693 Hüseynzadə Ə. Vidanamə // Az ərbaycan mətbuat tarixi antologiyası. İki cilddə, 1-ci cild. 
Bakı, “Elm və təhsil”, 2010, s.109 
694 Hüseynzadə Əli bəy. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.270 



 

237 
 

biri ol muş Əli bəy Hü seynzadənin dəyərini hələ, çağdaşlarından Yusif 
Akçura, Məhəmməd Əmin Rəsulzadə, Əli Nəzmi və Əlabbas Müznib, Yusif 
Vəzir Çəmənzəminli və başqaları onu yeni nəslin öncül alimi və ideoloqu 
kimi qiymətləndirməklə, çox doğru qənaətə gəliblər. Müznibin fikrincə, Əli  
bəy Hüseynzadə Əhməd bəy Ağaoğlu ilə birlikdə, “Qafqazdakı türk balala-
rına türklüyü bildirdi, həsbi-nəsəbini öyrətdi, abavü əcdadını tanıtdı. Lakin 
onların getməsi Qafqaz əhalisini başsız, böyüksüz buraxmış kimidir. Çünki 
o cənablar dilsizlərin dili, karların qulağı, korların gözü idilər. Müxtəsər, bir 
bölük maarif yetimi olan Qafqaz müsəlmanlarının ataları idi”.695  

Yusif Vəzir Çəmənzəminli də yazırdı ki, millətinin yaşaması və in-
kişafı üçün bir əsas olaraq “Türkləşmək, islamlaşmaq və avropalılaşmaq” lü-
zumunu iddia etmiş Hüseynzadə “Türk yurdu”nda yazıldığı kimi əsil türk 
və türkçüdür.696 

Ə.Hüseynzadənin türkçülük, islamlıq, çağdaşlaşmaq düsturunun 
ilk müəllifi olmasını M.Ə.Rəsulzadə, Z.Gökalp, Y.Akçura, M.B.Məmməd-
zadə və başqa mütəfəkkirlər də dəfələrlə qeyd etmişlər. Məsələn, Yusif Ak-
çuraya görə Ə.Hüseynzadə müsəlman türkləri arasında ilk turançı, ilk pan-
turançı he sab olunur.697 Y.Akçura yazırdı: “Türkləşmək, islamlaşmaq, 
müasirləşmək.. türkçülərin fəaliyyətində bir vəchə mahiyyətini haiz olan bu 
üçüz (üçlü-F.Ə.) ümdənin əsl atası Hüseynzadə Əli bəydir. Məhz siyasət 
sahəsində, biri digərinə zidd kimi görünən türklük, islamlıq, osmanlılıq 
siyasətləriniin, bu üç tərzi siyasətin, qabili təlif olduğunu Əli bəy iddia etmiş 
və “Füyuzat”ın 10 iyul ihtilalından əvvəl çıxmış nüsxələrindən birində 
türklük, islamlıq və avropalılıq” qayələrinin məmzucən (sintez edərək-F.Ə.) 
istehsalını tövsiyə eyləmişdi”.698 

Məhəmməd Əmin Rəsulzadə isə bu məsələni bir qədər də dəqiq-
ləşdirərək yazırdı: ““Füyuzat” jurnalı “Türk Yurdu”nda olduğu kimi aydın, 
ardıcıllıqla olmasa da türkçülük mövzusunu daha öncə işə salmış, hətta mər-
hum Ziya bəyin son çağlarda “Türk millətindənəm, İslam ümmətindənəm, 
Qərb mədəniyyətindənəm” çağırışı ilə göstərdiyi anlamı Əli bəy Hüseynza-
də “Türk qanlı, İslam imanlı və firəng geyimli olaq” formulu ilə açıqlamışdı. 
Azərbaycan mətbuatının, eləcə də Azərbaycan ədəbiyyatının şüurlu meto-
dik bir biçimdə milli Türk ideologiyasını işə salmaq düşüncəsi isə I Dünya 
savaşı öncəsində, illərində daha çox gəlişmişdir”.699  

Mirzə Bala Məmmədzadə də yazırdı ki, Azərbaycan milli hərəkatı-

 
695 Müznib Əlabas. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2006, s.111 
696 Ç əmənzəminli Y.V. Əsərləri. Üç cilddə. III  cild. Bakı, Avrasiya-Pres, 2005, s.152 
697 Akçura Yusif. Türkçülüyün tarixi. Bakı, Qanun, 2010, s.174, 205 
698 Akçura Yusif. Gökalp Ziya bey Hakkında Hatıra ve Mulahazalar. İstanbul, “Türk yurdu” 
dergisi, 1924, II  seri, C.I , S:3, s.159 
699 Rəsulzadə M.Ə. Qafqaz türkləri. Bakı, Təknur, 2012, s.48 



 

238 
 

nın kamilləşməsində, onun ictimaiyyətinin şüurlanmasında “Füyuzat” jur-
nalı və onun əsas yazarı Ə.Hüseynzadə müstəsna rol oynamışdı.700  

Çağdaş dövrdə Yaşar Qarayev,701 Aydın Balayev,702Azər Turan703 
da doğru yazırlar ki, türkçülük şüuru öncə çar Rusiyasının Türk xalqları ara-
sında yaranmış, siyasi türkçülüyün, o cümlədən türkçülük, islamlıq və 
çağdaşlıq düsturunun əsaslarını Ə.b.Hüseynzadə işləyib hazırlamışdır.  

Əli bəy Hüseynzadənin türkçülüyün, islamçılığın təbliğində və in-
kişafında tutduğu mövqe, oynadığı rol yalnız Türk aydınları tərəfindən de-
yil, sovet ədəbiyyatında da bu və ya digər formada etiraf olunmuşdur.704 Bu, 
Hüseynzadənin yalnız Azərbaycan türkləri deyil, bütün Türk dünyası üçün 
nə qədər dəyərli bir mütəfəkkir olmasını sübut edir. Bu mənada Hüseynza-
dənin dəyərini anlamaq üçün yeni “kəşflər” etmək deyil, sadəcə onun elmi-
fəlsəfi irsini cəmiyyətə doğru-dürüst çatdırmaq lazımdır. Xü susilə, qeyd 
olunmalıdır ki, Ə.Hüseynzadənin “üçlü” düsturu (türkləşmək, islamlaşmaq 
və avropalaşmaq) və Turançılıq  ideyası milli-məhəlli türkçülük ideyalarının 
formalaşmasında da əvəsiz rol oynamışdır. 

Çox təəssüf olsun ki, o, 1910-cu ildə Bakıdan İstanbula döndükdən 
sonra ictimai-siyasi və fəlsəfi məsələlərlə bağlı çox az yazmış, Türkiyə Cüm-
huriyyəti dövründə isə “Qərbin dastanında iki türk” kiçik bir əsəri istisna 
olmaqla, diqqət çəkən əsərlər yazmamışdır. Hələ, 1921-ci ildə Y.V.Çəmən-
zəminli yazırdı ki, “son zamanlar Əli bəy çox oxuyur, heyfa ki, bir şey qələmə 
almayır”.705 Doğrudan da, Ə.Hüseynzadə ömrünün təxminən son 25-30 ilində ic-
timai-fəlsəfi və siyasi-ideoloji məsələlərə nadir hallarda müraciət etmişdir. 
Şübhəsiz, dahi mü təfəkkir-filosofun bu susqunluğu, yalnız Azər baycan 
Türk fəlsəfi fikir tarixi baxımından deyil, ümumilikdə Türk fəlsəfəsi üçün 
böyük itki olmuşdur.706 

Bütün hallarda Əli bəy Hüseynzadə Türk fəlsəfəsinin, Türk dünya-
görüşünün yenidən dirçəlişində mühüm rol oynamış böyük bir bilgədir. 
Onun əsas məqsədlərindən biri Türk fəlsəfəsinin Turan mədəniyyəti adı al-
tında yenidən ortaya qoyulması idi ki, bizcə, o, xeyli dərəcədə Turan mədə-
niyyətinin, Türk dünyagörüşünün dirçəlişinə nail ola bilmişdi. 

 

 
700 Məmmədzadə M.B. Milli Azərbaycan hərəkatı. Bakı, Nicat, 1992, s.47 
701 Qarayev Yaşar. Tarix: yaxından və uzaqdan. Bakı, “Sabah”, 1996, s.363-364 
702 Balayev A. Məmməd Əmin Rəsulzadə (1884-1955). Bakı, “Adiloğlu” nəşr., 2011, s.17-18 
703Turan Az ər. Əli b əy Hüseynzadə (həyatı, mübarizəsi, yaradıcılığı və şəcərəsi). Bakı, 

“Letterpress”, 2014, s.107-109 
704Azərbaycan Kommunist Partiyasının oçerkləri. I cild, Bakı: Azərnəşr, 1986, s.165 
705 Ç əmənzəminli Y.V. Əsərləri. Üç cilddə. III  cild. Bakı, Avrasiya-Press, 2005, s.153 
706 Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər).  Üç cilddə, 

II cild (Birinci kitab). Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, s.234 



 

239 
 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

Akçura Yusif. Türkçülüyün tarixi. Bakı, Qanun, 2010 

Akçura Yusif. Üç-tarz-ı siyaset. Ankara, Kilit, 2012 

Akçura Yusif. Gökalp Ziya bey Hakkında Hatıra ve Mulahazalar. 
İstanbul, “Türk yurdu”, 1924, II  seri, Cilt 15-I ,sayı 164-3 

Axundov, Mirzə Fətəli. Əsərləri. 3 cilldə, 3-cü cild. Bakı, AEA 
Nəşriyyatı, 1962 

Azərbaycan mətbuat tarixi antologiyası. Üç cilddə, I  cild. Bakı, 
“Elm və təhsil”, 2010 

Azərbaycan mətbuat tarixi antologiyası. Üç cilddə, II  cild. Bakı, 
“Elm və təhsil”, 2011 

Azərbaycan mətbuat tarixi antologiyası (mühacirət dövrü). Üç 
cilddə, III  cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2013 

Azərbaycan publisistikası antologiyası. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007  

Azərbaycan Kommunist Partiyasının oçerkləri. İki cilddə, I cild. 
Bakı: Azərnəşr, 1986 

Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. 2-ci cild. Bakı, 1960 

Balayev A. Məmməd Əmin Rəsulzadə (1884 -1955). Bakı, 
“Adiloğlu” nəşriyyatı, 2011 

Bayat, Ali Haydar. Hüseyinzade Ali bey. Ankara, AKMBY, 1998 

Bayat, Ali Haydar. Ali bey Hüseyinzade ve Türkiyede yayınladığı 
eserleri. İstanbul, Türk Dünyası Araşdırnaları Vakfı, 1992 

Çəmənzəminli Y.V. Əsərləri. Üç cilddə, III cild. Bakı, AVRASİYA-
PRESS, 2005, s.152 

Dadaşzadə A.M. Seçilmiş əsərləri. 1-ci cild. B: Azərnəşr, 1967  

Elekberli Faik. Ali Bey Hüseyinzadenin Turancılık Felsefesi// 
Töre (Fikir Sanat ve Edebiyatta). Yıl.3, sayı: 21. Adana, Töre Yayınları, 
2015, s. 22-26 

Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-
XX əsrlər).  Üç cilddə, II cild (Birinci kitab). Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, 
800 s. (Tamamlanmış və əlavələrlə yenidən işlənilmiş ikinci nəşri) 

Ələkbərli Faiq. Əli bəy Hüseynzadənin Turançılıq fəlsəfəsi.// 
Türk Eli. Elmi -ictimai-ideoloji jurnal, sayı 14. Bakı, Elm və təhsil, 2015, 
s.54-61 

Ələkbərli Faiq. Əli bəy Hüseynzadənin dünyagörüşündə 
türkçülüyün və islamçılığın nəzəri-fəlsəfi əsasları.// Din araşdırmaları 
jurnalı. №1. Bakı, Azərbaycan İlahiyyat İnstitutu, 2018, s.199-212 



 

240 
 

Əhmədli Rafail. Azərbaycan dövlətçilik fəlsəfəsi. Bakı, “Nurlan”, 
2008 

Gökalp Ziya. Türkçülük nasıl doğdu? “Yeni Macmua”, sayı 140. 18 
aprel 1918 

Gökalp Ziya. Altın ışık. Istanbul, Altın Kitaplar Yayın Evi, 2005 

Hüseynzadə Əli bəy. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007  

Hüseynzadə Ə. Seçilmiş əsərləri. Iki  cilddə, 1-2-ci cildlər. Bakı, 
Çaşıoğlu, 2008 

Hüseynzadə Ə. Türklər kimdir və kimlərdən ibarətdir? Bakı, 
“Mütərcim”, 1997 

Hüseynzadə Ə. Qırımızı qaranlıqlar içində yaşıl işıqlar. Bakı: 
Azərnəşr, 1996  

Hüseynzadə Əli bəy. Siyasəti-Fürusət. Bakı, Elm, 1994 

Hüseynzadə Əli bəy.“İttihad və tərəqqi” nasıl 
quruldu?//Azərbaycan mətbuat tarixi antologiyası (mühacirət dövrü). Üç 
cilddə, III  cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2013 

Hüseynzadə Əli bəy. “İrşad” // Azərbaycan mətbuat tarixi 
antologiyası. İki cilddə, 1-ci cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2010 

Hüseynzadə Ə. “Həyat”ın sənəyi -dövriyyəsi // Azərbaycan 
mətbuat tarixi antologiyası. İki cilddə, 1-ci cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2010 

Hüseynzadə Əli bəy. Ey qələm // Azərbaycan mətbuat tarixi 
antologiyası. İki cilddə, 1-ci cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2010 

Hüseynzadə Ə. Vidanamə // Azərbaycan mətbuat tarixi 
antologiyası. İki cilddə, 1-ci cild. Bakı, “Elm və təhsil”, 2010 

Qarayev Yaşar. Tarix: yaxından və uzaqdan. Bakı, “Sabah”, 1996 

Mardin Şerif Jön. Türklerin Siyasi Fikirleri. İstanbul, İletişim 
yayınları, 1964 

Məmmədzadə M.B. Milli Azərbaycan hərəkatı. Bakı, “Nicat”, 1992 

Məmmədquluzadə Cəlil. Əsərləri. IV cilddə, II cild. Bakı, 2004  

Məmmədli Hüseynqulu. Qafqazda İslam və Şeyxülislamlar. Bakı, 
MBM, 2005 

Mirəhmədov Əziz. Ə.Hüseynzadə // Fikrin karvanı. Bakı, “Yazıçı”, 
1984, s.68 

Müznib Əlabas. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2006 

Nemanzadə Ömər Faiq. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2006  

Rəsulzadə M.Ə. Panturanizm. Qafqaz sorunu. Bakı, “Təknur”, 
2012  



 

241 
 

Rəsulzadə M.Ə. Azərbaycan Cümhuriyyəti. Bakı: “Elm”, 1990 

Rəsulzadə M.Ə. Qafqaz türkləri. Bakı, “Təknur”, 2012 

Свйатоховский Т.  Руский Азярбайджан 1905-1920 гг. “Хазар” 
жур., 1990,№1. 

Talıbzadə Kamal. İnqilabi-demokratik ədəbi fikrin tribunası // 
Azərbaycan mətbuat tarixi antologiyası. İki cilddə, 2-ci cild. Bakı, “Elm və 
təhsil”, 2011 

Turan Azər. Əli bəy Hüseynzadə (həyatı, mübarizəsi, yaradıcılığı və 
şəcərəsi). Bakı, “Letterpress”, 2014 

Turan Azər. Şeyxülislam – həm də Türkoloq.  “Ədəbiyyat” qəzeti 
№10, 13 mart 2009-cu il  

Ülken Hilmi Ziya. Türkiyede Çağdaş Düşünce Tarihi. İstanbul. 
Ülken, 2013 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

242 
 

XI FƏSİL  

ƏHMƏD BƏY AĞAOĞLUNUN  

DÜNYAGÖRÜŞÜ  
 

Giriş. Azərbaycan Türk mütəfəkkiri Əhməd bəy Ağaoğlu (1869-
1939) Şuşada anadan olub ilk biliklərini buradakı Gimnaziyada almış, daha 
sonra təhsilini Texnologiya İnstitutunda davam etdirmək üçün Sankt Pe-
terburqa getsə də, imtahanların birindən kəsildiyinə görə, Parisə üz tut-
muşdur. Sorbonna Universiteti yanındakı Paris Hüquq Məktəbinin tələbəsi 
olan (1888) Ağaoğlu burada yaşadığı zaman tanınmış alimlərlə (Ceyms 
Darmsteter, Barbiye de Meynar, C.Əfqani, E.Renan və b.) yanaşı, “Gənc 
Türk lər”lə (Əhməd Rza bəy, Əsəd Paşa və b.) də yaxından təmaslar qur-
muşdur. 1890-cı illərdən etibarən Paris, Tiflis, Bakıda nəşr olunan qəzet-
jurnallarla əməkdaşlıq edən Ağaoğlu 1894-cü ildə vətənə dönərək üç il Şu-
şada yaşamışdır. O, 1897-ci ildə Bakıya köçərək “Kaspi” qəzetinin redaktor-
larından olub, eyni zamanda Bakı Ali Ti carət Məktəbində fransız dili müəl-
limi işləmişdir. 1905-ci il 1-ci Rusiya  inqilabından sonra “Həyat”, “İrşad”, 
“Tərəqqi” qəzetlərində redaktor kimi aktiv fəaliyyət göstərən Ağaoğlu, 
1906-cı ilin yayında yaradılan “Difai” Partiyasının əsas qurucusu, lideri idi. 
O, çar Rusiyasının ona qarşı basqılarının artması, eyni zamanda Osmanlıda 
“Gənc Türk lər”in hakimiyyətə gəlməsi səbəbilə 1909-cu ilin yazında 
İstanbula köçmüşdür.707 

İstanbulda əvvəlcə maarif müfəttişi, daha sonra Süleymaniyyə ki-
tabxanasının müdiri və İstanbul Darülfünunun müəllimi kimi çalışan Ağa-
oğlu bütün bunlarla yanaşı, “Türk yurdu”, “Sirati-müstəqim”, “İslam məc-
muəsi”, “Haqqa doğru” adlı qəzet-jurnallarla əməkdaşlıq etmişdir. “Türk 
ocağı”nın qurucularından olan Ağaoğlu 1912-ci ildə Afyon-Karahisardan 
Osmanlı Məclisi-Məbusanına millət vəkili seçilmişdir. “Hüseynzadə Əli 
bəylə birlikdə Ağaoğlu Əhməd hərbi-ümumidə (1 -ci Dünya müharibəsi 
dövründə-F.Ə.) İsveçrədə Qafqaz türklüyü naminə çalışdığı məlumdur. Bu 
iki azəri türkü vətənlərinin xilası üçün Avropa dövlətlərinə muxtıralar (əri-
zələr) verib Qafqaz türklərinin həqiqi vəziyyətini aydınlaşdırmağa çalışırdı-
lar”.708 

O, Azərbaycan Cümhuriyyəti yarandıqdan sonra Qafqaz İslam Or-
dusunun komutanı Nuri Paşanın siyasi müşaviri kimi yenidən vətənə gəl-

 
707 Quliyev Vilayət. Ön söz // Ağaoğlu Əhməd. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, 
s.16-17 
517 Məmmədzadə Mirzəbala. Milli Azərbaycan hərəkatı. Bakı, Nicat, 1992, s.174 



 

243 
 

mişdir. Parlamentdə millət vəkili olan Ağa oğlu 1918-ci ilin de kabrında 
Ə.Topçubaşının rəhbərliyi ilə Paris Sülh Konfransına göndərilən nümayən-
də heyətinin tərkibində İstanbula getsə də, burada Antantanın işğalçı ordu-
su  tərəfindən həbs edilib. 1919-cu ilin mayında “İttihad və Tərəqqi”inin ta-
nınmış üzvləri ilə birlikdə İngiltərənin nəzarəti altındakı Maltaya sürgün 
edilən Ağaoğlu yalnız 1921-ci ilin mayında azadlığa qovuşaraq Romaya qa-
yıdıb.709 O, Romadan Sovet Azərbaycanının başçısı N.Nərimanova məktub 
yazaraq Ankaradan Türkiyədə qalmaq üçün təklif aldığını, ancaq özünün 
Quzey Azərbaycana qayıdaraq vətəninə və millətinə xidmət etmək istədiyi-
ni yazmışdır. Nərimanovun onun Bakıya qayıtması ilə bağlı məktubunu İs-
tanbulda oxuya bilən Ağaoğlu artıq buna qədər Ankarada qalmaqla bağlı 
qəti qərara gəlmişdir.710 

Ankarada Mətbuat baş müdiri olmaqla yanaşı, Qarsdan Türkiyə 
Böyük Millət Məclisinə deputat seçilmiş və Ankara Universitetində də dərs 
demişdir. 1930-cu ildə CHP -yə müxalif təşkilat kimi yaranan “Sərbəst” Fir-
qənin liderlərindən biri olan Ağaoğlu, həmin partiyanın bağlanmasından az 
sonra İstanbula dönərək “Axın” qəzetini təsis etmişdir. Ancaq həmin qəze-
tin nəşri də yarımçıq qalmış, üsətlik İs tanbul Darülfünunun universitetə 
çevrilməsi zamanı təqaüdə göndərilmiş Ağaoğlu 1939-cu ilin mayında vəfat 
etmişdir. 

Türk fəlsəfəsi, antik fəlsəfə, islam fəlsəfəsi, orta və yeni dövr Avropa 
fəlsəfəsini dərindən öyrənən Ağaoğlunun əsərləri aşağıdakılardır: “İslam, 
Axund və Hatifülqeyb”, “İslamlığa görə və islamlıqda qadın”, “Mən kimə-
m?”, “Üç mədəniyyət”, “Sərbəst insanlar ölkəsində”, “Dövlət və fərd”, “İran 
və inqilabı” və b. 

İctimai-siyasi görüşləri. XX əsrin əvvəllərində Əhməd bəy Ağa-
oğlu Qərb mədəniyyəti ilə İslam mədəniyyəti arasında uzlaşdırma yolu ilə 
“islam millətçiliyi” nəzəriyyəsini irəli sürmüş, əsasən, İslamda islahatlar 
aparmaqla müsəlmanların ictimai-siyasi tərəqqisinə və yüksəlişinə çalışmış, 
daha çox islamçılığı təbliğ etmişdir.711 Milli ideoloq M.Ə.Rəsulzadənin təb-
rincə desək, bu dövrdə “milliyyətpərvərliyin ən addı-sanlı mürşidləri, başda 
Ağaoğlu Əhməd bəy olmaqla, islamçılıqla türkçülüyü çox da ayırmır, türk-
lük namına deyil, müsəlmanlıq namına mübarizə aparırdılar. Milli hərəkat-
ımızın adı “panislamizm” idi. Bu yalnız rusların xətası deyildi. Özümüz də 
islamiyyəti milliyyət məfhumu yerində işlədirdik”.712 

Dini -ideoloji baxışları: “İran şiəçiliyi”ndən “İslam millət çi-

 
709 Quliyev Vilayət. Ön söz // Ağaoğlu Əhməd. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, 
s.18-19 
710 Yenə orada, s.22 
520Məmmədzadə Mirzəbala. Milli Azərbaycan hərəkatı. Bakı, Nicat, 1992, s.40-41 
521Rəsulzadə M.Ə. İstiqlal məfkurəsi və gənclik// “Azadlıq” qəz., 1990, 31 dekabr 



 

244 
 

liyi”nədək. Ağaoğlu “İslam millətçiliyi”ni müdafiə edənə qədər isə “İran 
şiəçiliyi” tərəfdarı olmuşdur. Hər halda XIX əsrin sonu, XX əsrin əvvəllərin-
də şiəlik anlamında iranlılığın, sünnilik anlamında isə osmanlılığın təbliğ 
olunması Ağa oğludan da yan öt məmişdir.713 1890-cı il lərdə “İran 
şiəçiliyi”inə aludə olan Ağaoğlu Parisdə, Tiflisdə nəşr olunan “İran cəmiy-
yəti” başlıqlı silsilə məqalələrində üç məsələyə 1) İslam aləmi, 2) İran cə-
miyyəti, 3) şiəliyə xüsusi diqqət yetirmişdir. “Nəhayət, o illərdə Ağaoğlu nə-
inki Avropa Şərqşünaslığının Azərbaycan və İran haqqında bəzi yanlış müd-
dəalarının təsirlərindən azad deyildi, o, özünü həm də İran mədəniyyətinin 
mümayəndəsi, şiəliyin ardıcıl tərəfdarı kimi təqdim edir, hətta bu İs lam 
məzhəbini müstəqil, ayrıca bir din kimi alırdı”.714 

Ağaoğluna  görə İslam aləminin nicatı olan “İran” Fransanın Avro-
pada oynadığı rolu oynayaraq yeniləşməyə çalışan Osmanlını belə ötüb 
keçəcəkdir. Bu anlamda  ingilislərin “İran”a toxunmasını onlar üçün bir 
bomba təhlükəsi kimi xarakterizə edən Ağaoğlunun fikrincə, “İran” üçün şiə 
təmayüllü ruhanilik institutu heç də gerilik hesab oluna bilməz. Bununla 
bağlı Əziz Mirəhmədov yazır: “Ruhanilik institutunun demokratik mahiy-
yətdə olduğunu, səylə nəzərə çatdıran müəllif iddia edir ki, bizdə əhalinin 
bütün təbəqələrinin ruhani təhsil-tərbiyə almaq və molla olmaq imkanı var-
dır. Burada ruhanilərin mənfi keyfiyyətləri də qeyd edilir və onların öz vəzi-
fələrini icra edərkən yol verdikləri çoxlu mənfi hallar həyati misallarla tənqid 
olunur. İranın İslamı qəbul etməsinin qısa tarixçəsi veriləndən sonra yeni 
dini təfəkkürün qədim İran məzhəb və etiqadları ilə varislik əlaqəsinin sə-
ciyyəsi müəyyənləşdirilir və şiəliyin yayılması bu aspektlərdə tədqiq edilir. 
Müəllif ölkənin tarixindən və xalqın mənəvi-əxlaqi aləmindən çıxış edərək 
ortodoks İslamla şiəçilik arasındakı qarşdurmanın qanunauyğunluğunu sü-
buta çalışır”.715 

O, 1892-ci ildə Şərqşünasların Londonda keçirilən 9. Beynəlxalq 
Konqresində “Şiə dinində məzdəki inanclar” məruzəsində də “İran 
şiəçiliyi”ni müdafiə etmişdir. Ağaoğluna görə şiəlik nə din, nə siyasi partiya 
anlamına gəlməsə də, öz mahiyyətini iranlılıqda tapıb: “Amma şiəlik 
başdan-başa İranın milli ruhu ilə doludur. Bu ruh isə keçmişlə bu gün, 
məzdəklik ilə İslam arasındakı uzlaşmanın əsrlər boyu aldığı özəllikdir İran 
milli düşüncəsinin sintezidir”.716 

Onun fikrincə, ərəblərin işğalçılığı dövründə on lardan yüksək 
mədəniyyətə sahib olan iranlılar, bu ağır vəziyyətdən çıxış yolunu  İslam dini 
pərdəsi altında yeni bir “din”, yəni şiəliyi, daha doğrusu “İran şiəiyi”ni 

 
713 Rəsulzadə M.Ə. Əsərləri. Beş cilddə, III cild, Bakı: “Elm”, 2012, s.432  
714 Mirəhmədov Əziz. Əhməd bəy Ağaoğlu. Bakı, “Ərgünəş”, 2014, s.18 
715 Mirəhmədov Əziz. Əhməd bəy Ağaoğlu. Bakı, “Ərgünəş”, 2014, s.18-19 
716 Ağaoğlu Əhməd bəy. Mən kiməm? Bakı, Mütərcim, 2019, s.407 



 

245 
 

yaratmaqla tapmışlar. “İran şiəliyi”nin ortaya çıxmasında isə Salman Farsi 
mühüm rol oynamışdır. Belə ki, əvvəlcə Peyğımbərin silahdaşı olmuş Farsi 
onun vəfatından sonra Həzrət Əliyə bağlanmışdır. Ağaoğlu yazır: “Həzrəti 
Məhəmmədin qardaşı oğlu və kürəkəni kimi Əlinin böyük nüfuz sahibi 
olduğunu bilən Salman Farsi həqiqi İran vətənpərvərinə xas bir tərzdə 
ölkəsinin mənafeyini güdərək onu İran taxtına çıxarmaq haqda düşünmüş, 
niyyəti barədə ölkəsinin nüfuzlu şəxsləri ilə fikir mübadiləsi aparmışdı. Əks 
təqdirdə, Əli kimi fəal mübarizə adamı olmayan, İranda yetərincə 
tanınmayan bir şəxsin bölgədə özünə bu qədər tərəfdar tapmasını başqa nə 
ilə izah etmək olar? Yaxud onun düşmənləri ilə savaşlarını daim İran 
səhnəsində aparmaq cəhdinə başqa hansı yolla şərh vermək mümkündür? 
Üstəlik onu da bilirik ki, həzrəti Əli oğullarından birini – İmam Hüseyni 
Yəzdigürdün qızı, girov kimi ərəblərin əlinə düşən Şəhrəbanu ilə 
evləndirmişdi. Bu siyasi izdivac Sasani sülaləsinin hüquqlarının həzrət Əli 
ailəsinə verilməsi arzusunun təzahürü kimi meydana çıxmamışdırmı? 
İmamlığın Hüseynə keçməsi lazım ikən, Şəhrəbanunun nəvələrinə 
ötürülmüşdü. Kərbəla müsibətində ətrafındakıların hamısı öldürüləndən 
sonra şiə inanclarına görə Şəhrəbanu Bəni Haşim, yəni Həzrət Əli ailəsinin 
bayrağının mühafizi olmuşdu. Əri qətlə yetir ləndən sonra onun qanlı 
paltarını geyinib Peyğəmbərin çalmasını başına qoyaraq Hüseynin nəşini 
düşmən səflərində axtarmışdı. Peyğəmbərin çalması Bəni Haşimin, yəni Əli 
ailəsinin simvolik mirası idi...Sonra Abbasın bayrağını qaldırmış (həzrət 
Hüseynin qardaşı), Zülcənahı (Hüseynin atı, bu da başqa bir simvolik 
mirasdır) minib düşmənlə əsarət şərtlərini müzakirə etməyə getmişdi. 
Şərqdə belə rolu ancaq başçı missiyası heç kimdə şübhə doğurmayan  
şəxslər öz üzərinə götürə bilərlər... Nəticədə Şəhrəbanunun üçüncü və 
dördüncü imamlar arasındakı qısa fasilədə bu öndərliyi İran ruhunun 
keçmişlə bu günü birləşdirməsi və onu müsəlman dünyasına gətirməsi kimi 
dəyərləndirilir”.717 

Ağaoğlu 1895-ci il dən sonra, özəlliklə də XX əs rin başlarından 
etibarən “İran şiəiliyi”ndən uzaqlaşaraq “İslam millətçiliyi” nəzəriyyəsinin 
ideoloqu olmuş, onu soldan və sağdan tənqid edən tərəqqiçilərə və mühafi-
zəkarlara qarşı mübarizə aparmışdır. Mühafizəkarların yeritdikləri ideya 
xətti ilə bağlı o, yazırdı ki, onlar həddən artıq yeniləşməyə qarşı çıxmaqla 
səhvə yol vermişlər. Çünki mühafizəkarların müsəlman xalqlarının vəziyyəti 
ilə bağlı gəldikləri qənaətə görə, onların bütün fəlakətləri adət-ənənələrdən 
üz çevrmələri, yəni əxlaq pozğunluğu, keçmişə sayğısızlıq etmələri və sər-
bəst düşüncələriylə bağlıdır. Ağaoğlu yazırdı ki, buradan da mühafizəkarlar 
“belə nəticəyə gəlirlər ki, xilas yolu nə Avropada, nə də həyatın məntiqinin 
axtarılmasındadır. Sadəcə, şəfaverici keçmişə qayıtmaq lazımdır. Həmin 

 
717 Ağaoğlu Əhməd bəy. Mən kiməm? Bakı, Mütərcim, 2019, s.410-411 



 

246 
 

keçmiş öz ecazkar qüvvəsi ilə müsəlman aləmini xilas edəcəkdir”.718 O, sü-
but etməyə çalışırdı ki, Avropanın inkişafına səbəb olan mütərəqqi ideyalar-
dan tamamilə imtina edib ancaq “şəfaverici keçmiş”ə qayıtmaqla müsəlman 
xalqlarının geriliyini, cəhalətini aradan qaldırmaq mümkün deyildir. Çünki 
müsəlman xalqlarının oyanışı, inkişafı yolunda ən başlıca əngəllərdən biri 
elə yaxın dövr əcdadlarımız, mühafizəkar ruhanilərdir. Belə ki, onlar öz ulu 
əcdadlarının əqli və mənəvi sərvətlərini unudub sonrakı nəsillərə miras əvə-
zinə yalnız zülmət və nadanlıq, mövhumat və xurafat, əldən düşmüş bədən, 
quru və kütləşmiş beyinlər qoyub gediblər. Ağaoğlu yazırdı: “Ah, bu keç-
miş! Axı o bizdən nə istəyir? Onun bizi hər mənada – həm maddi, həm zeh-
ni, həm mənəvi baxımdan məhv etməsi, dilimizi, dinimizi, xalqımızı, xəlqi-
liyimizi məhv etməsi yetməzmi!”.719 

Bu anlamda Ağaoğlu mühafizəkarların “şəfaverici keçmiş”ə qayıt-
maq məsələsində yaxın dövr əcdadlarının mirasını qəbul etməmiş, üstəlik 
onların heç bir fərq qoymadan ümumilikdə  yeniləşməyə qarşı olmalarını 
doğru saymamışdır: “Ata-babadan qalmış bəzi qayda və adətlərimiz də var 
ki, sədd kimi bizi nicat və fəlahətdən saxlayır. Min illərdən bəri o qədər bi-
zim dillərimizi, əqllərimizi, qələm və fikirlərimizi döyüb döyənəyiblər ki, in-
di bizdə söz danışmağa, fikir cari etməyə, özümüzün qabiliyyətimizi izhar 
etməyə taqət və cürət qalmayıb”.720 Ancaq o, daha sonra yazırdı ki, əslində 
uzaq keçmişdə bu belə olmayıb: “Cümləyə məlumdur ki, biz müsəlman tay-
fası çoxdan bəri ata babamızın adət və qaidəsi olan və din mübəyyinmizin 
üsul əsas olan şura, ictimai və məşvərət yolunu unudub qeyriləri əlində səğir 
sürü kimi idarə olunmaqda idik. Padşahlarımız, xanlarımız, əmir və üməra-
larımız göydən göndərilən hakimi-mütləq surətində  hər nə arzu və həvəs-
ləri var isə, bizə cəbri və zülmü qəbul etdirməkdə davam edirdilər. Qeyri-
tayfalar arasına düşənlərimiz də həmin surətdə idarə olunurdular”.721 

Ağaoğlu doğru qeyd edirdi ki, milli adət-ənənələrdən və şəriət qay-
da-qanunlarından uzaqlaşma son dövrlərdə olmuşdur. Belə ki, vaxtilə Türk 
dövlətləri (Səlcuqlar, Çingizlər, Teymurilər və b.) məşvərətsiz, şurasız və 
qurultaysız heç bir iş görmədikləri üçün böyük imperiyalar qurublar. İslam 
dini özü də ictimai ümmət olub, peyğəmbər və bir çox xəlifələr uzun müd-
dət məşvərət və şura ilə qərar qəbul ediblər. O, yazırdı: “Lakin tarix getdikcə 
həm tayfamızın və həm məzhəbimizin qaidələrini unutduq. Və bu tazə qai-
də və ruşən sayəsində başımıza nə qədər bəlalar, fəlakətlər gəldi... Lakin bu 
fəlakətlərin, bu bəlaların cümləsindən artıq hökmdarlığımızı, vilayətlərimizi 
əldən vermək olmayıb ən əvvəl və ən mühim bizim təbiətimizə şimdiyədək 

 
718 Ağaoğlu Əhməd. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.333 
719 Ağaoğlu Əhməd. Sözlər, sözlər.. // Az ərbaycan publisistikası antologiyası. Bakı, “Şərq-

Qərb”, 2007, s.304 
720 Ağaoğlu Əhməd. Qafqazda milli məsələ. Bakı, Mütərcim, 2019, s.184 
721 Yenə orada, s.189-190 



 

247 
 

olan əsəridir”.722 

“İslam, Axund və Hatifülqeyb” (1904) adlı əsərində də İslamla 
bağlı olaraq son əsrlərdə yaranmış mövhumata, xurafata, dini fanatizmə diq-
qət yetirən Ağaoğlu riyakar ruhaniləri başa salmaq istəmişdir ki, onların İs-
lamın adı ilə bağlı gördükləri işlər bu dinə mənfi təsir göstərmiş, onun qüd-
rətini zəiflətmişdir.723 Əsərdən məlum olur ki, müsəlmanların çoxu İslamın, 
Quranın əsil mahiyyətini bilmir və burada da əsas günahkar din xadimləri-
dir. Çünki “cəmi əmaviri-nəvahiyi-İslam siz axundların vasitəsilə və haman 
fikri-batil ki, “şəriəti-tahirə hökm edən”in bərəkəti ilə riyakarlıq və zahirpə-
rəstlik olub, bilmərrə İslamın mahiyyətinə, yəni insan qəlbinə etina etmirsiz. 
Odur ki, müsəlmanların içərisində zahiri ibadət və itaət ilə belə bu qədər ri-
yakar, bəkirdar mütəqəlliblər artıb”.724 

Mühafizəkarlar yeniləşməyə qarşı çıxıb “şəfaverici keçmiş”i nicat 
yolu bildikləri halda, əksinə, tərəqqiçilər isə əsasən “şəfaverici keçmiş”lə bir-
dəfəlik vidalaşıb yalnız yeniləşmə tərəfdarı idilər. Hətta, bəzi tərəqqiçilər, 
xüsusilə də sosial-demokratizm təliminə həddən çox aludə olanlar deyirdi-
lər ki, milli-dini adət-ənənələrdən tamamilə imtina edilməli və Avropa xalq-
larının keçdikləri yol burada da olduğu kimi tətbiq edilməlidir. Tərəqqiçi-
lərdən sosial-demokratlara münasibətdə Ağaoğlunun özü də ilk dövrlərdə, 
ümumilikdə heç də marksizmi İslam dininə tamamilə zidd saymamış, hətta 
1905-1906-cı illərdə yazdığı məqalələrində onların elmi sosializm ideyasını 
təqdir etmiş, sosializmin əsas qayəsinin bəşər övladının mənəvi və maddi 
səadəti olduğunu bəyan etmişdi.725 

Ancaq çox keçmədən Ağaoğlu marksizmi, xüsusilə rus bolşevizmi-
ni kəskin şəkildə tənqid etmişdir. Ona görə hər hansı cəmiyyətdə əsas mə-
sələ kimi sinfi mübarizəni görmək doğru deyildir. O, yazırdı: “Sinfi mübari-
zə müxtəlif xalqlar arasında münasibətləri izah etmək üçün həddindən artıq 
elastik, həddindən artıq uzun, dumanlı haldır. Əgər bu termin altında əhali-
nin müxtəlif, maddi cəhətdən bir-birindən asılı təbəqələri arasında maraqlar 
toqquşması başa düşülürsə, onda sinfi mübarizə ilk növbədə, eyni millətin 
ayrı-ayrı qrupları arasında meydana gəlməlidir. Aydındır ki, bu cür toqquş-
malar, məsələn, erməni işəgötürənlər ilə erməni işçiləri, erməni kapitalistlə-
ri ilə erməni kəndliləri arasında özünü büruzə verməli idi; eyniliklə türklər-
də, gürcülərdə və başqalarında belə olmalı idi. Lakin biz bu hala rast gəlmi-
rik və onun bizdə mövcud olması hələlik qeyri-mümkündür”.726 O, yazırdı 

 
722Yenə orada, s.191 
723 Ağaoğlu Əhməd. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.35 
724 Yenə orada, s.42 
725 Mustafayev Qədim. XX əsrin əvvəllərində Azərbaycanda islam ideologiyası və onun 
tənqidi. Bakı, Maarif, 1973, s.172 
726 Ağaoğlu Əhməd. Qafqazda milli məsələ. Bakı, Mütərcim, 2019, s.117-118 



 

248 
 

ki, sinfi mübarizənin yaranması üçün cəmiyyətin ayrı-ayrı təbəqələrinin öz 
daxili birliyini, həmrəyliyini dərk etməsi lazımdır, bunlar isə yalnız çox yük-
sək kütləvi inkişaf vaxtı mümkündür: “Avropa “sinfi mübarizə” yoluna çox-
danmı qədəm qoyub? Çoxdanmı oradakı “dördüncü zümrə” özünə qarşı az-
çox şüurla yanaşmağa başlayıb? Xaricdə bu zümrə indiyədək qaranlıq cəha-
lətdə qalmaqdadır və onun şüurlu rəhbərləri kütlənin bu cəhalətindən heç 
də az məyusluq keçirmir. Onda bizim Qafqazda hansı sinfi mübarizədən 
söhbət gedə bilər?”.727 

Ağaoğlu onun sosializmlə bağlı bəzi yazılarına istinad edilərək “so-
sialist” adlandırılmasını isə səhv hesab etmişdi.728 Hətta, “Materializmin 
təntənəsi və əsassızlığı” (1908) məqaləsində fəlsəfədə materializm cərəya-
nının əsassızlığını sübut etməyə çalışan Ağaoğlunun fikrincə, müəyyən bir 
dövrdə “qalib” durumda olan Marksın materialist təlimi hazırda öz əhəmiy-
yətini itirmişdir.729 

Onda sosial-demokratizm, marksizm ideyalarına yenidən maraq 
Malta sürgünü (1919-1921) zamanı yaranmışdır. Belə ki, sürgündən azad-
lığa çıxdıqdan az sonra Sovet Azərbaycanının başçısı N.Nərimanova mək-
tubunda Ağaoğlu yazırdı ki, Vətənə qayıtmaq və marksist-leninçilərlə bir 
yerdə sosializm uğrunda mübarizə aparmaq istəyir. Buna səbəb də, sürgün-
də olduğu zaman oxuduğu kitablardan əldə etdiyi qənaətdir ki, Qərb de-
mokratları, xüsusilə də ingilislər ikiüzlü oyunlar oynayaraq yalnız Şərq xalq-
larını istismar etməyib, eyni zamanda Qərb xalqlarını da əsarət altında sax-
layırlar. O, yazırdı: “Bütün bu mütaliələr, düşüncələr və bu müddətdə gör-
müş olduğum təcrübələr məni dərin və qəti bir imana gətirmişdir ki, istər 
Şərqdə, istərsə Qərbdə bütün ictimai üsul və bütün ictimai quruluş yalan, 
qaba sifət, güclülərin gücsüzləri əzmələri üzərində durmaqdadır. O şeyə ki, 
mədəniyyət, hürriyyət, müsavat deyirlər zəhərli bir yalan, alçaq bir riyakar-
lıqdır ki, onların sayəsində ancaq qaba zülm və haqsızlıq səltənəti qurula bi-
lər. Bu idarə üsulu öz yalan və riyakarlığı ilə davam etdikcə bəşəriyyətə qur-
tuluş yoxdur və o bəşəriyyət əziyyətə məhkumdur. Ondan ötrü yeganə qur-
tuluş hal-hazırda Rusiyada hökmfərma olan ideal sayəsində mümkündür. 
Mən bu hərəkat rəhbərlərinə, bəşəriyyətin xilaskarlarına istirahət, məhəb-
bət və səadət üçün imanı ilə doğru yol göstərən peyğəmbərlərə baxan kimi 
baxıram”.730 

Ağaoğlunun yaşının kamil çağında marksizmə bu cür yanaşması 
göstərir ki, ondan öncə Rəsulzadənin, Nərimanovun və başqalarının bu cə-

 
727 Yenə orada, s.118 
728Ağaoğlu Ə. Millət və millətçilik.“Tərəqqi” qəz.,1909,22, 26 yanvar №16,№19 
729Ağaoğlu Ə.Materializmin təntənəsi və əsassızlığı.“Kaspi” qəz., №3, 4 yanvar 1908 
730Əhməd bəy Ağayevin Nəriman Nərimanova məktubu // Hüseynov Ş. Mətbu irsimizdən 

səhifələr. Bakı, “Çənlibel” NPM, 2007, s.78 



 

249 
 

rəyana meyil göstərməsi təsadüfi olmamışdır. Sadəcə, Rəsulzadə marksizmə 
münasibətdə daim məsafəli dayanıb marksizm-leninizmdən isə tamamilə 
uzaq durduğu halda, Nərimanov yalnız ömrünün son illərində sosial-de-
mokratizm ətrafındakı oyunları dərk etməyə başlamış, ancaq yenə də ondan 
üz döndərməmişdir. Bu baxımdan Ə.Ağaoğlunun Malta sürgünündən son-
ra, müəyyən hisslərə qapılaraq marksizmə ideal kimi baxması təəccüblü de-
yil. Məhz bu hisslərin təsiri altında Ağaoğlu daha sonra məktubunda yazırdı 
ki, bolşevizm Şərq üçün də yeganə qurtuluş yoludur: “Zira zəif Şərqi istis-
mar altına alan Qərb imperialistləri Qərb zəhmətkeşlərini də istismar altına 
alıb boğmağa imkan qazanırlar və bu da ümumbəşəriyyət ailəsi arasında ya-
xın bir uyğunluq vücuda gətirir.  Rusiya qəhrəmanlarının böyüklüyü də bu 
dərin həqiqəti dərk etməkdə, bir millətin başqa millət tərəfindən istismar 
altına alınmasını inkar etməkdə, onu milli müqəddaratını təyini, millətlərin 
federasiyonu və daxili işdə millətlərin ixtiyaratı prinsipləri ilə əvəz etməkdə-
dir. İştə Şərqi əsarətdən xilas edəcək və onunla bərabər Qərbi də qurutara 
biləcək budur... Biz Şərq millətləri bütün mövcudiyyətimiz ilə bu ideala itti-
haq edərək (qoşacaq) və Şərq naminə onun vücuda gəlməsinə xidmət et-
məliyiz. Ələlxüsus İslam Şərqi onu qəbul edəcəkdir və bütün Asiyanı, Afri-
kanı öz arxasınca dartaraq bütün Qərbi də onun qarşısında səcdə etməyə 
məcbur edəcək, zəhmətkeş sinfi əsarətə alan yeganə vəsaiti-imperalistlər-
dən onu xilas edəcəkdir. Bu barədə Bakı fövqalədə tarixi bir rol oynaya bi-
lər”.731 

Nərimanovun onun bu istəyinə müsbət cavab verməsinə baxmaya-
raq, az sonra Ağaoğlu Azərbaycana dönmək fikrindən daşınmışdır. O, Nə-
rimanova yazdığı ikinci məktubunda Quzey Azərbaycana qayıtmamasına 
üç səbəb: 1) bolşeviklərlə həmfikir olmamasını; 2) türklər üçün qurtuluş 
imkanının təkcə Osmanlı türklüyündə qalmasını; 3) onu əsarətdən qurta-
ran Ankaraya (Atatürkə) namus borcunun olmasını göstərmişdir.732 Bizcə, 
Ağaoğlunun çox qısa bir zamanda fikrindən daşınmasında xüsusilə də, rus 
bolşevizminin əsas mahiyyəti haqqında bilgilərinin artması mühüm rol oy-
namışdır.  

Ağaoğlu “İslam millətçiliyi”ndən çıxış etdiyi dövrdə qərbçi “Gənc 
türklər”lə də fikir ayrılığı yaşamışdır. Müsəlman xalqlarının dirçəlişi məsə-
ləsində “Gənc türklər”in bütövlükdə doğru yol tutduqlarını qəbul etməklə 
yanaşı, Ağaoğlu əsasən iki məsələdə: 1) Avropa ideyalarını ifrat şəkildə təq-
lid etdiklərinə; 2) islamçılığın elmi nəzəriyyəsi yaranmadan onu siyasiləş-
dirdiklərinə, yəni siyasi partiya halına gətirdiklərinə görə onlarla razılaşmır-
dı. O, yazırdı ki, tərəqqiçilər belə düşünürlər ki, “bütün fəlakətlərin səbəbi 
müsəlmanların geriliyindən, onların dininin həyat uğrunda mübarizəyə ya-
rarsız olmasından irəli gəlir və bu vəziyyəti aradan qaldırmaq üçün bütün 

 
731 Yenə orada, s.78-79 
732 Ağaoğlu Əhməd. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.22 



 

250 
 

həyat quruluşunu dəyişdirmək, Avropanı təqlidə başlamaq lazımdır. Belə-
ləri Avropa təssisatının qüvvəsinə hədsiz inamla yanaşaraq onu yoxlama-
dan, saf-çürük edib araşdırmadan, ölkələrində tətbiq etməyin zəruriliyi haq-
qında moizələr oxuyurlar”.733 

Ağaoğlu belə bir qənaətə gəlmişdir ki, Osmanlıdakı tərəqqiçilər ilk 
dövrlərdə, yəni XIX əsrin sonlarına qədər İslam ölkələrini Avropa elmləri və 
ideyaları ilə müalicə etmək yolu ilə canlandırmağa çalışmaqla düzgün yol 
tutsalar da, onlardan səbirsiz olanları, yəni “Gənc türklər”son nəticəni çıxar-
mağa tələsdilər. Halbuki din, siyasət, dövlət kimi mühüm məsələlərdə elmi 
həqiqətlərə çatmaq üçün səbir və təmkinlə hərəkət etmək lazım idi. Ona gö-
rə “Gənc türklər” siyasi məsələlərə qarışmaqla bütün Şərqin inkişafına əngəl 
yaratdılar: “Hərəkat həqiqi obyektivlik və rasionallığını itirdi, siyasiləşdi, 
partiyalaşdı və arxalandığı xalqı qeyb etdi”.734 

Ümumilikdə, Ağaoğlu tərəqqiçilərin yeniləşmə hərəkatını müsbət 
dəyərləndirmiş, ancaq onun elmi-nəzəri əsasları yaranmadan, ən azı müəy-
yən bir mərhələ keçmədən siyasiləşməsini doğru hesab etməmişdir. Onun 
fikrincə, Osmanlıda Midhət Paşa və onun davamçıları olan  “Gənc türk-
lər”in ideyalarının Türk xalqları arasında özünə geniş tərəfdar kütləsi tap-
mamasının başlıca səbəbi elmi nəzəriyyəsi yaranmadan siyasətdən qaynaq-
lanması olmuşdur: “Həmin kütlələr nə mənəvi, nə də zehni cəhətdən “Gənc 
türkləri” qavramağa hazır deyildir”.735 Tərəqqiçilərin İslamda yeniləşmə hə-
rəkatını siyasiləşdirməsi mənfi nəticələrdən başqa bir şey verməmiş, elmi-
raisonal hərəkat olan islamçılıq şübhə altına alınmışdı.736 

İlk dövrlərdə Ə.Ağaoğlu Əli bəy Hüseynzadədən fərqli olaraq, mü-
hafizəkarlar və tərəqqipərvərlər arasında orta mövqedən çıxış edən “ağıllı 
ünsürləri” mötədil tərəqqipərvərlər deyil, “panislamistlər” adlandırmış və 
“panislamizm” anlayışını mü tərəqqi bir məf hum ki mi qəbul etmişdi: 
“Ağıllı ünsürlər hər iki ifrat cərəyanı (yəni mühafizəkarlar və tərəqqiçiləri – 
F.Ə.) birləşdirəcək və hər iki tərəfi razı sala biləcək elə bir yol-ideya yarat-
maq istəyirlər ki, ifrat mütərəqqiçilərin xəyal etdikləri kimi, nə mücərrəd-
zəminsiz, nə də köhnəpərəstilik kimi zəmanənin ruhuna və dövrün tələbinə 
zidd olsun… Bu panislamizmdir”.737 Ona görə “panislamizm” özünün da-
xili məzmununa görə geriyə dönmək olsa da, ancaq köhnəliyə qayıtmaq 
yox, daha inamla, qüvvətlə irəliyə getmək üçün geriyə dönməkdir. Ola bilsin 
ki, Ə.Ağaoğlunun “panislamizm” anlayışına ilk dövrlərdə müsbət münasi-

 
733 Yenə orada, s.333 
734Yenə orada, s.336 
735 Yenə orada, s.337 
736 Yenə orada, s.338 
737Агайев А. Панисламизм, его характер и направление. “Каспий” газ., 1900 гг. 14 апрел 

№81, 22 апрел №873 



 

251 
 

bəti sonralar, həmin məfhumun “İslam birliyi” uğrunda mübarizə aparan 
bütün qüvvələrə verilmiş ümumi siyasi-ideoloji bir ada çevrilməsində də 
müəyyən rolu olmuşdu. Ancaq bütün hallarda Ə.Ağaoğlu da Ə.Hüseynzadə 
kimi, “panislamistlər” dedikdə, bütün “İttihadi-İslam” tərəfdarlarını deyil, 
yalnız onun orta mövqedən çıxış edən “ağıllı ünsürlər”ini, yəni mötədil tə-
rəqqipərvər hissəsini nəzərdə tutmuşdu.738  

Bunu sonralar Ə.Ağaoğlunun “panislamizm” anlayışına dəyişən 
münasibəti də göstərir. O, sonralar bu anlayış ətrafında Avropa, o cümlədən 
Rusiya millətçilərinin yaratdığı mənfi obrazı aradan qaldırmaq üçün qeyd 
edirdi ki, “müsəlmanlar qardaşdırlar” prinsipini irəli sürən İslam dini müsəl-
manlar arasında qardaşlığa, ittifaqa və ittihada əsaslanır: “Fəqət bu ittihad 
və ittifaqımız avropalıların ixtirası və onları təqlid yolu ilə Rusiya ermənilə-
rinin də istilah etdikləri “panislamizm” deyildir. Yəni bizim “ittihadımız” 
slavyan milləti arasında mövcud olan “panslavizm” fikri kimi ümumislamla-
rı da bir dövlətə ilhaq etmək və yaxud bir nöqtəyə ictima edərək, aləmi-xris-
tianiyyəyə qarşı qiyam etmək fikri deyildir”.739 Ağaoğlu yazırdı ki, onlarda 
“panslavizm”ə oxşar fikir yoxdur, ancaq belə bir fikir olsaydı pis olmazdı: 
“Kaş ki, bizdə dəxi böylə bir əsaslı fikir və mərkəzi-ictimaimiz ola idi də, biz 
müsəlmanlar da böylə bir məsləkə xidmət etməklə iftixar edər idik. Fəqət 
nərədə bu fikir, nərədə bu mərkəz?! Böylə bir xəyaldan ibarət bulunan “pa-
nislamizm” fikrinə deyil, heç olmazsa ittihadi-islamiyyə-şəriyyəmizə xidmət 
etsələr də çox təşəkkür edər idik”.740 Bununla da, o, “panislamizm”in müsəl-
manların vahid dövlətinin yaradılması uğrunda mübarizə aparan bir cərə-
yan kimi göstərilməsinin əleyhinə çıxmışdı.  

Ağaoğlu “panislamistlər”in əsas ideya xəttini “islam millətçiliyi” nə-
zəriyyəsi kimi görmüşdür. Burada başlıca qayə müsəlman xalqlarının ayrı-
ayrı millətlər şəklində deyil, vahid “İsalm milləti” olaraq təmərküzləşməsin-
dən söhbət gedir. “İslam millətçiliyi” nəzəriyyəsi onun “Müsəlman xalqları-
nın vəziyyəti”, “Panislamizm və onun xarakteri”, “Axund, İslam  və Hatifül-
qeyb” və başqa əsərlərində, çoxsaylı elmi-nəzəri məqalələrində öz əksini 
tapmışdır. Həmin əsərlərində o, “islam millətçiliyi” ilə bağlı iki məsələyə 
diqqət yetirilməsini zəruri sayırdı: 1) İslam dünyasının fəlakətlərinin səbəb-
ləri obeyktiv təhlil edilməli və “İslam milləti”nin qurtuluş yolu ruhanilərin 
təbliğ etdiyi İslamda deyil, mötədil tərəqqipərvər ruhlu İslamda axtarılmalı; 
2) dini kimliklə (İslamla) milli kimlik (Türk lük), dini özünütəyinlə (islam-

 
738 Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər).  Üç cilddə, 

II cild (Birinci kitab). Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, s.246 
739 Ağaoğlu Ə. İttihadi-islam və panislamizm məsələsi // “İrşad” qəz., 10 aprel 1906-cı il, 
№86 
740 Агайев А. Положенийе мусулманских народов // “Каспий”, 1903 гг. 14 нойабр 
№246, 21 нойабр №251, 29 нойабр №256, 10 декабр №264, 13 декабр №267, 17 декабр 

№272  



 

252 
 

çılıqla) milli özünütəyin (türkçülük) nəinki ziddiyyət təşkil edir, əksinə bir-
birini tamamlayır. 

Qeyd edək ki, hələ, 1890-cı illərdə Parisdə təhsil alarkən Avropanın 
təzyiqindən sarsılmış İs lam dünyasının fəlakətlərinin səbəblərini axtaran 
Cəmaləddin Əfqani ilə həmsöhbət olmaq, onun İslam dinində islahatçılıq 
baxışlarını öyrənmək Ağaoğluna dərin təsir bağışlamış, “islam millətçiliyi” 
nəzəriyyəsinin formalaşmasında təkanverici amil olmuşdur. Ağaoğlu yazır-
dı ki, Əfqani özündə cəsarət tapıb birinci olaraq müsəlmanların ailə və cə-
miyyət həyatlarının köhnəldiyini, çağdaş dövrə uyğun olmadığını və bunla-
ra səbəb kimi ruhanilərin özlərinin köhnəlməsi, hakimiyyyətin kütlüyü və 
nadanlığı olduğunu qeyd etmişdir. Ağaoğlu qeyd edirdi ki, Əfqani “…mü -
səlman xalqlarını ilkin İslama qayıtmağa, ləyaqətsiz hökmdarlara qarşı açıq 
mübarizəyə qoşulmağa çağırırdı. Eyni zamanda o, ruhaniləri amansızcasına 
tənqid edir, onların “boş dialektika və sxolastikasını” məsxərəyə qoyur, on-
ların riyakarlığına və həyasızlığına gülürdü. O, öz mühakimə və mülahizələ-
rini Qurandan gətirilən iqtibaslarla, müsəlman tarixinə aid misallar və əfsa-
nələrlə əsaslandırırdı. Onun bütün gücü də məhz belə “uyğunlaşmaq” baca-
rığında idi. Bütün ölkələrin müsəlmanları onun səsində nə isə tanış, eyni za-
manda yeni çalarlar hiss edirdilər”.741 

Onun fikrincə, Əfqani özünün gələcək davamçılarının fəaliyyəti 
üçün proqram tərtib etmiş və bu davamçıların inkişaf etdirməli olduqları 
ideyaları göstərmişdir. Şübhəsiz, Ağaoğlu da Əfqaninin davamçısı kimi, “is-
lam millətçiliyi”ni işləyib hazırlamışdır. O, yazırdı ki, taleyin zərbələrindən 
sarsılıb məyus olmuş müsəlmanlar indi gəzib bu fəlakətin onların üzərinə 
haradan gəldiyini axtarır və vəziyyəti düzəltmək haqqında düşünürlər.742 
Qədim Mustafayevə görə Ağaoğlu bu yazılarında Əfqaninin fikirləri ilə razı-
laşdığını bildirmiş, eyni zamanda “islam şərqinin böhrandan çıxmasının sə-
bəbini “islamın bərpasında”, islam millətçiliyində görmüşdü”.743 

“İslam millətçiliyi” nəzəriyyəsində qadınların azadlığı, ərəb əlifba-
sında islahatların həyata keçirilməsi, müsəlman islahatçısının olması, Qərb 
mədəniyyətindən yararlanmaq əsas şərtlərdən idi. Ə.Ağaoğlu yazırdı ki, mü-
səlmanların islahat dövrünü keçmələrinin vaxtı çatmışdır. İslahatlar ilk növ-
bədə, qadınlara azadlıq verilməsindən və əlifbanın islahından başlamalı-
dır.744 Eyni zamanda, o, müsəlmanları qəflət yuxusundan oyatmaq üçün, Əf-
qani kimi müsəlman islahatçısının ortaya çıxmasını da vacib hesab edirdi: 

 
741Yenə orada. 
742Yenə orada. 
743 Mustafayev Qədim. XX əsrin əvvəllərində Azərbaycanda islam ideologiyası və onun 

tənqidi. Bakı, Maarif, 1973, s.93 
744 Ağaoğlu Əhməd. İslama görə və islamda qadın // “Mədəniyyət dünyası” - elmi-nəzəri 

məcmuə, 12 buraxılış, Bakı, 2006, s.49 



 

253 
 

“Müsəlman dünyasının qəflət yuxusundan oyadılması, onun mədəni xalqlar 
sırasına daxil olması üçün güclü sarsılma olmalıdır ki, müsəlmanlar da öz 
islahedilmə mərhələsinə keçsinlər və nəticədə onlardan da möhkəm iradəyə 
malik, canından keçməyə hazır olan bir rəhbər çıxmış olsun, həmin islahatçı 
isə İslamın özündə, onun tarixində və ənənələrində bərəkətli bir zəmin ta-
pacaq”.745 Ağaoğluna görə “islam millətləri” əsil islami qanunlara əməl et-
məklə yanaşı, Qərb mədəniyyətinin müsbət dəyərlərini də mənimsəməli, 
Avropa millətləri kimi inkişaf etməlidirlər. Ona görə mühafizəkarların təbliğ 
etdiyi kimi İslam dini bədbinlik deyil, nikbinlik və tərəqqipərvərlik dinidir. 
O, yazır: “Nə Quran, nə də şəriət özlüyündə tərəqqinin düşməni deyildir; 
özlərini İs lam ideyasının daşıyıcıları hesab edən şeyxlər və üləmalar bəd 
məqsədlərlə oradakı fikirləri təhrif edib, onları mədəniyyətin barışmaz düş-
mənlərinə çevirmişlər”.746 

Ağaoğlunun fikrincə, yanlız “panislamistlər” birləşmə anlamındakı 
keçmişə qayıtmağın əleyhdarı olmadığı kimi, eyni formada yeniləşməyə də 
qarşı çıxmaqla razılaşa bilməz. Çünki onların nəzərində birləşmək naminə 
keçmişə qayıtmaq qədər, yeniləşmək də çox vacibdir. O, yazırdı: “Birləşmə 
mənasında keçmişə qayıtmağı təbliğ edən panislamizm, eyni zamanda mü-
səlmanlar arasında müasir həyatın köklü və biryolluq dəyişdirilməsində tə-
kid edir… Bu, vaxtilə yalnız müsəlmanların malı olan iqtisadi, siyasi və mə-
dəni fütuhatlar sahəsindəki təkiddir… Bir söz lə, Avropa ağıl tərzi və yeni 
müsəlman meyli möcübincə islamçının ideyalarında panislamizm və yevro-
peizm anlayışı sinonimi xarakteri kəsb etmişdir”.747 Ancaq Ağaoğlu “panis-
lamizm” və “yevropeizm” arasındakı sinonimliyi əsasən elm, sənaye, siyasət, 
ticarət sahələrinə aid edib, bunu mənəviyyat və əxlaqi məsələlərdən uzaq 
tutmağa çalışmışdır.  

Ağaoğlu İslamda yeniləşmənin zəruriliyi bağlı deyirdi ki, din nə qə-
dər qüdrətli amil olsa da, özünü dində tapan insan, onun ən fəal amili kimi 
həmişə dini dəyişdirməyə, öz tələblərinə uyğun gələn nəzəriyyələr şəklinə 
salmağa çalışırdı. O, yazırdı: “İslamda da belə olmuşdur. Ərəblərin fiziki və 
zehni qüvvələri tükəndikdə, irq degenerasiyaya məruz qaldıqda, İslam on-
lardan heç də az primitiv, heç də az cəngavər olmayan Türk-Tatar tayfaları-
nın əlinə düşdü, öz növbəsində onlar da İslamı öz qaydalarına uyğun dəyiş-
dirdilər”.748 

Quran ənənələri ilə öz dövrünü müqayisə edən Ağaoğlu İslamın 

 
745 Yenə orada, s.49-50 
746 Yenə orada, s.50 
747Агайев А. Панисламизм, его характер и направление. “Каспий” газ., 1900 гг. 14 апрел 

№81, 22 апрел №87 
748İqtibaslar aşağıdakı kitabdan götürülmüşdür: Mustafayev Qədim. XX əsrin əvvəllərində 

Azərbaycanda islam ideologiyası və onun tənqidi. Bakı, Maarif, 1973, s.89 



 

254 
 

təməl prinsiplərinə üstünlük verməklə yanaşı, onun heç bir siyasi, vicdani, 
mənəvi azadlığa zidd olmadığını əksinə, bu amillərin Quranda öz əksini tap-
dığını göstərməyə çalışmışdır. Q.Mustafayevin fikrincə, bununla da “icti-
mai-tarixi hadisələrə idealist-dini mövqedən yanaşan Ə.Ağayev özü-özünü 
inkar edir. O, bir əli ilə dində yeniliyin zəruriliyini yazır, digər əli ilə onu po-
zur”.749 Bizcə də, Ağaoğlunun bir tərəfdən dində yeniləşməni zəruri saydığı 
halda, digər tərəfdən İslamın təməl prinsiplərinin qorunması məsələsində 
israrlı olması bir qədər ziddiyyətlidir. Belə ki, “islam millətçiliyi”ni əsaslan-
dırarkən İslam fəlsəfəsindən, o cümlədən Qurani-Kərimə və peyğəmbərin 
hədislərinə üz tutan Ağaoğlu hesab edirdi ki, Məhəmməd peyğəmbərin (s.) 
təlimi Allahın təlimidir və İslam haqqında fikir yürütmək üçün Quran əsas 
götürülməlidir: “Məhəmməd peyğəmbər (s.) Allah haqqında onun təsəv-
vürlərinin Quranda əks edildiyi kimi, müasir fəlsəfə terminologiyasında de-
izm adını daşıyan təlimin ən bitkin, ən mükəmməl və ən etiqadlı nümayən-
dəsidir. Onun Allahı şəxs deyil, heç bir müəyyənliyə malik deyil, onu ifadə 
etmək mümkün deyildir. Ona heç bir atribut – nə mənfi, nə də müsbət atri-
butlar müncər etmək olmaz. Bu, hər şeydən əvvəl, formasız, nəhayətsiz abst-
raksiya, hər yerdə bulunan, sonsuz, əql xaricində və hər şeyi əhatə edən ideal 
təsəvvürlərdir”.750 

Onun fikrincə, İslamdakı Allah anlayışı hər şeyin Ondan baş verdi-
yi və hər şeyin Ona qayıtdığı sonuncu “səbəblər səbəbidir”. Allah həyatı, 
ölümü, zamanı, məkanı Özündə ehtiva edir, Özü isə bunların heç biri ilə 
məhdud deyildir. O, yazırdı:  “Onun hər şeyi qavrayan deizmi… demək olar 
ki, panteizmə son dərəcə yaxınlaşır. Məhəmməd peyğəmbər (s.) bu ümumi 
müddəalardan çıxardığı nəticələrdə Avropa deistlərindən daha irəliyə get-
mişdir”.751 Çünki Avropa filosoflarının “Ali əql” (“Mütləq ideya”), İslam 
mütəfəkirlərinin “Universal ruh” adlandırdıqları Allah bu peyğəmbərin va-
istəsilə həqiqəti insanlarla birləşdirmişdir. Onun fikrincə, İslam ehkamı əqli 
– “bütün insanların daşıdığı daxili peyğəmbəri” bütün peyğəmbərlərdən 
yüksək tutur və o, peyğəmbərlər sırasının başında durur. Çünki əql insanlar 
üçün birinci peyğəmbərdir. Bu baxımdan İslam ehkamına görə “əqldə bəra-
ət tapmayan nə varsa dinin tərkibinə daxil olmalıdır”. Ağaoğlu yazırdı: “Kim 
özünü təfəkkür, elm sahəsində göstərmək istəyir, qoy o, bu peyğəmbərlər 
nəzəriyyəsini, bu həqiqətin inkişaf mənzərəsini imkan həddinə qədər geniş-
ləndirsin. O zaman onun qarşısında nə qədər gözəl və nə qədər də böyük 
perspektivlər açılmış olar”.752Bu kimi mülahizələrdən görmək olar ki, Ağa-
oğlu özü də ilkin İslami ehkamların dəyişməsinin əleyhinə olub, yalnız İsla-
ma sonralar olunmuş əlavələrdən qurtulmağı vacib hesab etmişdir. Ancaq 

 
749 Yenə orada, s.89 
750 Yenə orada, s.89 
751 Yenə orada, s.90 
752 Yenə orada, s.91 



 

255 
 

məsələ ondadır ki, bəzi hallarda ilkin İslami ehkamlarla ona olunmuş əlavə-
lərlə bağlı da yekdil fikir yoxdur. Başqa sözlə, bəzən müəyyənləşdirmək ol-
mur ki, hansı əsil İslami ehkamlar, hansı isə əlavələrdir.  

Ağaoğlu daha çox “Panislamizm və onun xarakteri” silsilə məqalə-
lərində “islam millətçiliyi”nin elmi-nəzəri əsaslarını verməyə çalışmışdır. 
Onun fikrincə, İslam dinini qəbul edən xalqlar arasında bir çox milli adət-
ənənələrdəkı fərqlər ortadan qalxmış, ortaq “İslam mədəniyyəti” və “İslam 
milləti” anlayışları yaranmışdır. Ağaoğlu yazırdı: “İslam ayrı-ayrı xalqların: 
ərəb, türk, fars, zənci, tacik və sairələrin özünəməxsus fərdi etiqadlarındakı, 
adət-ənənələrindəki, hətta dil və geyimlərindəki fərqi aradan qaldırmış – ni-
verləmiş, sözün tam mənasında onları fatehlərin assimilyasiyasına məruz 
qoymuşdur. Hal-hazırda müsəlman xalqlarının lüğətində millət məfhumu-
na uyğun olan bir istilah axtarmaq yersiz olar. Çünki onların hamısı bu mə-
nanı ifadə edən ümumi bir istilahı – ərəbəcə “millət” sözünü işlədirlər. Bu 
istilah isə irqi, qövmi, etnik, hətta əxlaqi birliyi deyil, hər şeydən əvvəl dini 
birliyi ifadə edir”.753 

Onun fikrincə, “panislamizm” çərçivəsində “islam millətçiliyi” İsla-
mın özündə, onun nəzəriyyə və tarixində ehtiva edilmişdir. Yəni hər cür et-
nik millətçiliyə düşmən olan İslam dini, onu qəbul edən xalqlar üçün ortaq 
bir din kimliyi “müsəlmanlar qardaşdırlar” tezisi ilə möhkəmlətmişdir. O, 
yazırdı: “Ümumbəşərilik demək olan İslam milli əlahidəliyi, irqi ayrı-seçki-
liyi, silki xurafat və ənənələri zəiflətməyə çalışır. İslama görə ona iman gəti-
rən bütün insanlar qardaşdırlar, hamı Allah və Quran qarşısında bərabərdir.  
Nə türk, nə ərəb, nə fars, nə hindu, nə zənci, nə ağ var: hamı müsəlmandır, 
bərabər və birdir, hamı eyni bir Atanın, sevən bir Atanın övladlarıdır, fərq 
yalnız Ona itaət edənin dərəcəsindədir. Bu ideya Quranda ümumi müddəa 
şəklində deyil, aydın və rəsmi şəkildə ifadə edilmişdir: “Müsəlmanlar qar-
daşdırlar””.754 

Bizcə, Ağaoğlunun etnik millətçiliyi bir kənara qoyub “islam mil-
lətçiliyi”ni təbliğ etməsi və bunu “müsəlmanlar qardaşdırlar” tezisi ilə əsas-
landırmağa çalışması təsadüfi deyildi. Burada ilk növbədə, Avropa dövlətlə-
ri və ideoloqları tərəfindən şüuri, fiziki cəhətdən param-parça olunmuş İs-
lam xalqlarını bir arada tutmaq, onlar  arasında mövcud olan düşmənçilik 
hisslərini aradan qaldırmaq idi. “İslam millətçiliyi”ni gerçəkləşdirmək nami-
nə etnik millətçiliyi İslamın düşməni kimi qələmə verən Ağaoğlu da müsəl-
man xalqlarının qurtuluş yolunu “dini millətçilik”də görürdü.  

Q.Mustafayevə görə “islam millətçiliyi”ni irəli sürməklə Ağaoğlu 
açıq şəkildə olmasa da, üstü örtülü olaraq dini millətçilik yolunu birinci pla-

 
753Агайев А. Панисламизм, его характер и направление. “Каспий” газ., 1900 гг. 14 апрел 
№81, 22 апрел №87 
754 Yenə orada. 



 

256 
 

na çəkir və müsəlman xalqları bu bayraq altında toplamağa çalışırdı: “Burjua 
millətçiləri Azərbaycan xalqının maarif və mədəniyyəti yolunda maarifçilə-
rin mübarizəsini islam maarifi və mədəniyyəti uğrunda mübarizə istiqamə-
tinə yönəltməyə çalışır, onların köməyi ilə islam dini ilə elmi barışdırmaq, 
“islam mədəniyyətini” “qərb mədəniyyətinə” qarşı qoymaq, islamı müasir-
ləşdirmək, islam ruhaniliyini çarizmin təsirindən xilas edib, islam millətçiliyi 
axınına cəlb etmək istəyirdilər”.755 

Bizcə, burada söhbət İslam mədəniyyətini Qərb mədəniyyətinə 
qarşı qoymaqdan çox Avropa mədəniyyətinə aid yeniləşmə ideyalarını da 
qəbul etməklə yanaşı, eyni zamanda, ona alternativ ola biləcək bir mədəniy-
yəti ortaya qoymaq idi. Sadəcə olaraq, burada özünü (panislamist, islam 
milləti) və mədəniyyəti (islam mədəniyyəti) adlandırma doğru seçilmədiyi 
üçün, bu Avropa ideoloqları tərəfindən ancaq dini birlik yönündən dəyər-
ləndirilmişdir. başqa sözlə, C.Əfqani, Ə.Hüseynzadə, Ə.Ağaoğlu və başqa 
mütəfəkkirlər Yaxın Şərq xalqlarının ümumi oyanışı və birliyi adına “İslam 
milləti”, “İslam mədəniyyəti” anlayışlarına sinonim başqa uğurlu ad tapa bil-
məmişdilər. Bundan yalnız etnik-milli anlamda (türkçülük, farsçılıq, ərəbçi-
lik və b.) kənara çıxmaq mümkün idi ki, bu da Qərb mədəniyyətinə qarşı 
alternativ olmağı mümkünsüz edirdi. Ona görə də, Qərb mədəniyyətinə, 
millətçiliyinə (əslində bunun da sinonim adı xristian millətçiliyi, xristian 
mədəniyyətidir) alternativ ola biləcək ən uğurlu ideya kimi “İslam mədəniy-
yəti” və “İslam millətçiliyi” görülmüşdür.756 

Türkçülük və milli oyanış. Ağaoğlunun “islam millətçiliyi” ilə ya-
naşı türkçülüyə üz tutmasında ən başlıca amil Qafqazda ruslaşdırma, fars-
laşdırma siyasəti, erməni-müsəlman münaqişəsi və milli özünüdərk prosesi 
olmuşdur. “İslam millətçiliyi” bütün müsəlman xalqlarını vahid mədəniy-
yət, vahid ideya, vahid dini-siyasi millət olaraq bir arada tutmaq qədər vacib 
olduğu halda, dörd bir tərəfdən Türk varlığına qarşı açılmış savaşlara dayan-
maq üçün türkçülüyü də vacib etmişdir. Ancaq Ağaoğlunun nəzərində türk-
çülük süni bir millətçilik deyil, islamçılıqla səsləşən bir ideya idi. Ümum-
iyyətlə, o, süni millətçiliklə əsil millətçiliyi bir-birindən ayırmağa çalışmış-
dır. Onun fikrincə, “süni millətçiliyi” yaradan daha çox şəhər mühiti, onun 
məhdud görüşlü “intellektualları”dır: “Bir tərəfdən din, irq, digər tərəfdən 
isə insana nifrət – budur həmin “millətçilər”in guya öz millətçi tendensiya-
larını bəyan etmək üçün istifadə etdiyi sevimli silahlar. Bu “intellektual əh-
val-ruhiyyə” şəhər islahatı keçiriləndən sonra bizim aramızda daha çox kəs-
kinləşmişdir. Xalqı təmsil etməyə can atan, özgələrin fikirlərinə, sərbəstliyi-
nə dözümsüz olan, başqalarının hüquqlarına, hisslərinə hörmət etməyən bu 

 
755 Mustafayev Qədim. XX əsrin əvvəllərində Azərbaycanda islam ideologiyası və onun 

tənqidi. Bakı, Maarif, 1973, s.93 
756 Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər).  Üç cilddə, 

II cild (Birinci kitab). Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, s.254 



 

257 
 

“intellektual fanatiklər” xalqın “qayğısına qalanlar” adı al tında “din”lə, 
“irq”lə, “tarixi xatirələr”lə oynaqlaşırlar. Onlar hər boş şeyə, hər adi həvəsə 
milli-dini don geyindirməyə çalışırlar və nəticədə süni millətçilik meydana 
gəlir ki, bizim çoxsaylı “millətçilər” ondan məharətlə və özlərinə sərf edən 
kimi yararlanırlar”.757 

O, “Qafqazda milli məsələ” (1904) məqaləsində də yazırdı ki, yaxşı 
və pis millətçilik var: “Birincisi vətənə məhəbbətlə, dil ilə, qan ilə, ümumi 
ənənələr və tabe ilə bağlı olduğunuz insanlara qeyri-ixtiyari rəğbət etməkdir. 
Bu cür millətçiliyi təbiət özü yaradır və heç bir kapitalın, heç bir qəzetin bu-
rada işi yoxdur. Təbii olduğu üçün belə millətçilik həm gözəldir, həm də xe-
yirxahdır. O, xeyirxahlıq etmək, vətənə xidmət göstərmək, onun uğrunda 
özünü, vaxtını, gücünü qurban vermək arzusundan o tərəfə keçmir. Ancaq 
pis millətçilik də var – ədavətə, nifrətə, başqalarına nifrət etməyə və əzməyə 
sürükləyən barışmaz millətçilik. Belə millətçilik sünidir, qeyri-təbiidir, onu 
insanlar və kapital yaradır”.758 Ona görə pis millətçilik hər gün həyatımızı 
korlayır, bu faktdır: “Belə millətçiliyin haradan gəlməsi isə başqa bir məsə-
lədir ki, onu anlamaq üçün bu bəlanın bizim diyara nə vaxtdan gəldiyini xa-
tırlamaq yetər. Bir şey şəksizdir: bizdə sənaye, iri ticarət mərkəzləri, bir söz-
lə, kapital olmayana qədər pis millətçilik də yox idi. Gəldiyimiz yeganə qə-
naət budur ki, Qafqazda kütlə arasında, şəhər mərkəzlərində, kəndlərdə və 
tarlalarda heç kim millətçilik barədə düşünmür; orada hamı hiyləgərcəsinə 
müdriklik etmədən, sadə, eyni vətənin övladları kimi, eyni qayğılarla əhatə-
lənən, ümumi zəhmətlə birləşən, bir-birinin köməyinə gələn insanlar kimi 
yaşayır”.759 

“Pis millətçilik” Avropada kapitalizmin yaranmasıyla meydana çıx-
mış, burada burjuaziya və millətçilik bir-birinə bağlı olduğu üçün burjua 
olub millətçi olmamaq qeyri-mümkün olmuşdur. Ağaoğlu yazırdı: “Kapi-
talizm soyğunçuluğunda heç nəyə fərq qoymamaq isə kosmopolitizmdir. 
O, özünkünü də, özgəni də, ellini də, yəhudini də eyni rahatlıqla məhv edir. 
Lakin onun kosmopolitzmi bundan o yana keçmir.  Özgəni məhv etmək la-
zım olanda və həmin özgə bunu könüllü etmək istəməyəndə kapital sözün 
ən pis mənasında millətçi olur”.760 O, daha sonra yazırdı: “Avropanı – barış-
maz millətçiliyin bu klassik ölkəsini götürün. Onu yaradan həmin kapital 
deyilmi? Hansısa bazarda ingilis kapitalisti ilə rəqabət aparmaq istəyən fran-
sız kapitalisti öz vətəninində ingilislərə qarşı nifrət, paxıllıq hisslərini oyadır. 
Unutmayın ki, onun bunun üçün vasitələri – qəzetlər, jurnallar, teleqraf 
agentlikləri və görkəmli, nüfuzlu mövqeyi var. O, həmvətənlərinin xoş hiss-
lərindən, onların öz millətinə, vətəninə sevgisindən istifadə edir, bu hissləri 

 
757 Ağaoğlu Əhməd. Qafqazda milli məsələ. Bakı, Mütərcim, 2019, s.119 
758 Yenə orada, s.123 
759 Yenə orada.  
760 Yenə orada, s.122 



 

258 
 

pis yola çəkir, yaxşı millətçiliyi pis millətçiliyə çevrir. Bu azmış kimi, mənfəət 
qazanmaq üçün o, qayğı adı altında imkansızlığa düçar etdiyi, proletariata 
çevirdiyi əhalinin üçdə bir hissəsinə pis millətçiliyi artıqlaması ilə aşılayır. 
Bunlar barışmaz millətçiliyi daha da gücləndirir, inkişaf etdrir, dəstəklə-
yir”.761 

Ağaoğlunun dünyagörüşündə “islam millətçiliyi”ümumi xarakter 
daşıdığı halda, türkçülük daha çox xüsusi mahiyyət kəsb etmişdir. Buradakı 
xüsusiliyin mahiyyətində də çar Rusiyasının işğalı altında olan Türk-T atar 
xalqlarının dini millətçilikdən daha çox etnik millətçiliyə görə assimliyasiya-
ya məruz qalması idi. Türkçülük hissinin güclənməsi də farslaşdırma, rus-
laşdırma, erməniləşdirmə siyasəti qarşısında mühüm siyasi faktor idi. Ağa-
oğluna görə Rusiyadakı müsəlman cəmiyyəti də yalnız dini deyil, həm də 
milli xarakterlidir: “Bütün bu cəmiyyət yalnız dini cəmiyyət olmayıb, eyni 
zamanda etnik bir varlıqdır. Çünki bizim Rusiya müsəlmanları çox az istisna 
ilə böyük Türk-Tatar irqinə mənsubdurlar”.762 

Y.Akçuranın təbrincə desək, ruslaşdırmaya, farslaşdırmaya qarşı 
dayanmaq, məzhəb ayrılığına son qoyaraq düşmənlərə fürsət verməmək ba-
xımından Ə.Ağaoğlu, Ə.Hüseynzadə və Ə.Topçubaşı Qafqaz türkləri ara-
sında milli birliyin yaranmasına çalışmışlar. Ona görə də Ə.Ağaoğlu nə qə-
dər “İslam milləçiliyi”ndən çıxış etsə də, Azərbaycan türklərinin oyanması 
baxımından gördüyü milli işləri, xüsusilə erməni-müsəlman münaqişəsi za-
manı “Difai”nin lideri kimi apardığı mübarizə onu islamçılığın ideoloqu ilə 
yanaşı, türkçü adlandırmağa layiq edir.763 T.Svyatoxovski isə hesab edir ki, 
tatar-erməni mübaribəsi nəticəsində meydana gələn “Difai” özünün əsasən 
antirus fəaliyyəti ilə Şamil dövründən bu yana təşkilatlanmış heç bir müqa-
vimətlə üzləşməyən çarlığı uzun illər boyu mütilik tabeçilyə zərbə endirmiş 
oldu.764 

Ağaoğlu “Tulu edən ay parçası” məqaləsində yalnız müsəlmanlığın 
deyil, türklüyün də müdafiəçisi kimi çıxış edib bunun səbəblərini göstərirdi: 
“Türklük və müsəlmanlıq məsələsinə gəldikdə yenə menşikovlar bilməlidir-
lər ki, biz müsəlmanız və türküz. Nə müsəlmanlıqda və nə türklükdə elə bir 
ləkə gətirən bir şey yoxdur ki, biz öz müsəlmanlığımızı və türklüyümüzü giz-
ləyək. İslam dünyada ən əvvəlinci dinlərdən birisidir. Onda elə bir insanpə-
rəstlik vardır ki, insana fəxr və səadətdən savayı bir şey gətirməz. İslamda nə 
var ki, biz ondan utanıb öz müsəlman olmağımıza pərdə çəkək? Menşikov-
lara İslam xoş  gəlməyir. Mənə də Xristianlıq xoş gəlməyir. Onlar öz yolla-
rında, mən də öz yolumda. Nə onlara, nə də mənə bundan bir töhmət, bir 

 
761 Yenə orada, s.123 
762 Akçuraoğlu Yusif. Türkçülüyün tarixi. Bakı, Qanun, 2010, s.228 
763Yenə orada. 
764 Свйатоховский Т. Руский Азярбайджан 1905-1920 гг. “Хазар”,1990, №1, s.101 



 

259 
 

məzəmmət gəlməz. Türk tayfası isə əlan Asiya və Afrikada islamlar arasında 
ən böyük, ən rəşid, ən müstəid, ən qabil, ən həmiyyətli, ən birinci tayfadır. 
Türk lük ilə ancaq iftixar etmək olar”.765 O, yazırdı ki, türklük elə bir hiss, 
duyğudur ki, onu heç kim türkün əlindən zorla ala bilməz: “Türk olubda 
qəlbi-meylimiz dünyada, hər yerdə Türk var isə onadır. Bu bir hissi-təbiidir. 
Dünyada heç bir güc, heç bir zor bizim əlimizdən alamaz”.766 

Ağaoğlunun fikrincə, ancaq antitürk, antiislam ideoloqların ifadə 
etdiyi kimi, müsəlman və türk olmaq heç də “panislamist” və “pantürkist” 
olmaq demək deyildir: “Çünki panislamist demək, yəni cümlə müsəlman-
ları bir müsəlman dövlətin təxti-idarəsinə cəm etmək deməkdir. Pantür-
kizm demək də cümlə türkləri bir türk dövlətinin təxti-həkumətinə cəm et-
mək deməkdir. Əgər məna belə isə dünyada bir müsəlman, bir türk tapılmaz 
ki, belə xəyal ilə uğraşsın. Əgər tapılsa belə divanədir. Çünki müsəlmanlar 
və türklərin indiki halında belə fikirlərə alışmaq Don Kixot kimi yel dəyir-
manı ilə vuruşmaq kimidir. İslam və Türk bu halda elə pərişan, elə məzlum-
durlar ki, bu növ fikirlərə əsla belə yer vermiyorlar. Müsəlmanların və türk-
lərin yüzdə doxsanı özgə tayfaların əlindədirlər ki, olsun Avropa tayfaların-
dan. Bu tayfalar alim, müsəlləh tayfalardır”.767 

Ağaoğlu çar hökumətinin ruslaşdırma siyasətinə qarşı “Hürriyyət, 
Müsavat, Ədalət!” devizi ilə nəşr olunan “İrşad” qəzetinin tutduğu məsləki 
belə izah etmişdir: Birincisi rus hökumətinə qarşı mücadilə edərək Türk ün-
sürünün siyasi hüquqlarını təmin etmək, ikincisi isə, Türk ünsüründə birlik 
fikrini yaratmaq.768 Doğrudan da, Ə.Ağaoğlu həmin dövrdə çar hökuməti-
nin, eləcə də marksist-leninçilərin Türk xalqlarına qarşı yeritdiyi riyakar si-
yasəti ifşa etməyə çalışmış, sonuncuları ittihad və ittifaqa çağırmışdı.  

Onun fikrincə, çar hökumətinin siyasəti isə, sadə rusların türklərə 
olan münasibətindən tamam fərqlidir. Belə ki, sadə ruslarla türk-tatarlar ara-
sında gizli bir doğmalıq, yaxınlıq vardır, çünki rusların damaralarında türk-
tatar qanı çoxdur. Tatarların bir neçə yüz il davam etmiş hökmranlığı hədər 
getməmiş, hər iki irq bir-birinə möhkəm qaynayıb qarışmışdır. Bir sözlə, 
ruslarla türk-tatarlar aralarındakı din ayrılığına baxmayaraq, tatarların öz 
antropoloji xüsusiyyətlərini qoruyub saxlamaqla yanaşı, bir çox rus ailələri-
nin də damarlarından tatar qanı axır. Ancaq türk-tatarlarla ruslar arasındakı 
bu doğmalığa, yaxınlığa rəğmən, 1-ci Ru s inqilabına qədər çar Rusiyası 
“mənfur məzhəbçilik-ruslaşdırma siyasəti” aparmış, onları ən təbii hüquq-

 
765 Ağaoğlu Əhməd. Qafqazda milli məsələ. Bakı, Mütərcim, 2019, s.236-237 
766 Yenə orada, s.241 
767 Yenə orada, s.237 
768 Akçuraoğlu Yusif. Türkçülüyün tarixi. Bakı, Qanun, 2010, s.228 



 

260 
 

lardan belə məhrum etmişdir.769 Maraqlıdır ki, vəziyyətin bu dərəcəyə çat-
masında isə rus məmurları hökuməti deyil, türk-tatarların özlərini günahkar 
saymışlar. Belə ki, Ə.Ağaoğlu və başqa ziyalıların ruslaşdırma ilə bağlı impe-
riya məmurlarına yönəlmiş ittihamlarına onların cavabı belə olmuşdur: təq-
sir sizin özünüzdədir, axı siz nə üçün səsinizi çıxarmırdınız, nə üçün indiyə 
qədər özünüzü göstərmirdiniz. Ə.Ağaoğlu isə, rus məmurlarının bu iradla-
rını acı həqiqət kimi dərk edib sarsıldıqlarını bildirmişdir.770 Rus məmurları 
bu iradlarında heç də haqlı deyildilər. Buna ən bariz nümunə kimi “Əkin-
çi”nin bağlanmasını, uzun müddət Türk dilində qəzetlərin nəşrinə qada-
ğaları, çar zülmünə qarşı tək-tük çıxanların ya öldürülməsini, ya da Sibirə 
sürgün edilməsini göstərə bilərik.  

Rus məmurlarının dediklərində həqiqətə oxşayan, yalnız türk-ta-
tarların milli bir lik məsələsində yetərincə iş görməmələri, əksəriyyətinin 
haqsızlığa, ədalətsizliyə qarşı dözümlülük (!!!-F.Ə.) nümayiş etdirmələri i-
di. Ağaoğlu yazırdı: “Bu, bizim tərbiyəmizin birinci kredosudur, valideynlə-
rimizdən aldığımız birinci öyüddür. Bizim bütün şairlərimiz, yazıçılarımız, 
müdriklərimiz dinməməyi gəncliyin ən böyük bəzəyi, qocaların müdriklik 
əlaməti kimi tərənnüm edirlər”.771 Bir sözlə, müsəlmanlar arasında “susmaq 
qızıldır” kimi fikirlər hamıya məlumdur. Onun fikrincə, son əsrlərdə hökm-
darlar, riyakar ruhanilər “özlərinin əmin-amanlığı naminə bizim müqəddəs 
dinimizi istismar etmişlər, onlar bizim qəlbimizlə oynamışlar və biz buna da 
dözürük”.772 

Deməli, son dövrlərdə “susmağ”ın nəticəsi idi ki, həm ruhən, həm 
də cismən əzilmiş bir millət tamam “lal” olmuşdur. Halbuki rus inqilabi illə-
rində “danışmaq” qabiliyyətinə çox ehtiyac duyulurdu və millətin gələcək 
mövcudluğu da bundan asılı idi. O, yazırdı: “Rusiyalı müsəlmanlar üçün də 
köhnə dəyərləri yenidən qiymətləndirmək üçün tarixi məqam yetişmişdir. 
Biz özümüzün “tarixi sükutumuzu” da, onunla birlikdə insanların taleyinə 
hansısa möcüzəli bir ilahi qüvvənin müdaxilə edəcəyinə tarixi inamı da bir 
kənara atmalıyıq. Biz müsəlmanlar nədənsə belə düşünməyə vərdiş etmişik 
ki, guya biz heç nə etməsək də, ulu Tanrı bizim qeydimizə qalacaq və işləri-
mizi lap yaxşı yoluna qoyacaqdır. Bu cür düşüncə ilk növbədə, Qurana zid-
dir. Quranda göstərilir ki, insanın bütün taleyi, onun bütün qisməti özünün 
enerjisindən və əməyindən asılıdır”.773 

Ağaoğlu yazırdı ki, əmək sərf etmədən işləyən, əl-ələ verib yaşayan 

 
769Ağaoğlu Əhməd. Peterburq səyahətimdən nə nəticə çıxardım? // Hüseynov Şirməmməd. 

Mətbu irsimizdən səhifələr. Bakı, “Çənlibel” NPM, 2007 s.40 
770Yenə orada, s.41 
771Yenə orada, s.41 
772Yenə orada, s.42 
773Yenə orada, s.42 



 

261 
 

xalqlarla rəqabət aparmağı düşünmək çox yanlışdır, daha belə yaşamaq ya-
ramaz. Artıq özümüzü cansız, ölü portretlərin yerinə qoymaqdan əl çəkmə-
li, işləməli, özümüz özümüzün qeydinə qalmalı, ehtiyaclarımız barədə dü-
şünməli, onun təmin edilməsi üsullarını öyrənməliyik. O, yazırdı: “İndi bü-
tün Rusiya qarşısıalınmaz və qüdrətli bir tərzdə yeniləşdiyi bir dövrdə biz 
müsəlmanlar da yeniləşməliyik, əks təqdirdə biz yenə geridə  qalacayıq, ye-
nə hamı bizi ötüb keçəcək”.774 Rusiyada həyata keçirilən islahatlardan mak-
simum yararlanmaq, yeni həyat formaları arasında başımızı itirməmək, hə-
min formalara ağlabatan tərzdə uyğunlaşmaq, ətrafmızıdakı xalqların səviy-
yəsinə çatmaq və özümüzə layiqli yer tumaq lazımdır: “Bundan ötrü isə: 1) 
elə bu saat, dərhal ictimai həyatda bizim zəifliyimizin, indiferentliyimizin, 
dava-dalaşın, şəxsi qərəzliyin bütün səbəblərini bir kənara atmalıyıq; 2) hər 
yerdə və hər işdə ağla, zəkaya, işguzarlığa, biliklərə, namusluluğa üstünlük 
verməli, onları yerlibazlığın, qohumbazlığın və şəxsi qərəzliyin kölələrinə 
çevirməməliyik; 3) müsəlmanlara hər yerdə və hər işdə, həmçinin müsəl-
man ziyalılarına tam etimad göstərilməli, onları özləri üçün rəhbər seçməli, 
onların məsləhət və göstərişlərinə əməl etməlidirlər, çünki yeni həyatın tə-
ləblərini, bu tələblərin təmin edilməsi üsullarını ən yaxşı bilən həmin ziyalı-
lardır”.775 

Ağaoğlunun bu tezislərində açıq aşkar milli əlamətlər də öz əksini 
tapmışdır. Çünki o, Rusiyadakı müsəlman xalqları dini mənsubiyyət qədər, 
etnik mənsubiyyəti də nəzərə almaqla, birləşməyə çağırır və əsas yükü ziya-
lıların çiyininə qoyurdu. Birinci növbədə ziyalılar bütün qüvvələrini cəmləş-
dirməli, gecə-gündüz yorulmaq bilmədən işləməli və ölkə yeni həyata qə-
dəm qoyduğu andan etibarən buna hazır olmalıdırlar. Çünki ziyalılar “öz 
xalqlarının taleyini müəyyənləşdirən məsələləri həll etməli olacaqlar. Məhz 
buna görə də ziyalılar təxirəsalmadan bu məsələlər üzərində düşünməli, on-
ları hərtərəfli, ağılla götür-qoy etməli, heç bir sentimental və ya nəzəri ideo-
logiyaya uymamalıdırlar”.776 Türk-müsəlman ziyalılar Qafqazda müsəlman 
türklərin çoxluq təşkil edən bir millət olduğuna görə, mövcud olan rəsmi 
dövlət orqanları və başqa təşkilatları, eyni zamanda diyarın özünü hərtərəfli 
öyrənməlidirlər. Əgər bu baş verərsə, onda türklər Qafqazın ən sanballı mil-
ləti kimi diyarın həyatında onun sayına və mövqeyinə uyğun yer tuta biləcək 
və indiyə qədər olduğu kimi kənarda qalmayacaqdır.777 

Ağaoğlu “Bəs bizim ziyalılarımız hardadır?” məqaləsində isə 
ruslaşdırma siyasətinə qarşı mübarizədə ziyalıların yerini və rolunu 
göstərməyə çalışmışdır. O, yazırdı ki, əsl ziyalı özü və ətarfı üçün deyil, 
bütövlükdə fərdi olduğu millət və onun ali məqsədləri, üçün mübarizə 

 
774 Yenə orada, s.43 
775 Yenə orada, s.44 
776 Yenə orada, s.45 
777 Yenə orada, s.45 



 

262 
 

aparan şəxsdir. O, təəssüf edidi ki, dövründə ziyalı adlananların böyük çoxu 
xalqdan uzaq olub, üstəlik cəmiyyəti durğunluqda, cahillikdə, avamlıqda, 
nadanlıqda ittiham etməklə işlərini bitmiş sayırlar. Ağaoğlu haqlı olaraq 
yazırdı ki, bunun müqabilində kütlənin bu cür ziyalılara soyuq, istehzalı-
inamsız münasibətini ədalətli, əsaslı saymaq olar.778 Bütün bunlara baxma-
yaraq, son vaxtlarda sözün həqiqi mənasında milli ruhlu ziyalıların ortaya 
çıxmasına da işarə edən Ağaoğluya görə bu kimi ziyalılar xalqın içinə 
gedərək xalqın ümid yerinə çevrilməyə başlamışlar.779 

Ağaoğlunun millət, millətçiliklə bağlı mülahizələri “Bizim millətçi-
lər”, “Millət və millətçilik” məqalələrində də öz əksini tapmışdır. “Millət və 
millətçilik” silsilə məqalələrində o, yazırdı: “Kamali əminiyyət və iftixar ilə 
deyə biləriz: Rusiya müsəlmanları arasında milliyyət və İttihadi-İslam mə-
sələlərini qalxızanların birisi də biz özümüzük”.780 Ona görə artıq Türk xalq-
larını millətlərin inkişafının ən parlaq mərhələsini təşkil edən millətçilik de-
yilən dövrə çatdırmaq uğrunda mübarizə aparmaq lazımdır.781 Bəşərin tari-
xi təkamülündə dindən sonra millətçiliyi insan ruhunun ikinci növü adlan-
dıran Ağaoğluna görə birincisi cəmiyyətin, millətin ilkin, əbədi halı, ikincisi 
isə bəşəri təkamülün vacib əlaməti, xassəsi, hətta onun inkişafının “sehrkar 
halı”dır: “Nasionalizm dövrəsi bir millətin əmrində həmin mayənin xəmi-
riyyəyə təsir edib, onun qıcqırması kimidir. Nasionalizm dövründə millət 
özünə gəlir, özünü tanıyır, onun cümlə üzvləri cabəca olub, millətin vücudu, 
bədəni qəribə bir mətanət, bir mükəmməlliyət kəsb ediyor”.782 

Qeyd edək ki, 1910-1918-ci illərdə Ə.Ağaoğlu Türkiyədə olarkən, 
xüsusilə “Türk Yurd”u dərgisində “Türk aləmi” sislsilə yazıları ilə islamçılıq-
la türkçülüyün bütövlüyü məsələsinə daha çox diqqət ayırmışdır. Onun fik-
rincə, islamiyyət cərəyanının tərəfdarları bilməlidirlər ki, qövmiyyət (milliy-
yət) cərəyanı da ictimaiyyət arasında nüfuza malikdir: “İslamiyyət faili müx-
təlif millətlərdən təşəkkül etdiyi üçün pək təbiidir ki, vahid külli qüvvət, sə-
lahiyyət və mədəniyyət, onu təşkil etməkdə olan əza və əqvamın qüvvət və 
mətanəti ilə mütənasibdir. İslam millətləri nə qədər güclü və mətin olursa, 
islamiyyətin heyəti-ümumiyyəsi də eyni nisbətdə qüvvət və mətanət kəsb 
edir. Milliyyətə xidmət etmək filhəqiqə islamiyyətə də xidmət etmək de-
məkdir”.783 

Bununla da, Ağaoğlu türkçülüyü islamçılığa, islamçılığı isə türkçü-

 
778 Ağaoğlu Əhməd. Bəs ziyalılarımız hardadır? Bakı, “Qanun”, 2019, s.102-103 
779Yenə orada, s.104-105 
780 Ağaoğlu Ə. Millət və millətçilik. “Tərəqqi” qəz., 1909, 22 yanvar №16, 26 yanvar №19, 29 

yanvar №22, 5 fevral №28 
781 Yenə orada.  
782 Yenə orada.  
783 Ağaoğlu A. Türk alemi. İslamiyet ve türklük//İstanbul, “Türk yurdu”, 1912, №7, s.198-

199 



 

263 
 

lüyə qarşı qoyanlara öz etirazını bildirmişdir. O hesab edirdi ki, islamçılığı 
gücləndirən ən önəmli amil milliyyət, yəni türklükdür. Əgər onlar bir-birinə 
qarşı qoyularsa hər ikisi süquta uğrayacaqdır. Bu mənada Ağaoğlu islamçı-
lığın güclü olması üçün, milliyyətin də güclü olması fikrini müdafiə etmiş-
dir. Burada önəmli bir məqam var ki, Ağaoğlu bir müddət İslam-Türk birliyi 
tərəfdarı olmuşdur. Görünür, bu səbəbdəndir ki, Ağaoğlu İslam-Türk birli-
yindən çıxış edərək etnik türkçülüyü, yəni ayrı-ayrı Türk dövlətlərinin ya-
ranması ideyasına bir o qədər də rəğbət göstərməmişdir.  Ağaoğlu yazırdı ki, 
Türk-İslam birliyi məsələsində Sultan Səlimdən sonra Nadir şah Əfşar mü-
hüm rol oynamışdır: “Nadir bu işdə daha irəli getdi; Türküstanı, Buxaranı, 
Xivəni aldı və Osmanlılarla birləşmək istədi; sünni-şiə ixtilaflarını aradan 
qaldıraraq vahid bir millət və vahid bir ümmət qurmaq sevdasına düşdü. Fə-
qət bu sevdayə də İstanbulun inadı mane oldu!”.784 

Bu baxımdan bəzi tədqiqaçılar (A.Balayev və b.) hesab edirlər ki, 
1918-ci ildə Qafqaz İslam Ordusunun tərkibində Azərbaycana gələn Ə.Ağa-
oğlu Nuru paşanın siyasi müşaviri kimi İslam-Türk birliyi ideyasına uyğun 
olaraq, müstəqil Türk döv lətlərinin yaranmasının əleyhinə çıxmış, hətta, 
Azərbaycanın Türkiyəyə birləşməsini tələb edən “ilahaqçılar”ın əsas ideo-
loqlarından biri olmuşdur.785 Vaxtilə M.B.Məhəmmədzadə də yazırdı ki, 
Nuru paşanın səlahiyyətli siyasi müşaviri Ağaoğlu onunla danışıqlar apar-
mağa gələn Milli Şuranın nümayəndələrinə (M.Ə.Rəsulzadə, F.Xoyski və 
M.H.Hacınski) xalqın onları istəmədiyini, bu səbədən onların hökumətinə 
qarşı xalq üsyan edəcəyi təqdirdə tərəfsiz qalacaqlarını bildirmişdi. Ə.Ağa-
oğlu siyasi böhrandan çıxış yolu kimi təklif etmişdir ki, Milli Şura ləğv olun-
sun və Nuru paşanın özü bir hökumət qursun. Ancaq Milli Şura nümayən-
dələrinin onun bu fikirlərinə etiraz etməsindən sonra Ə.Ağaoğlu razılaşmış-
dır ki, Milli Şura yeni hökuməti təşkil etsin və bütün hüquqlarına ona ver-
məklə, özünü ləğv etsin.786 Ağaoğlunun Milli Şuraya qarşı tutduğu kəskin 
mövqe həm o zaman, həm də sonralar onun ayrı-ayrı müstəqil Türk dövlət-
lərinin deyil, vahid İslam-Türk dövləti ideyasının tərəfdarı olması mülahi-
zəsinin yaranmasına səbəb olmuşdur.  

Ümimiyyətlə, Azərbaycanın mil li is tiqlalı məsələsində Ağaoğlu 
ziddiyyətli mövqe tutmuşdur. Nuru paşanın “siyasi müşaviri” kimi Milli Şu-
ranın ləğvinə və Osmanlı ilə birləşmək istəyən “ilhaqçılar”a meyilli yeni hö-
kumətin təşkilinə nail olan Ə.Ağaoğlu, Osmanlıdan gələn türk əskəri Azər-
baycanı tərk etməyə məcbur olduqdan sonra, Bakıda çıxan rusdilli qəzetlər-
dən birinə verdiyi müsahibəsində Azərbaycanın yenidən Rusiyanın tərkibi-
nə qayıtmasını ən məqbul variant kimi göstərmişdi: “Azərbaycan türkləri-

 
784Ağaoğlu Əhməd. İran və inqilabı (Seçilmiş əsərləri).Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.123 
785 Balayev Aydın. Məmməd Əmin Rəsulzadə (1884-1955). Bakı, “Çıraq” nəşr., 2011, s.117-
118 
589 Məmmədzadə Mirzəbala. Milli Azərbaycan hərəkatı. Bakı, Nicat, 1992, s.99-101 



 

264 
 

nin indiyə qədər arxalandıqları Tür kiyə, Dünya müharibəsi nəticəsində 
məğlub olmuşdur. Azərbaycan müstəqil yaşaya bilmədiyi üçün Rusiya ilə 
Türkiyədən birinə arxalanmalıdır. Türkiyə məğlub olduqdan sonra Azər-
baycanın öz taleyini Rusiyaya bağlamaqdan başqa çarəsi qalmır. Özü də 
mədəni cəhətdən Rusiya Türkiyə ilə müqayisədə daha yüksək pillədə durur. 
Bütün bu mülahizələri nəzərə alaraq, eləcə də Azərbaycan məsələsinin Av-
ropadakı sülh konfransında qəti həllini tapmayacağı təqdirdə, Azərbaycan 
xalqı Ümum Rusiya Fe derasiyasının tərkibinə daxil ol mağa razılaşmalı-
dır”.787 

Ancaq Parlamentin yaranması, siyasi böhranın aradan qalxmasın-
dan sonra, artıq millət vəkili kimi Ağaoğlu Cümhuriyyətin istiqlalını dəstək-
ləmişdir. Bunu, onun parlamentin iclaslarındakı çı xışları da təsdiq edir: 
“Hökumətin bəyannaməsində söylədiyi Azərbaycan istiqlalı bizim hamım-
zın əfzəl (birinci) amalımızdır! Hər bir öz şərəfini, öz amalını bilən azərbay-
canlı bunu duymalı və bu yolda olmalıdır!”.788 Ona görə Azərbaycanın coğ-
rafi isim deyil, yer üzündə yaşayan bir millətin yurdu, dövləti olmasını artıq 
bütün dünyaya, o cumlədən Avropaya da tanıtdırmaq lazımdır.789 

Hitlerizmin tənqidi. Kamalizm və hitlerizmin müqayisəsi. 
Ə.Ağaoğlu yaradıcılığıında hitlerizmin tənqidinə də yer vermişdir. Onun 
fikrincə, hitlerizm  öz qaynağını alman filosofu F.Nitsşenin “fövqəlinsan”, 
“üst insan” zehniyyətində bulmuşdur. Nitsşe hərəkət və davranışlarında 
sərhəd bilməyən insanları “fövqəlinsan” adlandırıb “qəhrəman” kimi 
təqdim edirdi ki, son nəticədə də “fövqəlinsan”lar “ari irqi”ni ortaya 
qoymuşdu. Beləliklə, qürur və kibr təlqin edən bu fikir mənzuməsi alman 
gəncliyini gizlicə bəslədi və ona almanların hər millətin və hər şeyin 
fövqündə olduğu və ona görə də bütün digər millətləri özündən aşağı 
görmək hissini verdi. O, yazırdı ki, Nitsşenin  “həyat fəlsəfə”sindən 
qaynaqlanan hitlerizm və onun Nasional-Sosialist partiyası rasisit, irqçi yol 
tutub bəşəriyyəti ikiyə bölmüşdür: “Bir qismi başda Almaniya olmaqla 
arilərdir: Supermensh – yəni fövqəlbəşərləri onlar və bilxassə almanlar 
yetişdirir. Digər qismi isə - untermenshentum, yəni dünülbəşərdir, bütün 
Şərq insanları bu məyandadır: “Şərqlilər bəşəriyyətin aşağı məxluqu 
olduqlarından mədəniyyətə, ali, yaradıcı həmlələrə, əsil və nəcib fikirlərə və 
hisslərə istedaddan məhrumdurlar. Onlar mənfi bir ünsür olduqlarından 
mədəniyyət üçün bir təhlükə təşkil edərlər. Ona görə də mədəniyyət amili 
olan “fövqəlbəşərlər”, bilxassə almanlar bu “dünülbəşərlər”dən mədəniyyəti 

 
787İqtibas aşağıdakı kitabdan gətirilmişdir: Balayev Aydın. Məmməd Əmin Rəsulzadə (1884-
1955). Bakı, “Çıraq” nəşr., 2011, s.148 
788 Azərbaycan Xalq Cümhuriyyəti (1918-1920). Parlament (stenoqrafik hesabatlar). I cild. 
Bakı, “Azərbaycan”nəşriyyatı, 1998, s.129 
789 Yenə orada, s.130 



 

265 
 

qorumalıdırlar və buna görə də onları hakmiyyətləri altına almalıdırlar”.790 
“Dünülbəşər” nəzəriyyəsi bütün Şərqi ehtiva etdiyindən Şərq xalqları, 
xüsusilə də Türkiyə kimi “fövqəlbəşərlər”ə yaxın olanlar bütün bunlara 
laqeyd qalmamalıdırlar. O yazırdı ki, əgər alman nasistlər türklərin üzərinə 
irqçi nəzəriyyələri ilə gələrlərsə, onlara haqlı olaraq bu sözləri söyləyə 
bilərik: “Əvvala, sizin bəşəriyyəti “fövqəlbəşər” və “dünülbəşər” deyə ikiyə 
bölməniz heç bir həqiqətə istinad etməyən zehni bir dəlalətdir. İkincisi, əgər 
həqiqətdə fövqəlbəşər bir irq var və bu irq də ari isə bəşəriyyətə imamət 
şərəfini arilərin əsil və kökü olan və bu baxımdan sizdən çox əsil və nəcib 
olan hindlərə buraxmalısınız...”.791 

Hitlerizmlə Kamalizm arasında bənzərliklər tapmaq istəyənlərə 
qarşı çıxan Ağaoğlunun fikrincə, bu iki cərəyan arasında kifayət qədər təzad 
və ziddiyyətlər vardır. O, yazırdı ki, Kamalizm yaradıcı bir hadisə olub 
yoxdan bir dövlət vücuda gətirdiyi halda, hitlerizm müsbət anlamda bir 
yaradıcılıq əsəri göstərməyib: “Kamalizm geniş və məmləkətçi bir 
hərəkatdır. Kamalizmin vücuda gətirmiş olduğu Təşkilati -Əsasiyyə 
Qanunu Türk mədəniyyətini qəbul edən hər kəsi Türk kimi qəbul 
eyləməkdədir. Hitlerizm isə dar, inhisarçı bir hərəkatdır. İrqçi-rasist deyə 
öz-özünü tərif edən bu hərəkat alman mədəniyyətini qəbul edərək bu 
mədəniyyətin feilən inkişafına xidmət və yardım edənləri yalnız 
almanlıqdan deyil, alman hüdudu xaricinə atmaqdadır. Kamalizm milli 
olmaqla bərabər bəşəridir. O, hüquqda, əxlaqda bədiyyatda və bilgidə, 
bütün bəşəriyyətin birgə çalışması məhsulu olan bütün həqiqətləri, yaxşılıq 
və gözəlliyi mənimsəməkdə tərəddüd etməz. Hitlerizm isə qeyri -
bəşəridir.Çünki hər sahədə hər şeyi almanlığa, alman irqinə çevirmək 
xülyasındadır”.792 

Beləliklə, Ağaoğlunun gəldiyi qənaətə görə hitlerizmin gələcəyi 
yoxdur, o müəyyən bir müddət “parlaya” bilər, ancaq tez sönəcəkdir. Çünki 
alman xalqı gec -tez demokratiya yolunu turmaqdan başqa bir yol 
görməyəcəkdir. 

Əxlaqi-fəlsəfi və liberal gö rüşləri. Ağaoğlu “Üç mə dəniyyət” 
(1919-1921) əsərində üç fərqli – İslam, Qərb və Budda-Brəhmən mədəniy-
yətlərinin müqayisəsini aparmış, əxlaqi-fəlsəfi anlamda fərqliliklərini izah 
etmişdir. O hesab edirdi ki, hansı xalqlar mədəniyyətin bütün sahələrində 
inkişafa nail olublarsa, digər mədəniyyətə sahib millətlər üzərində hökmran 
vəziyyətə gəlmişlər. Hazırda Avropa-Qərb mədəniyyəti məhz belə bir qalib 
mövqeyə çatmış, İslam və Budda-Brəhmən mədəniyyətləri isə məğlub du-
ruma düşmüşlər. Ağaoğlu yazırdı: “Yenilmə iki cürdür: maddi və mənəvi. 

 
790Ağaoğlu A. “Untermenshentum” - “Dünülbəşər”. “Akın”, sayı 33, 30 haziran 1933 
791 Yenə orada. 
792Ağaoğlu A. “Kamalizm ve Hitlerizm. “Akın”, sayı 51, 18 temmuz 1933 



 

266 
 

Maddi yenilmə o qədər açıqdır ki, artıq zənn edirəm hamımızın beynimizə 
qədər girdi. Yenilmənin bu qismi bu gün deyil, üç yüz ildən bəri başlamışdır. 
İslam cəmiyyətləri bir-birinin ardınca və gurultulu bir tərzdə yıxılmaqda və 
məhv olmaqdadır. Bir çox müstəqil İslam hökumətlərindən tək bir dənəsi 
bu gün özünü qoruya bilmədi. İslamiyyətin son sağlam qalası olan Osman-
lılıq da bugünkü pərişan halına düşdü. Artıq bu qədər yıxılma inkar oluna-
caq kimi deyildir. Bütün bu pərişanlıqlar, bu yıxılmalar, şübhəsiz Qərb mə-
dəniyyəti ilə olan mücadilənin doğrudan-doğruya sonucudur”.793 

İslam və Budda-Brəhmən mədəniyyətləri mənəvi baxımdan da 
Qərb mədəniyyətinə yenilərək, onun şəxsiyyət və özəlliklərini qəbul və ira-
dəsinə tabe olmaq məcburiyyətində qalmışlar. Müsəlmanların və buddist-
lərin bütün sahələrdə avropalıları təqlidə başladıqlarını irəli sürən Ağaoğlu-
nun fikrincə, bununla da müsəlman ölkələrində qədim ənənələrə dayanan 
mühafizəkarlarla Avropa mədəniyyəti tərəfdarları çarpşmağa, ölüm-dirim 
mücadiləsi verməyə başladılar. Ağaoğlu yazır: “Bir tərəf əskini, ənənəni qo-
rumağa çalışır, o biri tərəf isə bu mühafizəkarlığın ölüm demək olduğunu 
təqdir edərək, Avropa mədəniyyətini almaq sayəsində varlığını davam etdir-
məyə çabalayır. Həyatın hər günkü təcrübələri, olayları bu ikinci cərəyana 
haqq verməkdədir. Avropa mədəniyyətindən qorunmaq istəyən bütün cə-
miyyətlərin və özəlliklə İslam mədəniyyətinə mənsub olanların hər gün tü-
kənib getməkdə olduqlarını görürük… Sel ki mi axıb gələn və qarşısında öz 
türündən əngəllər görməyən Avropa mədəniyyəti hər şeyi sürükləyib götü-
rür. Bu halda tək çarə yenə o mədəniyyətə isinişmək, onu almaqdır”.794 

Ancaq Avropa mədəniyyətini qəbul edənlər arasında da fikir ayrılı-
ğı vardır. Bəziləri mədəniyyəti elm və fənnə bağlayaraq, Avropa mədəniyyə-
tinin süzgəcdən keçirilməsini, onun yalnız bu tərəfinin qəbul edilməsini irəli 
sürdükləri halda, başqaları Qərb mədəniyyətinin tam şəkildə mənimsənil-
məsinin tərəfdarıdırlar. Sonuncuların fikri ilə həmrəy olan Ağaoğlu yazır ki, 
bir mədəniyyət zümrəsi bölünməz bir bütündür, parçalanmaz, süzgəcdən 
keçirlə bilməz: “Qalibiyyət və üstünlüyü qazanan onun bütünüdür. Yoxsa 
ayrı-ayrı filan və yaxud filan qismi deyildir. Avropa sahəsində elm və fənn 
başqa çevrələrdən ziyadə gəlişirsə, bunun səbəbləri o çevrənin bütünündə 
aranmalıdır, bugünkü Avropa elm və fənni doğrudan-doğruya öz şərtlərinin 
və ümumi ünsürlərinin bir əsəridir”.795 Bu baxımdan Ağaoğluya görə Qərb 
mədəniyyətini tam qəbul etməli, yalnız geyimlərimizi, evlərimizi, müəssisə-
lərimizi deyil, beynimizi, görüş tərzimizi, qəlbimizi, zehniyyətimizi də ona 
uyğunlaşdırmalıyıq və bundan kənarda qurtuluş yoxdur.796 

 
793 Ağaoğlu Əhməd bəy. Üç mədəniyyət. Bakı: Mütərcim, 2006, s.28-29 
794 Yenə orada, s.30 
795 Yenə orada, s.30-31 
796 Yenə orada, s.32 



 

267 
 

Onun fikrincə, türk-müsəlman xalqlarının Qərb mədəniyyətini ta-
mamilə mənimsəməsi isə, heç də onların milli şəxsiyyətini və özünəməxsus-
luğunu itirməsi demək deyildir. Çünki, yalnız əsasən dil və başqa özünə-
məxsusluqları (menitalitet) nəzərə almasaq, hər bir millətdə dəyişməyən, 
ölümsüz bir özəllik yoxdur. Belə ki, tarix boyu hər bir millətin həyatında bir 
neçə dəfə din, hüquq, əxlaq və başqa sahələrdə dəyişiklikər olmuşdur. Ağa-
oğlu yazır: “Bununla bərabər, bir millətin tarixində ən sağlam olan və həmən 
dəyişməzlik dərəcəsinə varan amil dildir, yəni yalnız dildir ki, mahiyyəti də-
yişmədən özəlliyini daşıyır. Demək ki, ümumiyyətlə, şəxsiyyət və özlük de-
yilən məfhum dllə bərabər bir millətin maddi varlığından başqa bir şey de-
yildir”.797 

Ona görə hər bir xalq mentalitetini saxlamaqla yanaşı, həmişə də-
yişməyə meyillidir. Mədəniyyət sahəsində məğlub durumda qalıb, Qərb 
mədəniyyətini mənimsəmək məcburiyyətində olan müsəlman xalqları bu 
addımı atmaqla milli şəxsiyyətlərini itirməyəcəklər. O, yazırdı: “Milli şəxsiy-
yəti yalnız hərəkətsizlik öldürür. İstər fərdlərdə və istərsə millətlərdə həyat 
nə qədər qatı və qüvvətlidirsə, şəxsiyyət də o nisbətdə ziyadədir. Qəlbinin 
həyəcanlarını yeni ahənglərlə söyləməyən zəka və ağlının məhsullarıyla in-
sanlığı verimli, qüdrətli olmayan, fəaliyyətinin meyvələrini ümumi bazara 
çıxara bilməyən cəmiyyətlər hansı şəxsiyyətdən, hansı sözlükdən söz edə bi-
lərlər”.798 Ona görə mədəniyyət sahəsində məğlubiyyətimiz qəti olduğu 
üçün, qalib mədəniyyəti mənimsəmək də məcburiyyətdir. O, yazırdı: “Bu 
gerçəyi nə qədər acı olsa etiraf etməli və gərəyincə hərəkət etməlidir. Həm 
də qəti, açıq, qeydsiz-şərtsiz hərəkət etməlidir. Özümüzü kəlmələrlə, alda-
dıcı nəzəriyyələrlə cahilcə “idareyi-məsləhət”lərlə aldatmamalıyıq”.799 

Avropa xalqlarında da təxminən dörd əsr bundan öncə xristianlıq 
həyatın bütün maddi və mənəvi məsələlərinə qarşırdı və onlar bunu həll et-
dilər. Halbuki “İncil”də ancaq mənəvi həyata aid məsələlər olmuş, buna 
baxmayaraq keşişlər maddi həyata da müdaxilə etmişlər.800 Brunolar, Qali-
leylər, Koperniklər, Lüterlər, Kalvinlər, Erazmlar, Russolar və başqalarının 
sayəsində kilsənin nüfuzu aradan qalxmağa başladı və 18-ci əsrin başların-
dan etibarən yenilikçilərlə (liberalistlər) mühafizəkarlar (klerikalistlər) ara-
sında mübarizə yeni bir mərhələyə daxil oldu. Avropa xalqları kilsəyə qarşı 
mübarizə apararaq dünyəvi, maddi işlərini nizamalayıb tam bir hürriyyət və 
sərbəstlik əldə etdikdən sonra müsəlman xalqlarından daha çox irəliləməyə, 
yüksəlməyə başladı və zaman keçdikcə məsafələr genişləndi, bugünkü du-
rum ortaya çıxdı. O, yazırdı: “Bir tərəfdə sərbəstlik və hürriyyət, təcrübə və 
ağıl hakimyyəti, digər tərəfdə durğunluq və keçmişə bağlılıq. Bəsbəllidir ki, 

 
797 Yenə orada, s.33 
798 Yenə orada, s.35 
799 Yenə orada, s.35 
800 Yenə orada, s.41 



 

268 
 

birisi yürüyəcək və irəliləyəcək, ötəki heç olmazsa duracaqdı... Şimdi bir tə-
rəfdən bir cəmiyyət düşünüz ki, öz həyatını düzənləmədə, yəni qanun yap-
mada tamamilə sərbəstdir, digər tərfdən də başqa bir cəmiyyət təsəvvür edi-
niz ki, bu sərbəstlikdən yoxsun olsun, bir nöqtəyə saplanıb dursun. Bəsbəl-
lidir ki, birinci həyatını daima zamana və məkana uyğun bir tərzdə düzənlə-
miş və tərtib etmiş olacaqdır; ikinci daima zaman və məkandan geri qalmış 
bulunacaqdır”.801 Çünki ikinciyə aid olan dini zümrə tək səlahiyyəti özlərin-
də görərək bu dini zehniyyətlə də həyat durdurur, ruhlu insanları ruhsuz bir 
qəlib halına salmağa çalışırlar. O, yazırdı: “Biz bir kərə gələnəyə yapışıb qal-
mışıq. Biz hər şeyi oradan almağa və oraya döndərməyə alışmışıq. Yüz illər-
dən bəri bütün elm və fənni, hikmət və fəlsəfəni, əxlaq və hüququ, siyasəti, 
qısacası hər şeyi orayla ilgili görmüşük və şimdi də görürük. Bu görüş tərzi-
nin dışına çıxanlara qarşı daima lənətləmə və kafir sayma silahını kullanmı-
şıq və kullanırıq”.802 

Avropanın 4-5 əsr əvvəlki zehniyyətini, həyatını daşıdığımız halda, 
bu gün istər-istəməz onun bir çox həyati müəssisələrini təqlid etmək məc-
buriyyətindəyik. Bu durum bizdə elə faciəvi hallar yaradıb ki, onun dərəcə-
sini yalnız uzun-uzun düşünüb bu gün çəkdiyimiz fəlakətlərin səbəblərini 
incələmək zəhmətinə qatılanlar təqdir edə bilirlər. O, yazır: “Məsələn, biz 
məşrutiyyət üsulunu Avropadan almaq məcburiyyətində qaldıq. Halbuki 
bü üsulun Avropada ifadə etdiyi məna ilə bizim zehniyyətimiz arasında qara 
ilə ağ qədər fərq vardır. Avropada məşrutiyyət üsulu demək, milli hakimiy-
yət deməkdir. Yəni milli iradənin hər şeyə hakim olması, milli iradənin ilgili 
olduğu hər maddənin kəskin bir əmr olması deməkdir. Orada milli məclis-
lər milli həyatın hər hansı bir qismini düzənləmək və hər hansı şəklə salmaq 
haqqına sahibdir. Orada zamanın dəyişməsilə hökmlər də dəyişir qaydasına 
haqqı ilə riayət edilərək hər hansı qaydanı, üsulu lüzum görüldüyü anda də-
yişdirə bilirlər”.803 

Onun fikrincə, müsəlman dövlətlərində nə belə milli hakimiyyət-
lər, nə də milli məclislər var.  Hətta, milli məclislər varsa belə, onlar da din 
qorxusundan hərəkət edə bilmirlər. O zaman, Avropadan əxz olunan müəs-
sisələrin yalnız şəkli, forması təqlid olunur, məzmun və mahiyyətdə isə yenə 
də, son əsrlərdə hakim olan despotizm və din hakimiyyəti davam edir. 
Ağaoğlu yazırdı: “Bu zehniyyətdir ki, qurtuluşumuz üçün çarə sayaraq aldı-
ğımız bütün müəssisələrin tam əsasından pozaraq, əslini dəyişdirərək yalnız 
iş görəməz deyil,  hətta əksinə hərəkət edəcək bir hala soxur; faydalanmaq 
yerinə zərər görürük. O zaman saxta fikirli adamlarımızdan mütəəssüb və 
cahil gələnəkçilərimizə qədər hər kəs qınama dilini açaraq gördüyümüz qü-
surları, əks nəticələri həmişə o müəssisələrə yükləyirlər. Bunlar anlamırlar 

 
801 Yenə orada, s.46-47 
802 Yenə orada, s.48 
803 Yenə orada, s.49 



 

269 
 

və ya anlayıb etiraf etmək istəmirlər ki, qəbahət o müəssisələrdə deyil, biz-
dədir, bizim dar düşüncələrimizdə, kor zehniyyətimizdədir”.804 Əgər onun 
bu düşüncələrini incələsək görərik ki, müsəlman xalqlarda, o cümlədən İs-
lam inanclı Türk dövlətlərinin çoxunda eyni vəziyyət, yəni sözdə “demok-
ratiya” ənənələri (zahiri parlament, məhkəmə) davam etməkdədir.  

Ağaoğluna görə müsəlman xalqlarının ən azı 4-5 əsrlik dini hökm-
ləri (şəriəti) və milli adət-ənənələri (törələri) artıq bir işə yaramadığı üçün, 
çıxış yolu Qərb mədəniyyətindədir, onu da yalnız formaca, təzahürcə deyil, 
məzmun və mahiyyət etibarilə bütününü qəbul etmək vacibdir. Çünki mü-
səlman dünyasında Qərb mədəniyyətindən bəzi örnəklər alaraq dini və milli 
adət-ənənələrlə bağlı aparılan dəyişikliklər heç bir fayda vermir. Belə ki, av-
ropalı Spenserlərlə, Russolarla, Smitlərlə, Kontlarla, Berqsonlarla, Dürk-
heymlərlə (Pozitivizm, “ictimai müqavilə”, Struktur funksionalizm və b.) 
müsəlman şərqli Əbu Yusiflərin, Əbu Davidlərin (Örfçülük, Dahilik və b.) 
nəzəriyyələri arasında yerlə göy qədər fərq var ki, onları bir-birlərilə uzlaş-
dırmaq çıxış yolu deyil, bəlkə də ölümü seçmək kimi bir şeydir. Çünki birin-
cilər, fərdin düşüncəsinə önəm verməklə yanaşı, fərdlə cəmiyyət arasındakı 
bağları, milli hakimiyyəti inkişaf etdirməyə çalışdıqları halda, ikincilər ya 
fərdləri əsassız olaraq mütləqləşdirilər, ya da fərdlərin fikirlərinə heç bir də-
yər vermədən ümumi insani “tanrılıq” anlayışını ortaya atırlar. Ağaoğlu ya-
zırdı: “Halbuki gerçəkdə siyasi, ictimai, estetik, fikri gəlişmənin ən təsirli 
amili yenə fərddir. Hər nə qədər fərdlər içində olduqları çevrədən ilham alır-
lar, fikir və duyğularının amillərini və əlamanlarını o çevrələrdən saxlayırlar-
sa da gəlişmə tarixi və hər günkü müşahidələrimiz isbat edir ki, bu xüsusda 
fərdlərlə çevrələr arasında qarşılıqlı bir fəaliyyət və təsir vardır. Çevrə fərdə 
nə qədər ilham verirsə, o nisbətdə də fərd çevrə üzərinə təsir etməkdən geri 
qalmır. Fərd çevrədən aldığını fazlasıyla geri verir. Zatən fərd bu olsaydı, 
özü çevrəyə ilham verməsəydi və çevrəyə qarşı yalnız qramofon rolunu oy-
namaqla (hazırda da müsəlman şərqi xalqların fərdlərinin çoxu qramofon 
rolunu oynamaqdadır – F.Ə.) qalmış olsaydı, bir çox fərdlərin bir araya gəl-
məsindən ibarət olan cəmiyyətdə heç bir yenilik, heç bir irəliləmə olmazdı. 
Cəmiyyətlər dönüb dönüb bir nöqtə üzərində qalmış olarlardı”.805 

Ağaoğlu yazırdı ki, müsəlmanlar ölmək yox yaşamaq istəyirlərsə 
qərbli Spenserlərin, Russoların, Smitlərin, Kontların, Berqsonların, Dürk-
heymlərin yolunu seçməli, bu zaman da dinlərindən və milli şəxsiyyətlərin-
dən uzaqlaşacaqlarını güman etməməlidirlər. Çünki müsəlman ibadət və 
inanclar anlamında dininə çox bağlıdır, üstəlik islamiyyətin başlanğıcından 
bu günə qədər, Tanrı birliyinə aid ayələr əleyhinə də heç bir dəyişiklik ol-
mamışdır. Onun fikrincə, əsas problem dünya işlərinə aid hökmsüz buraxıl-
mış ayələrlə bağlı olmuşdur ki, artıq müsəlman xalqları da dünya işlərini is-

 
804 Yenə orada, s.49-50 
805 Yenə orada, s.51-52 



 

270 
 

tədikləri kimi təsərrüf etməlidirlər, bundan başqa çıxış yolu yoxdur.806 

Bəs, ən azı 4-5 əsr bundan öncəki, yəni təhrifə məruz qalmadığı 
dövrlərdəki dini hökmləri (şəriəti) və milli adət-ənənələri (törələri) artıq 
heç bir işə yaramırdımı ki, çıxış yolu olaraq yalnız və yalnız Qərb mədəniy-
yətinin bütününün qəbulu vacib sayılırdı? Ağaoğlu bu məsələnin üzərində 
çox durmayaraq əsasən, İslam dünyasında son əsrlərdəki böhranlı vəziyyəti 
tənqid edir, bu böhrandan çıxmaq üçün də milli-dini törələrlə Qərb mədə-
niyyəti arasında hər hansı uzlaşdırmanın doğru saymadığını ifadə edirdi. 
Ona görə Qərb mədəniyyətini bütünlükdə (əxlaq, demokratiya, hüquq və 
s.) qəbul etməklə türklükdən və islamlıqdan uzaqlaşma baş verməyəcək. 

Bu baxımdan Ağaoğlu əxlaqda da yeniləşməyi, Qərb mədəniyyə-
tindən faydalanmağı mümkün sayırdı. Ona görə, müsəlman şərqində əxlaq 
məsələsi ilə bağlı iki başlıca müqəddəs qayda: 1) namus, 2) peyğəmbərlə 
(s.) imamların şəxsiyyətinə sayğı, var. Onlardan birincisi olan namus, ancaq 
qadınlara aid edilərək, kişilərin belə bir problemi olmadığı halda, ikinci qay-
da da isə, xalq vicdanında peyğəmbər və imamlar toxunulmazdır. O, yazırdı: 
“Fəqət bunların dışında digər bütün əxlaq qaydaları müəyyidədən (nəzarət-
dən) yoxsundur. Gərçi bizdə də başqa çağdaş cəmiyyətlərdə olduğu kimi 
yalan, riya, yarınmaq, yaltaqlanma, hiylə, fırıldaqçılıq, oğurluq, vəfasızlıq, 
sədaqətsizlik, öldürmə və bənzəri hərəkətlər pis sayılır. Fəqət sadəcə sayılır-
lar. Gerçəkdə xalq vicdanında bu məfhumların heç də bir qutsallığı yoxdur. 
Heç bir müəyyidə ilə qüvvətləndirilmirlər. Demək ki, həqiqətdə biz bu çeşid 
hərəkətlərə aid qaydaları müqəddəs tanımırıq”.807 

Onun fikrincə, əslində nəzarəti olmayan hər hansı bir əxlaq qaydası 
yox kimdir və nəzarətin qüdrəti isə xalqın vicdanıdır. Ancaq xalq vicdanını 
hərəkətə gətirəcək qədər qutsalığı olmayan bir əxlaq qaydasını istədiyimiz 
qədər sözdə qəbul etməklə də, onun dəyər və önəmi olmaz.808 Deməli, hər 
hansı əxlaq qaydası sözdə qəbul edilib əməldə öz gerçəkliyini tapmırsa, o 
zaman “xalqın vicdanı” anlayışı da əhəmiyyətsizləşir. Görünür, bu cür mənfi 
məqamları nəzərə alaraq Ağaoğlu hesab edirdi ki, müsəlman şərqində züm-
rəvi və ictimai əxlaq prinsiplərindən bəhs etmək mənasızdır. Çünki Avropa-
dan fərqli olaraq son əsrlərdə müsəlman ölkələrində nə düz əməlli zümrələr, 
nə də ictimai əxlaq prinsipləri vardır. Bütün bunların əsas səbəbi də nəzarət-
sizlik, ya da “xalq vicdanı”nın formal xarakterə çevrilməsidir. Bunun nəticə-
sidir ki, son zamanlar müsəlman ölkələrində, o cümlədən Türkiyədə yaran-
mış mətbuat orqanlarının, siyasi partiyaların çoxu cəmiyyətdə ciddi nüfuz 
qazana bilməmişlər, hətta “İttihad və Tərəqqi” kimi az-çox uğur qazananlar 
da ondan umulan iç sağlamlığı və dayanıqlığı sonuna qədər göstərə bilmə-

 
806 Yenə orada, s.54-55 
807 Yenə orada, s.57 
808 Yenə orada, s.58 



 

271 
 

mişdir; yavaş-yavaş əsil mahiyyətini qeyb edərək ilk önəmli zərbədə dağılıb 
getmişdir.809 

Ağaoğluna görə ictimai əxlaqın nəzarəti ümumi əfkardır ki, Şərqdə 
gerçək belə bir anlayış olmadığından bu cür əxlaqdan söz belə edilə bilməz: 
“Bizdə ümumi əfkar deyilən şeyin tək görünmə vasitəsi mətbuatdır. Mətbu-
at ictimai zümrələrdən,  bu zümrələrin dayandıqları əsas və prinsiplərdən 
ziyadə, şəxsləri, şəxslərin özəl təmayüllərini, diləklərini təmsil edər. Şəxsi di-
lək və təmayüllər isə bəlli bir ölçü, bir qayda, bir sınır içinə girəməz və daima 
dəyişikdir. İştə, bunun üçündür ki, tərəfgirlik, aşırılıq, ölçüsüzlük qəzetləri-
mizin göstərdiyi ümumi hallardır. Bu da mətbuatımızı müəyyidə olmaq fə-
zilətindən yoxsun buraxmaqdır”.810 Bununla da, Ağaoğlu belə bir nəticəyə 
gəlirdi ki, əxlaq məsələsində İslam xalqları çox zəifdirlər; üstəlik bu gerçək-
liyi dərk etmək əvəzinə, əxlaqı qurşaqdan aşağı anlayıb Qərb cəmiyyətlərin-
dən daha əxlaqlı olmağı iddia etmək qətiyyən doğru deyildir: “Bu fikir qə-
tiyyən yanlış və yanlış olduğu qədər zərərlidir. Çünki öncə burasını bilməli-
yik ki, əxlaqı yalnız cinsi münasibətlərlə sınırlanmış sayanlar insanı yalnız 
qurşağına qədər təsəvvür edənlərdir. Fəqət qurşaqdan yuxarı bir qəlb və bir 
də ruh vardır. İştə, bu qəlb və ruh aid olan əxlaq sahələrinin hamısında biz 
çox aşağı bir durumdayıq”.811 

Müsəlman xalqlarında üst deyilən hakim təbəqə ilə alt təbəqə de-
yilən xalq arasında digər sahələrdə olduğu kimi əxalq məsələsində də doldu-
rulmaz bir uçurumun olduğunu yazan Ağaoğlu hesab edirdi ki, əgər cəmiy-
yətin aydını hesab edilənləri arasında bəzi “ziyalı”lar hər hansı millətin çey-
nənən haqqı uğrunda mübarizə aparmaqdansa köləliyə boyun əyirsə, o za-
man həmin millətin işi çox çətin olacaqdır. Buna nümunə olaraq, Osmanlı-
nın tənəzzülü dövründə ortaya çıxan ingilispərəst paşaları göstərən Ağaoğlu 
ilk vaxtlarda ümid edib ki, hər kəs öz mətanət və səbatı ilə düşməni sayğıya 
sövq edəcək. Ancaq çox keçmədən məlum olub ki, nəinki İstanbulda qalan-
lar arasında, eyni zamanda Böyük Britaniyanın təlimatı ilə Maltaya sürgün 
edilən Türk ziyalılar arasında da fəlakətə boyun əyərək, hətta ingilis bayra-
ğına bürünərək “uca və adil ingilis hökuməti”indən əfv olmasına ümid edir-
mişlər.812 

Ağaoğlu xüsusilə də, üst təbəqədən (elit) hesab olunan ziyalılar 
arasındakı əxlaq düşkünlüyünün səbəblərini əxlaq növlərinin (din, ailə, ədə-
biyyat, fəlsəfə, milli adət-ənənlər və s.) cəmiyyət və onun fərdləri tərəfindən 
hansı dərəcədə dərki ilə açıqlamağa çalışmışdır. Onun fikrincə, məsələn is-
lamiyyətin irəli sürdüyü əxlaqi prinsiplər (mərdlik, doğruluq, ədalət, bağış-

 
809 Yenə orada, s.60-61 
810 Yenə orada, s.61 
811 Yenə orada, s.61-62 
812 Yenə orada, s.67-68 



 

272 
 

lamaq, dayanışma, dözümlülük və s.) çox yüksək olsa da, ancaq gerçəklikdə 
onlara aid nə doğru-dürüst dini kitablar var, nə də onlara əməl edənlər var. 
Əslində islamiyyətin öyrətdiyi həmin əxlaqi prinsiplər deyil, sadəcə fərz, va-
cibat, halal və haramdır; üstəlik bundan qırağa çıxmaq ruhanilər tərəfindən 
qəbuledilməz hal hesab olunur. Bu cür ruhanilərə görə, islamiyyətin tarixini, 
xüsusilə də Məhəmməd peyğəmbərin İslam dininin yayılması uğrunda ver-
diyi mücadiləni, xəlifələrin islamlıq uğrunda gördüyü əməlləri, hətta Qura-
nın əsil mahiyyətini dərk etmək deyil də, müsəlmanlar üçün zəruri olan qü-
sul qaydalarını, vacibatları bilməkdir. Ağaoğluya görə nə islamiyyəti bu cür 
anlayan ruhanilərdən, nə də onlardan özünü uzaq tutaraq bir köşəyə çəkilib 
özünü ibadətə həsr etdiyini iddia edərək başqa kimsəyi düşünməyənlərdən 
cəmiyyət adına bir şeylər gözləmək faydasızdır.813 

Dindən sonra millətin əxlaqi görüşlərinə ədəbiyyatla fəlsəfi əsərlə-
rin olduğunu inanan Ağaoğluna görə dünənə qədər bu məsələdə də daha 
çox ərəblərlə farsların kitablarına müraciət edilib. Ancaq həmin kitablarda 
da çağın ruhunu təmsil edəcək bir əsər yoxdur. N.Tusi kimi azsaylı mütə-
fəkkirlərin müstəqil olaraq əxlaqdan bəhs etdiyini də xatırladan Ağaoğlu 
yazır ki, İslam üləmaları isə heç bir zaman əxlaqı müstəqil bir bölgü şöbəsi 
olaraq qəbul etməmiş, onu daima dinlə bağlamışlar: “Çünki onlara görə 
yaxşı və pis dəyərləri təyin, yalnız şəriət sahibinin yetkisi içindədir. Bu görü-
şə görə şəriətcə təyin edilmiş olan əxlaq prinsipləri daimi və əbədidir. Nə 
məkana, nə zamana, nə də sosial şərtlərə bağlıdır. O halda əxlaqdan ayrıca 
və müstəqil olaraq söz deməyə lüzum varmıdır?”.814 

Ağaoğlu əxlaqi məsələləri, din və əxlaqı bir-birinə qarışdırdıqlarına 
görə mütəsəvvüfləri də tənqid etmişdir: “Bunlar şəkli ibadətə o qədər önəm 
verməzlər. Onlarca əsil olan iç təmizliyidir. Fəqət bu məzhəb də əxlaqı öz-
özünə və doğrudan-doğruya bir qayə deyə qəbul etməyir. Yalnız bir vasitə 
olmaq üzrə tələqqi edir. Əsil hədəf “hüzura ulaşma”dır. Bu qayəyə varıldımı 
və ya daha doğrusu, varıldığı zənn edildimi, artıq əxlaqa belə lüzum qalmaz. 
Bu cəhət nə qədər çəkicidir! Özünü Allahın hüzuruna əbədi təcəlli  yerinə 
ulaşmış sayan birisi üçün artıq iç bağlantılara təbiətilə ehtiyac qalmır. Bu üz-
dən ilgisizlik, laüballıq yolunu tutmuş olanlar nə qədər çoxdur”.815Ancaq az-
çox islamiyyətdə ali fikirlərin, əxlaqın canlandırılması yalnız təsəvvüf yolunu 
tutanlarla mümkündür; çünki dini müəssisələr arasında həyat qabiliyyəti 
yalınız buradadır. 

İslam Şərqinə aid ədəbiyyatda əxlaq məsələsinə gəlincə, burada da 
durumun yaxşı olmadığını yazan Ağaoğluna görə məşrutiyyətin elanına qə-
dər yalnız mədrəsələrdə deyil, digər məktəblərdə də əxlaq adına yetərli ki-

 
813 Yenə orada, s.69-70 
814 Yenə orada, s.71 
815 Yenə orada. 



 

273 
 

tablar olmamışdır. Ancaq “Kəlilə və Dimnə”, Şeyx Sədinin “Gülüstan” və 
“Büstan” kimi əsərləri İslam Şərqində geniş yayılıb ki, bunlar da öz dövrün-
də bəlkə də müəyyən əhəmiyyət kəsb etdiyi halda, hazırda çağın ruhu ilə 
qətiyyən səsləşmir. Ona görə də, milli hakimiyyət quruculuğu yolunu tutan 
bir millət üçün bir tərəfdən çağın ruhuna uyğun addımlar atmaqla yanaşı, 
hələ də Sədinin əsərlərinə müraciət edib hökmdarları “Allahın kölgəsi” kimi 
təqdim etmək qətiyyən doğru deyildir. Bununla da, Ağaoğlu belə bir nəti-
cəyə gəlirdi ki, Türkiyə “İran” kimi durğunluq içində yaşamağa davam et-
məməli, üzünü Avropaya tutmalıdır.816 

Biz görürük ki, Ağaoğlu da Ə.Hü seynzadə kimi az-çox dünyəvi 
dövlət olmaq yolunda Osmanlını (Tür kiyəni) “İran”dan daha irəli görmüş-
dür. Ağaoğlu da Hüseynzadə kimi inanırdı ki, “İran” xüsusilə də, son bir əsr-
dir dərin bir yuxu içindədir və iranlılar yuxu içində olduğu dövrdə də mü-
səlman, o cümlədən Türk dünyasının əsas yükünü daşıyan Osmanlı olmuş-
dur. Çünki Sədilərin “əxlaq fəlsəfəsi”ndən (itaət, qənaət, təslim, təvəkkül, 
təhəmmül, susmaq) daha çox təsirlənən “İran” olmuş, burada fərd daha çox 
özü üçün yaşayır, özünün mutluluğuna çalışır, cəmiyyətin digər fərdləri ilə 
çox da maraqlanmır və cəmiyyətlə bağlı önəmli məsələləri də “Allahın köl-
gəsi” hesab etdiyi hökmdara, onun ətrafına etibar edir. Başqa sözlə, bir qo-
yun öz həyatını tamamilə necə çobanın ixtiyarına buraxırsa, Sədinin “əxlaq 
fəlsəfəsi”ndə də fərdlər ancaq özünü düşünür, yalnız təhlükə anında öz ca-
nını xilas etməyə çalışır və bunu bacarmayanda da həyatla vidalaşmalı olur. 
Ağaoğlu yazır: “Bu fəlsəfənin bir kərə nə qədər məncil, özünü bəyənmişcə-
sinə olduğu meydandadır. Bütün prinsip fərdin özünü, öz nəfsini qurtarma-
sına yönəlmişdir. Fərdin öz cinsinə qarşı heç bir vəzifə yükləməz. Fərd yal-
nız özünü qurtarmağa çalışacaqdır, başqasını düşünməyəcəkdir. Bu fəlsəfə-
nin ruhlarımız üzərində nə qədər yıxıcı bir təsir etmiş olduğu meydandadır. 
Deyilə bilər ki, İslam camaatı mənçiliyin ən fazla qol gəzdiyi bir sahədir. 
Mənçillik bizdə əsasdır. İştə, bunun üçündür ki, bizdə ictimai təşkilat asan-
lıqla meydana gəlmir”.817 

Ağaoğlu çox doğru yazırdı ki, biz əxlaqi örnəklərimizi Şirazdan, İs-
fahandan almaqdan, zərdüşti ənənələrlə tərbiyə edilməkdən, aryançılıqdan 
imtina etmədikcə İslam Şərqindən, o cümlədən Türk dünyasından inkişaf 
gözləmək çətindir. Deməli, Ağaoğlu da Hüseynzadə kimi İslam Şərqinin, 
xüsusilə də onun aparıcı nüvəsi olan Türkün ruhuna ciddi sirayət etmiş zər-
düştliyi, iranizmi görür və onların aradan qaldırlmasını vacib sayırdı: “Biz 
örnəklərimizi Şirazdan və İsfahandan alırız. Avropa isə əski Yunanıstanla əs-
ki Romadan alır. Biz zərdüştilərin ənənələriylə tərbiyə edilirik. Onlarsa əfla-
tunların, aristotellərin, solonların ənənələriylə. Biz Fərri-Yəzdan (Allahın 
həşəmətinin timsalı) və yarı allahlar önündə qənaət, təslim və rizaya təhəm-

 
816 Yenə orada, s.77 
817 Yenə orada, s.78-79 



 

274 
 

mül və susmaya qəlbimizi bağlarkən, onlar önlərində böyük bir hürriyyət 
dastanının haqq və ədalət tarixinin, altın səhifələrini qeyd edirlər. Biz,Dara-
lar ilə düşüb qalxarkən, onlar Sokratlardan ilham alırlar”.818 

Bu coğrafiyadakı türklər üçün üç minillik “Ariyan” və zərdüştilik 
bəlası mövcuddur ki, bundan qurtulmaq heç də asan deyildir. Hazırda daha 
çox “İran türkləri” adlanan Türklər (Midiya, Azərbaycan, Xəzər, Parfiya, 
Hunlar, Səlcuqlar, Qaraoyunlu, Ağqoyunlu, Səfəvi, Əfşar, Qacar və b.) üç 
minillik ərzində Ariyançılıq və zərdüştlükdən qurtulmaq üçün müxtəlif 
üsullara əl atmış, yəni hərbi savaşlardan tutmuş müxtəlif dini-fəlsəfi ideyala-
ra da müraciət etmişdir. Bizcə, bu bölgədə yaşayan türklərin zaman zaman 
milli dini-fəlsəfi təlimlərini (tanrıçılığı) saxlamaqla yanaşı İudaizmə, Xristi-
anlığa, İslama üz tutmalarında zərdüştlikdən uzaq durmaq məsələsi heç də 
az rol oynamamışdır. Ağaoğlu yazırdı: “Nə qəribədir ki, İslam mədəniyyəti 
Roma və Yunanla təmas edərkən və ondan fəlsəfəni və müsbət bilimlərə aid 
bilgiləri alarkən Yunan ədəbiyyatı ilə Roma hüququna tamamilə yabançı 
qalmışdır. Yunan fəlsəfəsindən və elmlərindən ilham alaraq bunca incə, də-
rin, əsərlər vücuda gətirən İslam fikir adamları, yunan əski ədəbiyyatı ilə Ro-
manın hüquq xəzinəsini görməmişlər. Halbuki haqqdan və hürriyyətdən il-
ham alan bu ədəbiyyatla bu hüquq, İslam əsaslarına İran ənənələrindən da-
ha ziyadə uyardı və daha ahəngli olardı. İcmai-ümməti əsas tutaraq höku-
mətin binasını ləldən ziyadə istəmiş və hökumət yetkisini tamamilə cəmiy-
yətə əmanət edərək nəzarəti də ona təslim etmiş olan İslamiyyət Fərri-Yəz-
dan, Allahın kölgəsinə bənzərləri kimi Zərdüşt nəzəriyyələrinə tamamilə ya-
bançı və qarşıydı. Əflatunla daha uyğun və ahəngliydi. Fəqət yazıq ki, iş ək-
sinə olmuşdur. Fərri-Yəzdan nəzəriyyələri islamiyyətə qalib gəldiyi kimi yu-
nan və Roma xəzinələrini də İslamın gözündən saxlamışdır”.819 

Deməli, müsəlman fikir adamları mənəviyə aid Allah, ruh, varlıq 
məsələlərini araşdırıb, maddiyə aid olan gerçək həyat fəlsəfəsindən, qanun-
dan, hüquqdan uzaq durublar. Onların  maddi məsələlərdə Yunan ədəbiy-
yatı və Roma hüququna deyil “İran ənənələri”nə müraciət etməsi təsadüfi 
ola bilməzdi. Bu o deməkdir ki, Ariyançılıq və zərdüştlik kimi “İran ənənə-
ləri”ndə qeyri-adi olan nə varsa, o, yalnız qədim Midiyaya sahib olan yerli 
(türk), ya da gəlmə (yunan, romalı) qeyri-fars hökmdarları “özünküləşdir-
mir”, eyni zamanda qeyri-aryançı dinləri (Xristianlığı, İslamlığı), dini-fəlsəfi 
cərəyanları da dəyişdirərək iransayağı bir qəlibə salır. Məsələn, “İran”da 
Tanrıçılıq, Xristianlıq və İslamlıq öz əksini uyğun olaraq zərdüştlüklə çulğa-
laşmış maqlarda, manilikdə, məzdəklikdə, təsəvvüfün bir çox təriqətlərində, 
fars şiəçiliyində və digərlərində tapmışdır. Deməli, bu bölgədə yeniləşmə-
nin, dünyəvi dövlət olmanın əsas problemi zərdüştlik və ariyançılıqdır! Biz-
cə, bu anlamda İslam mədəniyyəti daxilində də özünə yer taparaq yuvalan-

 
818 Yenə orada, s.81 
819 Yenə orada. 



 

275 
 

mış əsas problem zərdüştlük və ariyançılıqdır! Başqa sözlə, İslam mədəniy-
yəti çərçivəsində yalnız bir panərəbizim, samiçilik problemi deyil, bəlkə də 
ondan da çox panariyanizm və zərdüştlikdir. Əslində bu coğrafiyada və ona 
həmhüdud bölgələrdə də İslam mədəniyyəti daxilində əsas mübarizə İslam 
dini ilə “İran ənənələri” arasında gedir. Ancaq bu “İran ənənləri” sırf İslam 
dininə qarşı olmaq kimi başa düşülüb, buna uyğun olaraq da yalnız bir Ərəb 
düşmənçiliyi deyil, eyni zamanda ondan da çox Türk düşmənçiliyi vardır. 
Çünki “İran ənənələri”nə İslama qədər də, İslamdan sonra da ən böyük mü-
cadilə verən Türk gücü və Türk təfəkkürü olmuşdur. Hər halda İslamaqə-
dərki dövrdə “İran ənənələri” (ariyanizm, zərdüştizm) ilə mübarizdə ən çox 
içdən və dışdan mücadilə verən türklər olmuş, ancaq bu məsələdə yunana-
ların, romalıların da əməyini unutmaq olmaz. Nizmai Gəncəli heç də təssa-
düfi ol mayaraq “İskəndərnamə” poemasında Makedoniyalı İs kəndərin 
“İran ənənələri”ni (xüsusilə zərdüştizmi) məhv etməsini ürəkdən təqdir et-
mişdir. 

Sadəcə, bir müddət Türk gücünü və Türk təfəkkürünü xeyli dərə-
cədə zəiflədərək bu bölgədə yenidən hakimiyyətə başına gəlmiş zərdüşti Sa-
sanların 7-ci əsrdə bu dəfə İslam bayrağı altında ərəblərdən (İslam ordusu 
tamamilə ərəblərdən ibarət olmamışdır) böyük və həlledici zərbə alması ilə 
yeni bir mərhələ başlamışdır. Hər halda Türklərin tolerantlığını İslam Xila-
fətində görməyən “İran ənənələri”nin təmsilçiləri üçün yenidən toparlan-
maq və gücdə qeyb etdiklərini təfəkkürdə qazanmaq üçün böyük bir yol 
keçmişlər. Bu yolda da, ən vacib olanı İslam mədəniyyətini ariyançı, zərdüş-
ti təfəkkürə uyğunlaşdırmaq idi. Bunun üçün də, “İran ənənələri”nin təm-
silçiləri iki istiqamətli iş aparmışlar: 1) islamlığı dünyəvilikdən mümkün qə-
dər uzaq tutmaq, 2) islamlığı ərəblərdən də çox dünyəvi mahiyyətdə saxla-
mağa çalışan və orta çağın üzun müddət hakim qüvvəsi olan Türk xalqları-
nın ağlı (vəziri) olmaq. 

Bizcə, “İran ənənələri”nə Samilərdən və başqa xalqlardan daha çox 
Türk xalqları qapılmışdır. Halbuki Türk dünyagörüşündə fərd və cəmiyyə-
tin həm ayrı-ayrılıqda, həm də bir yerdə yeri və roluna münasibətlə, aryan-
çıların dünyagörüşü arasında xeyli ziddiyyətlər var. Aryançılıqda fərd və cə-
miyyət təzahür olaraq ali ideallarla (İslam dini, ya da şiəçilik, irançılıq) bir-
birinə bağlı göründüyü halda, mahiyyətcə həmin ali ideallar aryançılığı qo-
rumaq üçün əsas qalxan rolunu oynamaqdadır. Ancaq burada ilk baxışda 
aryançılığı, zərdüştizmi hiss etmək mümkün deyil, bunun əvəzində guya di-
ni ideal ön plandadır. Ariyançılar yaxşı dərk edirlər ki, əsasən iç-içə yaşadıq-
ları gerçəkçi, həqiqətçi, ədalətsevər türklərin oyanışının qarşısını alıb, haki-
miyyəti əldən verməmək yolunda əsas  silah İslam dini (Əhli-beytə bağlılıq, 
Hz. Əlinin və Hz. Hüseynin məzlumların yanında olmaq fəlsəfəsinə inam və 
s.) və əski İran mədəniyyəti (Əhəmənilər, Sasanların ortaq sahibi olmaq və 
s.) məsələləridir.  



 

276 
 

Bizcə, son əsrlərdə bu bölgədəki türklər fərd və təşkilat olaraq iki 
məsələdə: 1) Türk ruhlu Qızılbaşlıqdan uzaqlaşıb, zərdüştizmə əsaslanan 
şiəçiliyə meyillənməklə, 2) Türk əxlaqından  uzaqlaşıb, “İran mədəniyyəti-
nə” qapılmaqla aryançılara məğlub olmuşlar. Başqa sözlə, Türk fərdləri və 
təşkilatları həm ruhi-mənəvi, həm də maddi-fiziki varislik anlamında “İran 
ənənələrinə” sürətlə yenilməyə başlamış və son nəticədə hakimiyyətlərini 
də (1925) ariyançılara buraxmaq məcburiyyətində qalmışlar. Bu anlamda 
deyə bilərik ki, ərəblərin, yunanların Osmanlıda oynadığı buraxdığı mənfi 
təsirlə (yeri gəlmişkən, tamamilə mənfi məqamlar üzərində durmağı doğru 
hesab etməyərək, hətta türk-yunan, türk-ərəb münasibətlərində bəzi müs-
bət cəhətləri də istisna etmirik) müqayisədə, aryançılar türk dövlətlərinin 
tənəzzülündə və türk təfəkkürünün “İran ənənələri” içində assimilyasiyasın-
da daha sistematik və ardıcıl iş aparmışlar. Məsələn, bu gün Anadolu türk-
lərində İslam dininə olan sevginin ifratlığı müəyyən qədər ərəbləşməyə sə-
bəb olmuşdursa, yaxud da əski Yunan-Roma mədəniyyətinə aşırı sevgi bə-
zilərini yunanlaşdırmışsa da, bu proses Midiya-Azərbaycan türklərinin ba-
şına gələnlər qədər ağrılı olmamışdır. Ona görə də, Anadolu türkləri Os-
manlı Türk im periyasından heç olmazsa bir Türkiyə Cümhuriyyəti ilə öz 
varlığını sürdürməyə davam etdiyi halda, Midiya-Azərbaycan türkləri Səfə-
vi, ya da Qacarlar Türk im periyasından yalnız çox ki çik bir Azərbaycan 
Cümhuriyyəti ilə mövcudluqlarına davam edirlər. Yerdə qalan böyük bir 
ərazidə isə Midiya-Azərbaycan türkləri iki məsələ, yəni şiəçilik və aryançı-
lıqla (“İran ənənələri”) bağlı ciddi problem yaşamağa davam edirlər.  

Ağaoğlunun İslam Şərqində yaşayan xalqlarda (türk, ərəb, fars və 
b.) din, əxlaq və onun davamı kimi gördüyü fərd, ailədə yaşananlarla bağlı 
düşüncələrini izah edərkən, həmin xalqların milli-dini dünyagörüşü ilə bağlı 
daban-dabana zidd olan fərqliliklərini  nəzərə almaq lazmdır. Əslində Ağa-
oğlu da “İslam mədəniyyəti” çərçivəsində müsəlman xalqlarının İslamlıqla 
yanaşı, ümumilikdə  din, əxlaq, ailə, dövlət, fərd, cəmiyyət və bu kimi məsə-
lələrdə fərqli yol tutmalarının əsil kökünü açmağa cəhd göstərmişdir. Bunu 
onun din, əxlaqa münasibətdə ortaya qoyduğu mülahizələrdən görürük 
ki,o, eyni formada fərd və ailəni də izah etməyə çalışmışdır. 

Ağaoğluna görə hər hansı cəmiyyətdə fərd o zaman cahil qalır ki, 
buna səbəb ya dini əngəldir, ya da milli xüsusiyyətlərdən tamamilə məhrum 
olmaqdır. Uşağın bir fərd kimi formalaşmasında dini və milli bayramların, 
milli və dini məktəblərin mühüm rolu vardır; ancaq İslam Şərqində uşaqlar 
əsasən milli bayramlardan məhrumdurlar, dini bayramlar isə onlarda ortaq 
mənəvi həyatın formalşamasına çox da kömək etmir, bəlkə də əngəl olur. 
Məktəblərə gəlincə, son əsrlərdə bunlar da işgəncə evlərinə çevrilmişdir. 
Deməli, milli və dini bayramlardan, dünyəvi məktəblərdən və elmlərdən 
yoxsun olan hər hansı cəmiyyətdə normal bir fərdin formalşması mümkün 
deyildir. Ağaoğluna görə son əsrlərdə Osmanlı hökuməti fəzilətin, xüsusilə 



 

277 
 

də mədəni fəzilətin mənbəyini qurutmaq üçün nə lazımdırsa etmiş, ayrı-ayrı 
şəxsiyyətlərin yüksəlməsinə, ailələrin qurulmasına əngəl olmuşlar: “Doğru-
luğa, mədəni cəsarətə, haqqa, haqsevərliyə qarşı davamlı bir hərb elan et-
mişlər. Doğrunu söyləyən, haqqı sevən nə bir hökumət adamını, nə bir şairi, 
nə də bir yazar və fikir adamını yaşatmışlar. Çalışaraq, şəxsi dühasıyla yük-
səlmək istəyənlər daima əzilmişlər. Qısacası, fərdi fəzilətlərin hamısıni ta 
kökündən qurutmaq üçün son dərəcə çalışılmışdır”.820 

İslam Şərqi xalqlarında bu məsələdə çox şey dəyişməz olaraq qal-
dığı üçün, son əsrlərdə olduğu kimi günümüzdə də əsasən məddah şairlərlə 
məddah alimlər iş başındadırlar. Başqa sözlə, indinin özündə də müsəlman 
xalqlarında fərdin azadlıqları, mədəni fəzilətinin bəslənməsi, inkişafı çox 
ciddi problem olaraq qalmaqdadır. Burada fərdlərin böyük çoxu özünü dü-
şünərək özünü qorumaqla, özünü qurtarmaqla məşğuldurlar. Ağaoğlunu 
təbrincə desək, köləlik ruhu ilə özünə inamsızlıq şəraitində günümüzdə də, 
müsəlman cəmiyyətlərində əsasən toplumun rifahı, ədalətliliyi, haqqı nami-
nə fərdi qəhrəmanlıqlar, təşəbbüslər nadir hallarda ortaya çıxır: “Çünki şəx-
si təşəbbüslər və qəhrəmanlıqların qaynağı özünə güvəndir. Özünə güvən 
isə fərdi ilhamların yüksəkliyi və ictimai çevrənin əlverişli olmasıyla doğar. 
Fəqət fərdlərdə eqoizm nə qədər dərin isə şəxsi bacarıqsızlıq və zillətə tə-
həmmül də o dərəcə genişdir”.821 

Onun fikrincə, yüksək fərdiyyət, sərbəst sahə üzərində sərbəst ça-
lışmaq, sərbəst ortaqlıq və sərbəst rəqabət əsaslarına dayanır ki, bu əsaslar 
da Böyük Fransız İnqilabı tətbiq etməyə başladı, daha sonra Qərbdə ailə, 
dövlət və cəmiyyət təşkilatının hamısı ondan ilham aldı: “O zamana qədər 
min türlü ailəvi, ictimai, siyasi, idari zəncirlərlə bağlanmış olan fərdlərin qa-
biliyyətləri, istedadları və qiymətləri bir sel kimi axmağa başladı. Elm və fən-
nin irəliləməsi, gözəl sənətlərin yüksəlməsi, xarüqəl sayılacaq icadlar və kəşf-
lər insanlıq tarixində heç bir zaman görülməmiş bir əzəmətlə bir-birini qo-
valadı. Ümumi sərvətin miqdarı, xalqın nüfuzu, şəhərlərin imarı şaşırlacaq 
bir dərəcədə yüksəldi”.822 Sərbəst rəqabət sahəsində Qərbdə insanların güc-
lərinin tarixdə misli görülməmiş bir tərzdə inkişaf etdiyini yazan Ağaoğluna 
görə bunun da sayəsində doğruluq, sədaqət, səbat, nizam, dayanışma və yar-
dımlaşma, cəsarət, təşəbbüs, icad fikri inkişaf etdi.   

Qərb xalqları inkişaf etdiyi bir dövrdə Şərqdə, xüsusilə də müsəl-
man Şərqində son 4-5 əsrdə fərdlər arasında həsəd, birləşməmə, yardımlaş-
mama, güvənsizlik nəticəsində təbiətimiz, əxlaqımız, ruh halımız pozulmuş-
dur. Onun fikrincə, artıq bütün bunlara son qoyulub həyatımızın bütün 
olaylarını çağdaş cəmiyyətlərin təqib etdikləri əsaslara görə düzənlənməli-

 
820 Yenə orada, s.85 
821 Yenə orada, s.86 
822 Yenə orada. 



 

278 
 

dir. O, yazırdı: “Ölmüş, çürümüş, əzilmiş fərd haqlarını təslim etməliyik. 
Ona yeni bir ruh aşılamalıyıq. Bu isə yalnız ailə, idarə, siyasət müəssisələri-
mizi, bu haqları gerçəkləşdirə biləcək bir hala gətirməklə mümkündür. Qu-
ru formulalardan ibarət olan bir Anayasanın elanı ilə iş olmaz. Bütün müəs-
sisələrimizi ictimai, siyasi, iqtisadi təşkilatımızı yaşadığımız çağa uyğunlaş-
dırmalıyıq. Bizdəki fərd yalnız o zaman qurtulur və özündə gizlənmiş olan 
maddi və mənəvi dəfinələri o zaman meydana çıxarar”.823 Onun fikrincə, 
əsas və ruh, yəni “fərd yox, cəmiyyət var, haqq yox, vəzifə var” prinsipi də-
yişməlidir, çünki fərdsiz cəmiyyət düşünmək, əlsiz və ayaqsız, başsız və göv-
dəsiz insan düşünməkdir. “Artıq bizi çürütmüş olan bu kimi Şərq prinsiplə-
rinə son verərək ətrafımızı saran müdhiş həqiqətləri görməli və həyatımızı 
ona uyğunlaşdırmalıyıq”deyən,824 Ağaoğlu onu da yazırdı ki, hər şeydən əv-
vəl millət fərdləri məncillik, eqoizm bəlalarından qurtulmalı, öncə fərdə say-
ğı olmalıdır.  

Ailə məslələsinə gəlincə, Ağaoğluna görə “ailə, fərd ilə cəmiyyət, tə-
biətlə insanlıq, maddi həyatla mənəvi həyat arasında atılan ilk əsaslı körpü-
dür. Sosial həyatın ilk və ən davamlı hücrəsi olmaqla bərabər, fərdi həyatın 
da ən səmimi, ən müqəddəs bir ocağıdır.  Heyvani təmayülün ən açıq bir 
örnəyi olduğu halda, insani və mənəvi xassələrin də ən yüksək bir toplantı 
yeridir”.825Ailə ilə bağlı bir neçə nəzəriyyə: 1) fərdin cəmiyyətin içində əri-
məsi yolunda ailə maneədir deyən cəmiyyətçilər (Platon, Furye və b.), 2) 
ailəni müqəddəs hesab edərək cəmiyyətdən ayıran  fərdçilər (Prudon və b.), 
3) onların arasında orta yol tutan mötədilçilər vardır. Ailə məsələsində mö-
tədil mövqe tutan Ağaoğluna görə əşirət daxilində ailəyə müdaxilələr çox 
olduğu halda, milli dövlət halında isə ailə dar çərçivədə qalır. Onun fikrincə, 
ən mükəmməl ailə təbii və ictimai amilləri özündə birləşdirən ailədir. Yəni 
ailə həm təbii istəklərin (anadangəlmə instinktlərin), həm də ictimai tələ-
batların (qar şılqılı hör mət, millətə bağlılıq və s.) bü tünlüyünü ifa də 
etməlidir.826 

Cəmiyyət məsələsinə gəldikdə, Ağaoğluna görə burada dinin mü-
hüm rolu vardır ki, müsəlman xalqlarında dini həyat ictimai baxımdan ta-
mamilə çökmüşdür; artıq ruhlarda və qəlblərdə yaşamır, həyəcan oyatmır: 
“Dini bu hala gətirən və cameləri boşaldan, yenə din əmrini düzənləmək id-
diasında bulunaraq insanın ruh halından tamamilə  xəbərsiz olanlardır. 
Bunlar təqdir edə bilmirlər ki, insanları bir araya çəkən başlıca amil ya dü-
şüncədir və ya duyğudur. Halbuki düşüncə və duyğu tamamilə camedən qo-
vulmuşdur. Xütbə və vəəzlərimiz, yüz illərdən bəri təkrarlanan və xalqca dili 
anlaşılmayan bilməcələrdən ibarət eyni nəqaratdır. Xalqın mənəvi və maddi 

 
823 Yenə orada, s.90 
824 Yenə orada, s.91 
825 Yenə orada, s.93 
826 Yenə orada, s.94-96 



 

279 
 

iztirab və əndişələrinin heç birisini təmin edəcək mahiyyətdə deyildir”.827 

Onun fikrincə, cəmiyyətin həyatının qüvvətlənməsinə səbəb olan, 
fikir və hiss axınlarıyla fərdləri birləşdirən fəlsəfə ilə ədəbiyyat məsələsində 
də ciddi problemlər vardır. Ağaoğlu iddia edirdi ki, müsəlman xalqlarında 
əskidən ədəbiyyat dışında fəlsəfə olmamış, yalnız təsərruf ədəbiyyatında gö-
rülmüşdür (Ağaoğlunun bu fikirləri ilə, tamamilə razılaşmaq mümkün de-
yildir). Belə ki, fransızlar Volter, Didro, Monteskye, Russonun, almanlar 
Kant, Hegel, Şellinqin, ruslar Tolstoy, Dostoyevskinin, bolşeviklər Mark-
sın, Engelsin fəlsəfi nəzəriyyələrindən ilham aldqları halda, Osmanlı yalnız 
tənzimat dövründə Avropadakı fikir cərəyanlarını təqib etmək yolu ilə fəl-
səfə ilə ciddi maraqlanmışdır; ancaq burada da uğurlu bir fəlsəfi cərəyanlar 
ortaya çıxmamışdır.828 O, yazırdı: “Elmi müəssisələrin yoxluğu üzündən, 
bizdə elm, texnika və dolayısı ilə fikir və fəlsəfi cərəyanları və bu cərəyanların 
doğurduqları fikir həmrəyliyi və toplu həyəcanlar olmamışdır. Fikir nəzəriy-
yələrinin verdikləri həyəcanları, fərəhlikləri biz bilməyirik. Bir kantizm, bir 
hegelizm, bir pozitivizm, bir darvinizm mücadilələri ətrafında qurulan fikir 
zümrələri bizə tamamilə yabançıdır. Son zamanlarda çox bilikli görünmək 
həvəsi ilə və həvəskar sifəti ilə Avropa süfrəsindən bir loxma olaraq aldığı-
mız “fəlsəfə” kəlməsi və atdığımız “filiosof” imzaları kəndirbazlıqdan başqa 
bir şey deyildir”.829 Cəmiyyətin həyatının qüvvətlənməsində əsas səbəblər-
dən biri kimi gördüyü ədəbiyyata gəlincə, Ağaoğluna görə müsəlman Şər-
qində uzun müddət “Xosrov və Şi rin”, “Leyli və Məcnun”, “Şahnamə”, 
“İsgəndərnamə” kimi ədəbiyyatlar hökm sürmüşdür. Yalnız Namiq Kama-
lın dünya çapındakı inqilabi ruhunu təqdir edən Ağaoğlu hesab edir ki, in-
diki türkçülər mənəvi olaraq onun təqibçisi olsalar da, “Türkün yüz illərdən 
bəri istibdad altında əzilmiş ruhu, zülm və cəhalət içində yuvarlanmış həya-
tı, kəndinə yol göstərəcək, ümid verəcək, iman aşılayacaq bir öndər ara-
yır”.830 

Ağaoğlunun dövlət anlayışına yanaşmasına görə, dövlət və höku-
mət bir-birindən fərqləndirilməlidir, ancaq Türk dövlətlərində çox vaxt bu-
na əməl olunmamış, üstəlik dövlətlər sülalə adları ilə adlanmışdır: “Dövləti 
sülalə adı ilə adlandırmaq, dövləti sülalədən ibarət saymaqdır ki, bu təqdir-
də, sülalə yıxılınca, ya çöküncə dövlətin də yıxılması çökməsi gərəkdir. Hal-
buki gerçəkdə dövləti quran, dövlətin əsaslı və sürəkli amili və qurucusu 
olan millət davam edər, yaşayar”.831Onun fikrincə, sultan Mehmet Fateh-
dən sonra Osmanlı dövləti də onun əsasını təşkil edən, qurucusu olan Ana-
dolu türklərindən uzaqlaşdığı üçün sonralar ciddi problemlər yaşamış;  Os-

 
827 Yenə orada, s.102 
828 Yenə orada, s.107 
829 Yenə orada, s.105-106 
830 Yenə orada, s.113 
831 Yenə orada, s.118 



 

280 
 

manlının qurucusu olan Anadolu türklərini bir kənara buraxıb hökmdar və 
sülalədən yapışmaqla ciddi yanlışlıqlara yol vermişlər. Ağaoğluna görə döv-
lət məsələsində Osmanlı ilə müqayisədə “İran”da məsələ daha ifrat hal al-
mış, dövlət dedikdə yalınız hökmdar başa düşülmüşdür: “Dövlətə deyil, 
hökmdarın şəxsinə bağlılıq, Şərq qövmləri arasında daima bir fəzilət hesab 
edilmişdir”.832 

Bu fikrin Şərq xalqları adı altında türklərə də şamil edilməsi qismən 
doğrudur. Çünki, Türk xalqları əsasən məşvərətçi, hüquqi, ədalətli dövlət-
dən yana olub hökmdara deyil dövlətə bağlı olublar. Türklər daha çox iran-
soylu və samisoylu xalqlarla qaynayıb qarışdıqdan sonra, bu kimi problem-
lərlə üzləşiblər, üzləşməyə davam edirlər. Bunu, hər halda bildiyi üçün Ağa-
oğlu daha sonra yazırdı ki, tarixmizdə şəxsə-hökmdara bağlılıq qaydası əsas 
prinsipə çevrildikdən sonra Türklər məsələn, Osmanlının timsalında son 
üç-dörd əsrdə dövləti idarəetmədən uzaqlaşdırılmışlar: “Üç yüz ildən bəri 
saraya girmək imkanını tapan nəsli-kökü bilinməyən, dövlətin qurucu ün-
sürü ilə maddi və mənəvi heç bir ilgisi olmayan neçə qadın və erkək, bu döv-
lətin başına nə qədər müdhiş fəlakətlər gətirmişlər. Milli tariximizdə o qanlı 
və müdhiş şəkli verənlərin, həmən yüzdə doxsanı, bu kimi Türk olmayan-
lardır... Kəsin olaraq deyilə bilər ki, Qanuni Sultan Süleyman zamanından 
bəri şəhər imarı, xalqın maddi və mənəvi rifahının artırılması yolunda bir tək 
addım atılmamışdır. Əksinə olaraq istər Səlcuqlar zamanında və istər Qanu-
niyə qədər edilmiş olan imarın hamısı dərəcə-dərəcə yox edilmiş və nəhayət, 
Türk o xaraba kulübəsi və bitlik vücuduna qalmışdır”.833 

Ağaoğluna görə türklər arasında hökumət anlayışı da dövlət kimi, 
öz əvvəlki qavramından xeyli dərəcədə sapmışdır. Belə ki, türklər də “İran 
ənənələrinə” aid ilahi hüquq nəzəriyyəsinə uymuş, yəni guya hökmdar qüd-
rət və ixtiyaratı doğrudan doğruya Yaradandan alır və özü də yarı insan yarı 
tanrıya çevrilir.834 İslamiyyətin belə bunu qəbul etmədiyini, hökumətin qay-
nağını xalqda aradığını yazan Ağaoğluna görə xilafətdə əvvəllər xəlifəni xalq 
seçmiş, onun da maddi olaraq cəmiyyət hüzurunda, mənəvi olaraq da Allah 
hüzurunda cavabdehliyi olmuşdur: “Fəqət yazıq ki, islamın bu anlayış tərzi 
islamiyyətdə çox uzun davam edə bilmədi. Həşəmət, cəbr, zülm və basqıya 
alışmış olan Şərq, bu nəzəriyyəyə alışa bilmədi və Müaviyə zamanından bu 
günə qədər yenə o əski İran nəzəriyyəsi hər tərəfdə hakim oldu. Yalnız bu 
kərə Fərri-Yəzdan (Allahın həşəmətinin timsalı) Şəhriyarlar yerinə Zillula-
hi-Azam (Allahın kölgəsi), Müəyyəd bin Tarafullah (Allah tərəfindən yar-
dım görən), Kaim bin Əmrullah (Allahın əmri ilə hökm edən) sifətləri keç-
di. Nə edrilərsə etsinlər onlara itaət Allaha, peyğəmbərə itaət etməkdir, on-
ların zülm və fəsadlarına, xəyanət və cinayətlərinə qarşı üsyan, ayaqlanma, 

 
832 Yenə orada, s.125 
833 Yenə orada, s.127 
834 Yenə orada, s.129 



 

281 
 

ixtilal kimi təşəbbüslər Allaha üsyan kimi sayılacaqdır”.835 

Şübhəsiz, bu zehniyyət yalnız Ərəb Xilafəti ilə məhdudlaşmamış, 
eyni zamanda orta çağda qurulan bir çox Türk dövlətlərinə, xüsusilə də Os-
manlı, Səfəvilər, Qacarların hakimiyyətlərinin son dövrlərində onların üzə-
rində dərin iz buraxmışdır. Ağaoğlunun təbrincə desək, bu “ilahi  hüquq 
zəhniyyəti” o qədər dərin iz buraxmışdır ki, son dövrlərdə Osmanlı və Qa-
carlarda elan olunan məşrutiyyətlər belə maddi olaraq bir çox azadlqlar ver-
sə də, mənəvi cəhətdən çox şey dəyişməmişdir.836 

Ə.Ağaoğlu “Üç mədəniyyət” əsərində Türk mədəniyyətinin inkişa-
fı, yəni din, əxlaq, fərd, ailə, cəmiyyət, dövlət və başqa sahələrdə irəli sürdü-
yü bir sıra görüşlərinin davamı olaraq “Sərbəst insanlar ölkəsində” utopik 
siyasi-fəlsəfi əsərini yazmışdır. Ağaoğlunu bu utopik əsəri yazmağa məcbur 
edən isə din, əxlaq, cəmiyyət, dövlət, hökumət, demokratiya və başqa sahə-
lərdə Qərb ölkələrinin əldə etdiyi nailiyyətlərin müsəlman-türk dünyasında, 
ilk növbədə Türkiyədə əsasən, gerçəkləşməməsi idi. Ağaoğlu özü bu əsərini 
qələmə almasını, sətiraltı mənada belə izah edir: “Türk milləti dahi rəhbəri-
nin (Atatürkün) təşviqi ilə Cümhuriyyət kimi ən kamil bir idarə şəklini hə-
qiqətə çevirmişdir. Fəqət bu çox incə, çox zərif və ona görə də çox müşkül 
olan dövlət üsuli-idarəsinin inkişafı və möhkəmlənməsi üçün Cümhuriyyət 
bizdən, yəni Türk mil lətinin fərdlərindən bəzi mənəvi xüsusiyyətlər tələb 
edir”.837 Ağaoğlunun Türk millətinin fərdlərində görmək istədiyi “bəzi mə-
nəvi xüsusiyyətlər” vətəndaşların azad və sərbəst yaşamaları, ölkənin azad 
və demokratik şəkildə idarə olunması, maarif və mədəniyyət müəssisələri-
nin çoxaldılması ilə bağlı idi. Bunun üçün də, insan maddi və mənəvi anlam-
da nəfsinə hakim kəsilməli, doğruluğu sevməli, həqiqətə dözümlü olmalı, 
heysiyyət sahibi kimi çıxış etməlidir.838 

Ağaoğlunun “Sərbəst insanlar ölkəsi” Türk dünyagörüşü əsasında 
yeni bir Türk dövlətinin (Tür kiyənin) ifadəsinin xəyali bir varlığıdır. Hər 
halda o, əsərin girişindəcə qəhrəmanının (yəni özünün) dilindən təsadüfən 
qeyd etmirdi ki, millətinin ilk məskəni Orta Asiyanın yüksək yaylası olub, 
sonradan dünyanın dörd bir yanına yayılmışdır: “Nəslim əsil, elim nəcib, 
qanım təmizdir. Yurdum əvvəlcə Orta Asiyanın yüksək yaylası idi. Sonra 
daşqın bir qanın həmlələri ilə əcdadım Şərqə, Qərbə, Şimala və Cənuba ya-
yılmışlar. Məmləkətlər basmışlar, dövlətlər qurmuşlar, mədəniyyətlər mey-
dana gətirmişlər. Ulularımız əvvəlcə sadə yaşarlardı, xalqla oturub-durarlar-
dı, qanuna baxarlardı, haqqa və qurultaya itaət edərlərdi. El ağaları, oba bö-
yükləri, tarxanları haqqı qorumaqdan, doğrunu söyləməkdən, azğınlara 

 
835 Yenə orada, s.130 
836 Yenə orada, s.131-132 
837 Ağaoğlu Əhməd. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.186 
838 Yenə orada, s.188 



 

282 
 

həddini bildirməkdən və qoluzorluluğa qarşı çıxmaqdan çəkinməzlərdi. Bu 
hal davam etdikcə elim qüdrətli və ellər arasında hörmətli idi. Amma sonra-
lar qanımız qarışdı, kölə ellərin  adət-ənənələrinə uyduq. Qurultay dağıldı, 
qanun pozuldu və zorakılıq qələbə çaldı. Hökmü rəvan millətim kölə oldu. 
O zamandan ocağımız söndü, adımız-sanımız batdı”.839 

Ağaoğlunun xəyali Türk dövlətində, ancaq gerçək olaraq isə Tür-
kiyədə görmək istədiyi “Ümumi əsaslar” aşağıdakılar idi: “1. Azadlıq yüksək 
bir vergidir. Azad ola bilmək üçün çox nəcib olmaq lazımdır. Fikir təmizliyi, 
söz təmizliyi və hərəkət təmizliyi azadlığın əsaslarıdır. 2. Özünü ələ ala bil-
məyənlər azad ola bilməzlər. 3. Söz sadəliyi və yaşayış sadələyi azadlığın 
əsaslarıdır”.840 

Şübhəsiz, Ağaoğlu Qərb mədəniyyətini və demokratiyasını həd-
dən artıq ideallaşdırmaqla yanlışlığa yol verirdi. Bu baxımdan Atatürk onun 
Qərb mədəniyyətinə meyilliyin qəbul etsə də, ifratçı liberalist baxışları ilə 
bəzi hallarda razılaşmırdı. Halbuki Atatürkün özü də kifayət qədər inqilabi 
dəyişiklikləri ilə tarixə düşmüşdür. Bu mənada Ə.Ağaoğlu Türkiyədə yaşa-
dığı dövrdə M.Ə.Rəsulzadənin təbrincə desək, türk milliyyətçiliyinin, ka-
malizmin (atatürkçülüyün) və Türkiyədəki liberalizmin öndərlərindən biri 
olmuşdur.841 

O, “Dövlət və fərd” əsərində isə daha çox Türk inqilabı ilə digər 
inqilablar (fransız inqilabı, rus inqilabı, ingilis inqilabı, alman inqilabı və b.) 
arasındakı oxşarlıqları və fərqlilikləri göstərmək olmuşdur.  Ağaoğlu 
göstərirdi ki,  Türk iniqlabı Avropadakı ictimai inqilabların mahiyyəti ilə 
bağlı ola bilər: “Necə ki, Avropa və Amerikada qurtuluş mücadiləsinin 
hədəfi muasir kapitalist dovlətlərini duşmuş olduqları təzadlardan və bu 
təzadların ortaya qoyduğu sinif mücadilələrindən qorumaqdır, öylə də 
bizim inqilabımızın başılıca hədəfi Türk cəmiyyətini gərək sərmayə 
təhəkkumundən və gərək bu təhəkkumun doğura biləcəyi sinif 
təzadlarından indidən qorumaq olmalıdır”.842 

Onun fikrincə, dövlət və fərdə münasibətdə kommunizmlə 
liberalizmin müqayisəsində daha çox üstünlük liberal təsanüd çülüyə 
verilməlidir. Çünki kommunistvari təsanüdçülüklə müqayisədə liberal 
təsanüdçülük təfəkkürə, elmi idraka əsaslanır. Ağaoğlu yazırdı: “Mütəkamil 
cəmiyyətlərdə isə təsanud biləks iş bölumu əsası üzərinə mustəniddir. 
Burada təsanud dərunidir, kimyəvidir. Burada fərd ehraz etmiş olduğu 
hürriyyətlər sayəsində qabiliyyətləri üçün sərbəst covlangah bulur və bu 

 
839 Yenə orada. 
840 Yenə orada, s.189 
841 Resulzade M.E.Hatıralar ve Kafkasya. İstanbul, 2011, s.177 
842 Ağaoğlu Əhməd. Dövlət və fərd // Yaqublu Nəsiman. Şuşa ziyalıları: unudulmuş irs. Bakı, 

AVE Print, 2022, s.18 



 

283 
 

qabiliyyətlər getdikcə inkişaf edərək, nəhayət, ixtisas dərəcəsinə varır və bu 
sürətlə fərdlər adətən yekdigərinin mutəmmimi olurlar. Hər kəs 
qonşusunun məsaisinə möhtac olduğunu hiss və idrak edər və bütün 
cəmiyyət fərdləri arasında bu mutəqabil ehtiyac və mərbutiyyət dolayısı ilə 
bir zəncirləmə şəbəkəsi qurulmuş olur ki, birisinin məsaisinə varid olan hər 
hanki bir təşəvvus və pozuqluq dərhal digərləri üzərinə əks edər və 
cümləsini rahatsız qılar. Və bu ictimai rahatsızlıq, pozuqluğa meydan verən 
səbəb qaldırılmadıqca davam edər.  Məsələn, fərz ediniz ki, bir şəhərdə hər 
hanki bir səbəb dolayisilə əkməkçilərin məsaisində durğunluq hasil oluyor 
və bunlar işliyəməz oluyorlar. Bütün şəhər xalqında hüsula gələcək 
rahatsızlığın və əksuləməlin dərəcəsini qolaylıqla (asan) təsəvvur edərsiniz. 
Qəbilədə isə böylə bir hal vuqua gəlməz. Çünki orada iş bölumu ibtidai bir 
haldadır. Hər ailə kəndi əkməyini kəndisi bişirir, binaənileyh bunlardan 
birisinə ariz olan illət digərlərinə əks etməz. Digərlərini rahatsız qılmaz. Yəni 
burada fərdləri bir-birinə bağlayan dəruni və bünyəvi mərbutiyyət hənüz 
hüsulə gəlməmişdir. Camaat yuksəldikcə və hürriyyət sayəsində iş bölumu 
artdıqca bu mərbutiyyətin (bağlılıq) kökləri hər tərəfə dal-budaq salar və 
fərdləri bir -birinə qırılmaz həyatı əlaqələrə bağlar. Bütün bu 
muşahidələrdən çıxarılacaq nəticə budur: fərd inkişaf etdikcə, yəni fərd 
hürriyyətlərini əlinə alaraq məsaidə tənəvvu etdikcə fərdləri yekdigərinə 
bağlayan iplərin ədədi çoxalır və bu ədəd nisbətində cəmiyyət arasında 
təsanüd və vəhdət təəssüs edər. İştə bunun üçündür ki, əsas və istinadgahı 
fərdi hürriyyət olan demokrasinin qələbəsilə hər yerdə və hər mühitdə milli 
vəhdət cərəyanlarının başladığını müşahidə e dirik. Müasir milli 
qrupmanları və müasir milliyyət cərəyanları sırf demokrasinin məhsuludur. 
Nasıl ki, demokrasinin qələbəsindən əvvəl tarixdə milli cərəyanlara təsaduf 
olunmuyor, öylə də qayət təbii və məntiqi olaraq demokrasiyi inkar edən 
məzhəblərin düsturlarından başlıcası milliyyəti inkar və “Dünya vətənim və 
bəşəriyyət millətim” şüarından ibarətdir”.843 

Ağaoğlu hesab edir ki, əvvəllər Şərqdə dövlət və fərd münasibətləri 
daha yaxşı tənzimləndiyi hallarda, son əsrlərdə Qərbdə bu məsələ öz 
müsbət həllini tapmağa başlamışdır. O, yazırdı: “Bir zamanlar gəlmiş ki, iki 
qitə uzərində tamamən məkus axıntılar hüsula gəlmişdir. Şərqdə fərd 
boğulmuş, Qərbdə açılmış, bir tərəfdə getdikcə azğınlaşan istibdadın təzyiqi 
altında fərd sıxışdırılmış, zəiflətdirilmiş, cılızlaşdırılmış və nəhayət, kəndinin 
dar və boğucu qını içində soxuşdurulmuşdur. Qərbdə isə istibdadın 
getdikcə zəifləməsi sayəsində fərd tədricən hürriyyətlərini əlinə almış və 
mütəmadiyən açılaraq yaşamaq və çalışmaq zövqunu duymuşdur. Nəticədə 
boğulmuş və kəndi qını içinə girmiş zəif və cılız fərdlərdən mürəkkəb Şərq 
camaatları da boğulmuşlar, zəifləmişlərdir. Əksi də olaraq mütəmadiyən 

 
843 Yenə orada, s.23-25 



 

284 
 

qüvvətləşən fərdlərdən mürəkkəb Qərb camaatları qüvvətləşmişlərdi”.844 

Onun fikrincə, Qərbdə fərdi calışmasına doğru yürüyən mütərəqqi 
cərəyanlar davam edərkən Şərqdə camaatları kəndi əllərinə Allah tərəfindən 
verilmiş bir sürü kimi tələqqi edən qəhhar və cəbbar müstəbidlər fərdləri 
əzdikcə əzdilər, o qədər ki, ruhlardan yaşamaq zövqünü belə silərək ölüm və 
ədəmi bir ideal halına gətirdilər: “Böylə bir ideal bəsləyən fərdlərdə 
mürəkkəb bir camaata dayanma, açılma və yüksəlmə qüdrəti qalırmı? 
Şərqin məhkumiyyəti bu sürətlə doğrudan-doğruya fərdin əzilməsinin 
fərdə sərbəst düşünmək, sərbəst hərəkət etmək imkanı verilməməsinin 
nəticəsidir. Türk inqilabı Şərqin bu elm vəziyyətinə çarə olmaq uzrə 
yapılmışdır. Onun son diləyi fərdləri yenidən hər hanki bir qüvvətin əsiri 
deyil, hər təhəkkümdən qurtarmaqdır. Və bunun da bariz və musbət dəlili 
bu inqilabın qurmuş olduğu dövlət şəklilə təşkilati-əsasiyyə qanunudur.  

Yeni Türk dövlətinin əsas təməlləri seçki üzərinə, yəni fərdlərin 
sərbəst rəylərinin izharı üzərinə qurulmuşdur. Fərdlər məbusları seçərlər, 
məbuslar Rəisi-cumhuru, Rəisi-cumhur Baş vəkili, Baş vəkil Vəkillər 
heyətini və butun bunlar bir-birlərini müraqibə edərlər. Eyni zamanda, 
təşkilati-əsasiyyə qanunu Türk vətəndaşına 31 maddəlik bir taqım əsasi-
hüququ təmin etmişdir ki, yekunu türklərin hüquqi-amməsi namını daşır. 
Bu hüquq dövlətin dayandığı və qaldırılması və dəyişdirilməsi, bügünkü 
dövlət şəkli dururkən, cayiz olmayan əsaslardır. İştə bu əsaslardır ki, 
inqilabın başbuğuna Türk köylüsünün əfəndi olduğunu aləmə elanını təlqin 
etmişdir.  Kadroçular Türk inqilabının ideolojisini qurmaq istərkən müsbət 
zəmin olmaq üzrə bu əsasları tədqiq edəcəklərdi. Fəqət bu tərz onların işinə 
gəlməz. Çünki bu metodla hərəkət etmiş olsalardı, inqilabımızın fərdi və 
fərd vasitəsilə fərdlərdən mürəkkəb camaatı qurtarmağa məruf olduğu, yəni 
tam və şamil bir demokrasi sistemini iltizam eyləmiş bulunduğu nəticəsinə 
varmaq məcburiyyətində qalacaqlardı. Halbuki onların apriori (əvvəl) 
iltizam etdikləri məqsəd obyektiv bir həqiqətə varmaq deyil, subyektiv bir 
fikri irəli surməkdir. Bu fikir müfrit (həddən artıq) dövlətçilik üsuludur...”.845 

Bizcə, Ağaoğlunun “Mən kiməm?” etik-fəlsəfi əsəri də, ideya təka-
mülü baxımından “Üç mədəniyyət”, “Sərbəst insanlar ölkəsində”, “Dövlət 
və fərd” traktatlarının davamıdır. Burada o, daha çox insan problemi və əx-
laq fəlsəfəsinə toxunsa da, yenə də məsələni Qərb və Şərq cəmiyyətlərini 
müqayisə şəklində qoymuş və izah etməyə çalışmışdır. Əsərdə başlıca qayə-
ni insanın “ikiləşməsi”, gah xeyir, gah da şər obrazında çıxış etməsinin sə-
bəbləri təşkil edir. Müəllifə görə, ağla qara, gündüzlə gecə arasındakı bənzə-
yiş insanın İçilə Çölü arasındakı bənzəyişdən daha çoxdır. O, yazırdı: “Za-
hirim batinimə əsəbi və küskündür, batinim zahirimə lənət oxuyur! Demək, 

 
844 Yenə orada, s.27 
845 Yenə orada, s.28-29 



 

285 
 

mən, mənim mənliyim bu imiş, bu yan -yana gəlməyən, bir-birini inkar 
edən, bir-birindən iyrənən təzadlar imiş, eləmi? O halda mən qəribə, nə əca-
ib yarıdılşam. Əcaba, siz də mi beləsiniz, o birilər də belədirlərmi?”.846 

Ağaoğlu yazırdı ki, insanın söz aləmi ilə iş aləmi, təsəvvürdəki fəa-
liyyətlə həqiqi fəaliyyət arasında çox dərin fərqlər olur, onlar nəinki bir-biri-
nə bənzəyir, hətta bir-birini inkar edirlər. Kənardan baxanlar isə belə adam-
ları “dəyişkən”, “qeyri-sabit” adlandırırlar. Halbuki burada günahkar insan 
deyil, bütün bunlar onun İçilə Çölü arasındakı təzaddan irəli gəlir. Ağaoğ-
lunun fikrincə, əslində burada problem insanın İçi ilə bağlı deyil, çünki in-
sanın İçi xeyirə  xidmət edir. O, yazırdı: “Doğrusunu söyləmək lazım gəlsə, 
mənim İçim çox yaxşı təbiətli, xoş niyyətli, yaxşılıq sevən, başqaları üçün xe-
yir istəyən, qəhrəmanlığa aşiq, sədaqətə, doğruluğa məftun bir varlıqdır; elə 
buna görədir ki, mən danışıq və təsəvvür aləmində qəhrəmanlıqdan, doğru-
luqdan, sədaqətdən, vətəndaşlara yaxşılıq eləməkdən hərarətlə, həyəcanla 
söz açır, yazıram və sizi inandırram ki, bunları edərkən çox səmimiyəm”.847 

Ona görə əgər problem insanın İç dünyası ilə bağlı deyilsə, deməli 
onu insanın Çö lündə axtarmaq lazımdır. Çün ki in san sözdən hərəkətə, 
əmələ keçəndə İçi onu tərk edir və yerini Çölünə verir. Ağaoğlu yazırdı: “O 
(insanın Çö lü) isə yerinə və şəraitinə uyğun düşünülmüş və hesablanmış 
hərəkətlər etdiyindən məni də arxasında sürükləyir. Və baxırsan ki, səhərça-
ğı əleyhinə danışıdığım işi günortadan sonra böyük bir imanla həyata keçir-
məkdəyəm. İmanı məxsusi olaraq nəzərə çarpıdırıram. Çünki həqiqətən 
Çölüm belə vəziyyətlərdə tam bir mömin olmağı da bacarır”.848 

İnsanın İçilə Çölü arasındakı bütün təzadların bircə qaynağı var – 
Eqoizm! O yazır: “Çölümün ən canlı səciyyəsi özünü istəməkdir, öz nəfsini 
və faydasını hər şeydən üstün tutmaqdır. Əsas bəla budur, digər təzadlar 
bundan doğur”.849 Yoxsa, insanın İçi çox yüksək, nəcib, əsil insani duyğular-
la doludur; insaniyyət, haqq, Vətən və vətəndaş uğrunda mal və nəfs fəda-
karlığı onun ən çox sevdiyi şeylərdir. Bir sözlə, insan İçində qüvvətli bir alt-
ruizm, yəni başqalarının yaxşılığı uğrunda özünü qurbanvermə eşqi vardır. 
Ancaq insanın İçi nə qədər altruistdirsə, Çölü də bir o qədər eqoistdir.  

İnsanın İçi ilə Çölü arasındakı bu təzadları araşdıran Ağaoğluya gö-
rə eqoizm və altruizm insanda sonradan əmələgəlmə xüsusiyyətlər deyil, 
bunlar bioloji, yəni lap əzəldən varlıqla bərabər doğulan amillər imiş. Hətta 
bu xüsusiyyətlər heyvanlarda da var. O, yazırdı: “Xülasə, canlı kainat bu iki 
əsas üzərində bərqərar olmuşdur. Lakin varlıqlar təkamül etdikcə altruizm 
xüsusiyyəti eqoizm üzərində qələbə çalır. Hətta heyvan növləri yüksəldikcə, 

 
846 Ağaoğlu Əhməd. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007, s.50 
847 Yenə orada, s.50 
848 Yenə orada. 
849 Yenə orada, s.51 



 

286 
 

bunun müqabilində fədakarlıq və bərabərlik kimi altruizm əlamətləri də 
qüvvətlənmişdir. Əksinə, altruizm xüsusiyyəti az olan heyvan növləri isə də-
yişilməkdədir”.850 

O qeyd edir ki, bu iki amillə bağlı instinkt hərəkət edən heyvanlar-
dan fərqli olaraq, şüurlu insanlar təcrübələrindən, müşahidələrindən nəticə 
çıxarmaq etibarilə özlərində altruizmi inkişaf etdirməyə çalışırlar. Ancaq bə-
zi millətlər, xüsusilə Qərb cəmiyyətləri altruizm instinktini inkişaf etdirdik-
ləri halda, Şərq xalqları eqoizmə yuvarlanmışdır. Belə ki, Şərqdə bir şəxs mil-
yonların arasında yaşadığı halda heç kəs ona diqqət yetirmir, təkbaşına bu-
raxılır: “Xəstələri, acları, evsizləri heç kəs düşünmür, vecinə almır. Hələ yox-
sul və işsiz yaşlıların qayğısına qalmaq, əlillərin fikrini çəkmək kimsənin ağ-
lına gəlmir. Qərbdə isə belə deyil. Hər kəsin haqqında düşünülür və nəticə-
də unudulan bir kimsə qalmır. Qərb cəmiyyəti bütün bunları vətəndaşları-
nın izzəti-nəfslərini incidən və təhqir edən mərhəmət şəklində deyil, onların 
qarşısında bir borc və vəzifə kimi yerinə yetirir”.851 Ağaoğluna görə eqoizm-
lə altruizm arasındakı müvazinətin Qərbdə altruizmin, Şərqdə isə eqoizmin 
xeyrinə bu qədər pozulmasının səbəbləri 1) Ailə və ailədə qadının vəziyyəti; 
2) Məktəb və ədəbiyyatın təsiri; 3) Çox uzun sürən anarxist istibdadın təsiri 
və sairdir. 

Ağaoğlu Türk mə dəniyyətinin, ədəbiyyatının, demokratiyasının 
inkişafı ilə yanaşı, bəzi əsərlərində Türk xalqlarının qədim inancları, adət-
ənənələri ilə bağlı fikirlərini bölüşmüşdür. Məsələn, Ə.Ağaoğlu bütün türk-
lərin ən qədim dini-fəlsəfi təlimi kimi zərdüştiliyi deyil, şamanizm və tanrı-
çılığı görmüşdür. “Tanrı dağında” hekayə-məqaləsində Ə.Ağaoğlu qədim 
türklərin, o cümlədən Azərbaycan türklərinin şamançı və tanrıçı inancların-
dan bəhs etmişdir. Onun fikrinə görə, Şamanlar Şamı Qaraqumlu Göyçə 
həm də Tanrı qulu, Tanrı elçisi idi.852 Ə.Ağaoğlu bu hekayəsində göstərmə-
yə çalışır ki, Şaman insanı Tanrı ilə qovuşduran bir məbud, Tanrıya aparan 
yolun bələdçisidir: “Özümü Tanrı dağının təpəsində, Şamanı öndə, özümü 
arxada yeriyən gördüm. Dağın təpəsi geniş və uzun bir meydandı. Minlərcə 
insanlar toplanmışdı. Diqqət etdim: şamanlar və şamanlara qoşulmuş mə-
nim kimi Tanrı aşiqləri idi! Hər elin şamanları başda Şamanlar Şamanı ol-
maq üzrə ayrı bir səf təşkil edirdi. Odur, sarı rəngli tuğun altında Cunqariya 
şamanları, bax qırmızı rəngli tuğun yanında Qırğız şamanları, o biri tərəfdə 
göy rəngli Orxon şamanları, daha o biri yanda yaşıl rəngli Qaşqar şamanları, 
onların sol tərəfində Qobi şamanları, sağ tərəfdə pənbə rəngli Altay şaman-
ları! Bu da bizim qara rəngli Qaraqum şamanları”.853 

 
850 Yenə orada, s.54 
851 Yenə orada, s.54 
852 Yenə orada, s.78 
853 Yenə orada, s.85 



 

287 
 

Ağaoğlu birmənalı şəkildə zərdüştiliyi isə İran mədəniyyətinə aid 
etmişdir. O, “İran və inqilabı” əsərində yazırdı ki, Zərdüştün “Zənd Aves-
ta”sı istisna olmaqla İran mədəniyyəti əsasən, türk hakimiyyətləri dövründə 
inkişaf etmişdir: “Ondan əvvəlki dövrlərdə İranın vermiş olduğu yeganə 
əsər Zərdüştün “Zənd Avesta”sı ilə pəhləvi lisanındakı, ikinci dərəcəli dini 
mahiyyətli yazılardır”.854 

Onun əxlaqi-fəlsəfi görüşləri əsasən təkamül prosesi zəminində 
formalaşsa da, ancaq bəzi hallarda sıçrayışlar da özünü büruzə vermişdir. 
Hər halda gənc Ağaoğlu ilə zamanla müdrikləşən yaşlı Ağaoğlunun dini 
məzhəbçi, dini, milli, qərbçi, insani anlamda əxl aq məsələlərinə 
yanaşmasında ziddiyyətlər də öz əksini tapmışdır. Bundan irəli gələrək 
tədqiqatçılar (Şahnəzər Hüseynov,855 Rafail Əhmədli856 və b.) Ağaoğlunu 
kosmoplolit vətənpərvər adlandırmışlar. Hər halda Ağaoğlunun 
dünyagörşündəki əxlaqi-fəlsəfi məsələlər birmənalı olmasa da, ancaq əsas 
nüvə kimi çağdaş ruhlu Türk-İslam əxlaqının özünü qoruyub saxlamasını 
düşünürük.857 

Nəticə. Beləliklə, Ağaoğlu haqqında fikirlərimizi yekunlaşdıraraq 
deyə bilərik ki, onun “islam millətçiliyi” təlimi XX əsrin əvvəllərində ən ak-
tual nəzəriyyələrdən biri olmuşdur. Siyasi türkçülüyün banilərindən Y.Ak-
çura qeyd edirdi ki, Azərbaycan türkçülüyünü oyanmağa, şüurlanmağa, mil-
li və insani haqlarını müdafiə etməyə dəvət edən Əhməd bəyin bu nəzəriy-
yəsi rus hökuməti tərəfindən təhlükəli və zərərli sayılmışdır.858 Ö.F.Neman-
zadəyə görə isə Ağaoğlu bu teorisi ilə indiyə qədər pərdə arxasında qalan bir 
çox keçmiş islam adət-ənənələrimizi, mədəniyyətimizi, eləcə də xilas yolu-
muzu göstərmişdir.859 M.Ə. Rəsulzadənin də təbrincə desək, 1900-cu illər-
də millətçiliyimiz əsasən, islamçılıq üzərində qurulmuşdu və onun da başlı-
ca ideoloqu Ə.Ağaoğlu idi. 

Əhməd bəy Ağaoğlu is lamçılıq ideyasından ümidini kəsdikdən 
sonra daha çox Qərb mədəniyyəti əsasında Türk-İslam dünyasının dirçəli-
şinə inanmışdır. “Üç mədəniyyət” əsərində qərbçilik ideyasını geniş şəkildə 
izah edən Ağaoğlunun bu ideyaya münasibətdə həddən artıq ifrata varması 
düşüncəsindəyik. Hər halda, Qərb mədəniyyətini idellaşdırmaqla bir qədər  
ifrata varan Ə.Ağaoğlunun çox keçmədən, bu məsələdə bir qədər daha ehti-
yatlı mövqe tutmasına inanırıq. 

 
854 Yenə orada, s.125 
855 Hüseynov Şahnəzər.Əhməd bəy Ağaoğlunun dünyagörüşü. Bakı,1998, s.24 
856 Əhmədli Rafail. Azərbaycan milli-demokratik dövlətçilik məfkurəsi: türkçülük, müasirlik, 

islamçılıq. “Elm” nəşriyyatı, Bakı, 2007, s.157 
857 Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər).  Üç cilddə, 

II cild (Birinci kitab). Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, s.295 
858 Akçura Yusif. Türkçülüyün tarixi. Bakı, Qanun, 2010, s.228 
859 Nemanzadə Ömər Faiq. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2006, s.36-37 



 

288 
 

Ə.Ağaoğlunun yaradıcılığında islamçılıq, qərbçilik ideyaları ilə bə-
rabər Türk dünyagörüşü də mühüm yer tutmuşdur. Ağaoğlu Türk mədə-
niyyətinin inkişafı ilə yanaşı, bəzi əsərlərində Türk xalqlarının fəlsəfi təfək-
kürü, Türk dünyagörüşü ilə bağlı fikirlərini bölüşmüşdür. Bizcə, Ağaoğlu-
nun islamçılıq və qərbçilik ideyalarından sonra Türk fəlsəfəsinə, Türk dün-
yagörüşünə üz tutması təsadüfi olmamışdır. Ağaoğlu fərd və cəmiyyətlə 
bağlı bəslədiyi ümidlərinin doğrulması yo lunda Türk fəl səfəsinin, Türk 
dünyagörüşünün əhəmiyyətini də hiss etmişdir. Xüsusilə də, onun Türk fəl-
səfəsini əsasən zərdüştlükdən, qismən də islamçılıqdan fərqləndirib daha 
çox Tanrıçılıq üzərinə kökləməsi bunun bariz örnəyidir. 

 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

 

Ağaoğlu Əhməd bəy. Üç mədəniyyət. Bakı: Mütərcim, 2006 

Ağaoğlu Əhməd. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007 

Ağaoğlu Əhməd bəy. Mən kiməm? Bakı, Mütərcim, 2019 

Ağaoğlu Əhməd. Qafqazda milli məsələ. Bakı, Mütərcim, 2019 

Ağaoğlu Əhməd. Bəs ziyalılarımız hardadır? Bakı, “Qanun”, 2019 

Ağaoğlu Ə. Millət və millətçilik.“Tərəqqi” qəz.,1909, 22, 26 yanvar 
№16, №19 

Ağaoğlu Ə.Materializmin təntənəsi və əsassızlığı.“Kaspi” qəz., №3, 
4 yanvar 1908 

Ağaoğlu Ə. İttihadi-islam və panislamizm məsələsi // “İrşad” qəz., 
10 aprel 1906-cı il, №86 

Ağaoğlu Əhməd. Sözlər, sözlər.. // Azərbaycan publisistikası 
antologiyası. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007 

Ağaoğlu Əhməd. İslama görə və islamda qadın // “Mədəniyyət 
dünyası” - elmi-nəzəri məcmuə, 12 buraxılış, Bakı, 2006 

Ağaoğlu Əhməd. Peterburq səyahətimdən nə nəticə çıxardım? // 
Hüseynov Şirməmməd. Mətbu irsimizdən səhifələr. Bakı, “Çənlibel” NPM, 
2007 

Ağaoğlu A. Türk alemi. İslamiyet ve türklük//İstanbul, “Türk 
yurdu”, 1912, №7 

Ağaoğlu A. “Untermenshentum” - “Dünülbəşər”. “Akın”, sayı 33, 
30 haziran 1933 

Ağaoğlu A. “Kamalizm ve Hitlerizm. “Akın”, sayı 51, 18 temmuz 
1933 

Ağaoğlu Əhməd. Dövlət və fərd // Yaqublu Nəsiman. Şuşa 



 

289 
 

ziyalıları: unudulmuş irs. Bakı, AVE Print, 2022 

Агайев А. Панисламизм, его характер и направление. “Каспий” 
газ., 1900 гг. 14 апрел №81, 22 апрел №873 

Агайев А. Положенийе мусулманских народов // “Каспий”, 
1903 гг. 14 нойабр №246, 21 нойабр №251, 29 нойабр №256, 10 декабр 
№264, 13 декабр №267, 17 декабр №272 

Akçura Yusif. Türkçülüyün tarixi. Bakı, Qanun, 2010 

Azərbaycan Xalq Cümhuriyyəti (1918 -1920). Parlament  
(stenoqrafik hesabatlar). I cild. Bakı, “Azərbaycan”nəşriyyatı, 1998 

Balayev Aydın. Məmməd Əmin Rəsulzadə (1884-1955). Bakı, 
“Çıraq” nəşr., 2011 

Ələkbərli Faiq. Azərbaycan Türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-
XX əsrlər).  Üç cilddə, II cild (Birinci kitab). Bakı, “Elm və təhsil”, 2023, 
800 s. (Tamamlanmış və əlavələrlə yenidən işlənilmiş ikinci nəşri) 

Ələkbərli Faiq. Əhməd bəy Ağaoğlunun dini-siyasi və müasirlik 
görüşləri // Əhməd bəy Ağaoğlunun anadan olmasınını 150 illiyinə həsr 
olunmuş Beynəlxalq Simpozium. AMEA Milli Tarix Muzeyi. 02-03 oktyabr 
2019-cu il. Bakı, Elm və Təhsil, 2019, s.126-142 

Ələkbərli Faiq. Əhməd bəy Ağaoğlu və “Difai”: erməni 
terrorizminə qarşı milli öznümüdafiə hərəkatı // “Qafqazda terror”. AMEA 
Qafqaz İnstitutu. 28-29 noyabr 2019, s. 49- 50 

Ələkbərli Faiq. Əhməd bəy Ağaoğlunun dünyagörüşündə əxlaqi-
fəlsəfi problemlər və onların həll yolları  // “Əhməd bəy Ağaoğlu və Türk 
dünyası” beynəlxalq elmi konfransın MATERİALLARI.  Bakı, “Elm və 
təhsil”, 2025, səh. 86-102 

Əhmədli Rafail. Azərbaycan milli -demokratik dövlətçilik 
məfkurəsi: türkçülük, müasirlik, islamçılıq. “Elm” nəşriyyatı, Bakı, 2007 

Əhməd bəy Ağayevin Nəriman Nərimanova məktubu // 
Hüseynov Ş. Mətbu irsimizdən səhifələr. Bakı, “Çənlibel” NPM, 2007 

Hüseynov Şahnəzər. Əhməd bəy Ağaoğlunun dünyagörüşü. 
Bakı,1998 

Quliyev Vilayət. Ön söz // Ağaoğlu Əhməd. Seçilmiş əsərləri. Bakı, 
“Şərq-Qərb”, 2007 

Resulzade M.E.Hatıralar ve Kafkasya. İstanbul, 2011 

Məmmədzadə Mirzəbala. Milli Azərbaycan hərəkatı. Bakı, Nicat, 
1992 

Mirəhmədov Əziz. Əhməd bəy Ağaoğlu. Bakı, “Ərgünəş”, 2014 

Mustafayev Qədim. XX əsrin əvvəllərində Azərbaycanda islam 



 

290 
 

ideologiyası və onun tənqidi. Bakı, Maarif, 1973 

Nemanzadə Ömər Faiq. Seçilmiş əsərləri. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2006 

Rəsulzadə M.Ə. İstiqlal məfkurəsi və gənclik// “Azadlıq” qəz., 
1990, 31 dekabr 

Rəsulzadə M.Ə. Əsərləri. Beş cilddə, III cild, Bakı: “Elm”, 2012 

Святoховский Т. Русский Азербайджан. 1905–1920 гг. , 
«Хазар», 1990, № 1. 

 


