AZIRBAYCAN TURK MUTOFOKKIRLORI

MUQLLIF
Faiq OLOKBARLI

Oo

Karabiik Universitesi Yayinlar:

Karabiik Universitetinin Nagrlari



AZIORBAYCAN TURK MUTOFJKKIRLIRI

MUQLLIF
Faiq JLOKBORLI

REDAKTOR
Prof. Dr. Ali ASKER

QRAFIKA DIiZAYNERI
Deniz TANIR

R)ENE)

Karabiik Universiteti
https: //www.karabuk.edu.tr/tr-https: //www.karabuk.edu.tr/en
Karabik Universitetinin 9sas Kampusu
4440478

Bu asarin nagri, satig1 va surati ¢ixariimast hiiquglar: Karabik Universitetine maxsusdur.

Karabiik Universitesi Yaymlart

Karabiik Universitetinin Nogrlori


https://www.karabuk.edu.tr/tr
https://www.karabuk.edu.tr/en

MUQLLIF
Faiq OLOKBIRLI

EDITOR

Prof. Dr. Ali ASKER
ORCID: 0000-0003-0932-5234

Kitabxana Qeydiyyat Kart:

Azarbaycan Tiirk Miitofokkirlori
OLOKBORLI, Faiq

289 pages, Bibliography included.

Biitiin hiiquglar gorunur.
Nagirin icazasi olmadan bu asarin heg bir gokilda suratinin ¢ixarilmasina icazs verilmir.
Manbaya istinad edilmok gorti ilo suratinin ¢ixanlmasina icaza verilir.

Bu asorda darc olunmus yazilarin mezmununa gora miallifler tam mosuliyyet dagtyirlar.

KARABUK UNIVERSITETININ NOSRLIRI - 143

E-ISBN: 978-625-93475-1-6

Dekabr 2025




MUNDORICAT

TOQDIMusee sttt ssssssssssssssssssssssssssssssss vi
TAKDIM oottt es s st s s se st as st sase s sasssssesssassaes viii
ON SOZTU YERINOD ..ovvvvvuvuvevesesssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssessees X
TEOSTL vovvvuuuuuuuaasuaamasssasassssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses 13
OGUZ ATANIN DUNYAGORUSU — TANRICILIQ TOLIMI ... 13
TLEOSIL wooovovevesesmsasasasasasssssasssassssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss 30
QORQUD ATANIN DUNYAGORUSU - QQRQUDCULUQ TOLIMI........30
TIT FOSIL ovvvvuvuuuuususmmmsssassssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssees 48
QAM ATANIN DUNYAGORUSU - MAGLARIN TOLIMI.........ccoommrrrrrrrrnnene 48
TV FOSIL ovevevevevasasasasasasssasasssasssssmsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses 62
XAQANT SIRVANININ DUNYAGORUSUL....ooovvvvvrvrvrvrirressssnssssssssssssssssssssssssssenes 62
V EOSILuoononrirrrrrrrsrssssssssssssssssssssss s sssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses 81
NiZAMI GONCOVININ DUNYAGORUSUccesssssssessssssssssssssssssns 81
VI FOSTL e eeeevsismss s ssssssssssss s s ssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssees 117
HACI ZEYNALABIDIN SIRVANININ DUNYAGORUSU.....coouvrrvrrrerrrrrrnnnn. 117
VILFOSIL coovoeeveeesmreseeevisssmssssesesessssssssesesesssasssssssssssssssssssssssssassssssssssssssessssssssssnssees 132
ABBASQULU AGA BAKIXANOVUN DUNYAGORUSU. .........oovvvvvrvrerrrerrrnnn 132
VIIL FOSTLoooooooneeeeereeeeseseseessesssssssssssss s ssssssssssssssssssssssssssssssssnes 165
SEYID OBULQASIM NOBATL....ocouuuuuuumumummmmmmmmmmmsmsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssees 165
IX FOSIL ooovtvururerevemmsmseseeesessssesesesssesssaessssssssssssssssssssssssasessssssssssssssssssssssssssssssssssnns 178
MOHOMMOD HIDICININ DUNYAGORUSU..corrrveisvsvsessssssasnnnnn 178
X FOSILoovirirrrrrrerrrerrsessse s 204

OLi BOY HUSEYNZADONIN DUNYAGORUSU....ooocooscoeceesensnessnessene 204



XIFOSIL covturrvevurrrevesesssessssssesesssesssessssssssssssesssssssssssssses

OHMOD BOY AGAOGLUNUN DUNYAGORUSU



TIQDIM

Azorbaycan xalquun minilliklor boyunca formalagmis madoni-
intellektual hayat: yalmiz siyasi hadisalor vo tarixi proseslorin macmusu deyil,
har seyden avval onun disiincs sistemini formalagdiran miitafokkirlarin irsi
ilo biitovliik qazanan dayarlar sistemidir.

Xalglarin 6ziiniiderk yolunda falsafi tofakkiiriin rolu svezsizdir;
ctinki falsafs bir torafden varolusun moanasimi agiqlayir, diger torafdon ise milli
kimliys ¢evrilon ideyalarin tomolini formalagdirir. Bu sababdan bir xalqin
miitafokkirlorini dyrenmak, aslinds, onun 6ziinii ve digiincs diinyasiu
oyronmok demokdir. Dr. Faiq Slokbarlinin bu asari mohz bels bir missiyamu
yerina yetiran sanballi va elmi baximdan tutarli bir tadgiqat niimunasidir.

Osarin ohato dairasi ilk baxisdan digqati calb edir. Kitab yalmz Turk
monavi diinyasinin en gadim qatlariu — Oguz Ata, Qorqud Ata vo Qam
Atanin folsefi diinyagorigiinii — isiglandirmagqla kifayetlonmir. Musllif
diigiincs tariximizi tok bir merhals ilo moshdudlagdirmadan, Tiirk falsofi
irsinin qadim mifoloji koklerinden klassik orta asr sair-filosoflarina, Sarq
renessansimn boyiik soxsiyyotlorinden maarifcilik dovriinin yeni ideya
sahiblorins, nshayat XIX-XX ossrin milli ideologiya qurucularma qoador
uzanan genis bir tarixi dovrii ohate edir. Bu yanasma hom konseptual
biitovliyd tamin edir, ham ds Azarbaycan digtincs tarixinin uzunmiiddatli
inkigaf ardicilhim aydin vo sistemli gokilds ortaya qoyur.

Birinci ti¢ fasilds miiallif Tiirk folsafi tafakkiirtiniin ilkin qaynaqlarin
darinden va sistemli gakilds aragdirir. Bu bélmelards Tanrigiligin yalmz dini
bir fenomen olmadigy, eyni zamanda Tirk dévlstgilik anlayist vo insan
tosavviriinin folsafi orgivesini formalagdiran asas diisiines sistemi oldugu
inandina gakilds ortaya qoyulur. Oguz Kagan diinyasi, Qorqud hikmati vo
Qam-Magq talimi bir-birindan tacrid olunmug doktrinalar kimi deyil, Tiirk
diigiines sisteminin bir-birini tamamlayan v ardicil marhalalori kimi taqdim
edilir. Bu yanagma oxucuya hom tarixi ardicilliq, hom do ideya davamlilig
baximindan biitév ve aydin bir manzars yaradr.

Lakin asarin asas tstiinliiyii yalmz qadim dévrlarin genis vo shatali
sokilde tohlilinds deyil, ham ds miallifin klassik Azsrbaycan intellektual
muhitini — Xaqani S$irvani, Nizami Goncovi va Zeynalabiddin $irvani
yaradiciigini — falsafi digtinconin morkszinds taqdim etmsasinds 6ziinii
gostarir. Bu saxsiyyatlorin asarlori uzun miiddat asason adsbi kontekstdos
tohlil edilsa ds, onlarin folssfi baxiglart tarixen yetorli doracads
sistemlagdirilmomisdir. Faiq Slakbarli iss bu boslugu dolduraraq inandiric1
sokilde gostorir ki, Azorbaycan klassiklorinin digiincssi yalmz poetik
obrazlarin deyil, eyni zamanda rasional-folsafi ideyalarin da dagiyrcisidur.

XIX asrin maarif¢i miihitini, xtisusilo Abbasqulu Aga Bakixanov,
Obiilqgasim Nobati vo Mashammoad Hidaci yaradichgm tohlil etdiyi

vi



bolmoalards miallif Azarbaycan miitafokkirlorinin $orq ve Qorb distincs
modellarini hansi intellektual zominds vo necs sintez etdiklarini aydin gakilds
niimayis etdirir. Milli dir¢aligin baglangic marhalosi kimi saciyyslonan bu
dovr, folsofi vo ictimai fikrin miasirlosma yolunda kegdiyi marhalslori
anlamaq baximindan son daracs 6namlidir.

Osarin son iki fasli Azarbaycan va biitovlitkds Tiirk diinyasimin XX
asrdo 6z milli ideoloji platformasini formalagdirmasinda miistasna rol
oynamus 9li bay Hiiseynzads vo Ohmod bay Agaogluna hasr olunmugdur.
Miiallif bu béyiik miitafekkirlori yalmuz siyasi diisiincs adamlar vo publisistlor
kimi deyil, eyni zamanda doarin falsafi-intellektual konsepsiyalarin mislliflori
kimi taqdim etmoays nail olur. Tirkgiliik, modernlosmoa, maariflonmos vo
millot ideyasi kimi anlayiglar onlarin diisiince sisteminds tokcs siyasi
kateqoriyalar deyil, hom do folsofi mahiyyst dagtyan mothumlar kimi ¢rag
edir. Kitabda bu istigamatlor arasinda qurulan elmi slage miiasir milli
ideyamin manoavi-falsafi asaslarim anlamaq basimindan xiisusi dayar kasb edir.

Dr. Faiq Olsekbarlinin bu asari ham metodoloji ciddiliyi, ham do milli
distines tariximizin miixtolif moarhalelsrini vahid ve biitdv bir konseptual
¢orgivads birlagdirmasi ila segilir. Osar aydin gokilds gostarir ki, Azarbaycan
Tirk mitefokkirlori sstler boyu yalmz adebiyyat sahssinds deyil, eyni
zamanda falsafs, politologiya, madaniyyst nazariyyasi ve monaviyyat folsafosi
kimi elmi-intellektual sahalorin da dagtyicilar: olmusglar.

Bu kitab tokco akademik auditoriya tigtin deyil, milli kimlik, folsafi irs
vo digiincs tarixi ils maraglanan genis oxucu kiitlosi tigiin ds avezsiz bir
monbadir. Dr. Faiq 9lekborlinin ¢oxillik zehmatinin moehsulu olan bu
tadgiqat, Azarbaycan folsafi fikir tarixinin sistemli sokilds yenidon qurulmas:
istigamatinds atilmig mithtim bir addimdir.

Bu doyorli asorin elmi ictimaiyyato toqdim olunmasindan boyik
momnunluq duyur, musllifs galacak aragdirmalarinda ugurlar arzulayiram.

Ali Asker

Karabiik Universiteti Iqtisadi ve Idaraetms Fakiiltssi
Beynalxalq Miinasibatlor Bolimii Professoru
Dekabr 2025

vii



TAKDIM

Azerbaycan halkinin  binyillar boyunca sekillenen kiltiirel-
entelektiiel hayaty, yalmzca siyasal olaylar ve tarihsel siireclerle agiklanamaz;
esasen, bu hayat: anlamh kilan, digiince sistemini kuran miitefekkirlerin
biraktig: mirastir.

Halklarin kendini tanima siirecinde felsefi diigtincenin roli
vazgecilmezdir; zira felsefe, bir yandan varolugun anlamini agiklarken, diger
yandan ulusal kimligi bi¢cimlendiren diisiinsel temelleri insa eder. Bu nedenle
bir halkin miitefekkirlerini incelemek, aslinda o halkin kendisini ve diigiince
dinyasim anlamak demektir. Dr. Faik Elekberlinin bu eseri, tam da bu
misyonu yerine getiren, yetkin ve kapsamli bir aragtirma Ornegi
niteligindedir.

Eserin ele aldig1 konularin kapsamy, ilk bakista dikkat cekmektedir.
Kitap, yalnizca Tiirk manevi diinyasinin en kadim katmanlarini — Oguz Ata,
Dede Korkut ve Kam Ata'mn felsefi diinya goriistini — aydinlatmakla
yetinmemekte, diigiince tarihimizi tek bir evreyle sinirlamaksizin, Tiirk felsefi
mirasimn kadim mitolojik koklerinden klasik Orta Cag sair-filozoflarina;
Dogu Roénesansi'min biiyiik sahsiyetlerinden Aydinlanma déneminin yeni
fikir sahiplerine; nihayet XIX-XX. ytizyihn milli ideoloji kurucularina kadar
uzanan genis bir zaman dilimini kapsamaktadir. Bu yaklagim, kavramsal
butinligi saglamakla kalmamakta, aym zamanda Azerbaycan digsiince
tarihinin uzun soluklu gelisim siirekliligini de agik bigimde ortaya
koymaktadr.

Eserin ilk ti¢ bolumiinde yazar, Tiirk felsefi diistincesinin erken
dénem kaynaklarimi  derinlemesine incelemektedir. Bu bdélimlerde
Tanrcihgin yalmizca dini bir olgu olmadigy, aymi zamanda Tiirk devlet anlayis:
ile insan tasavvurunun felsefi gercevesini belirleyen temel bir diigiince sistemi
oldugu ikna edici bicimde ortaya konulmaktadir. Oguz Kagan diinyasi, Dede
Korkut hikmeti ve Kam—Mag 6gretisi, birbirinden kopuk doktrinler olarak
degil, Turk disiince sisteminin birbirini tamamlayan agamalar seklinde ele
alinmaktadir. Bu yaklagim, okura hem tarihsel siireklilik hem de diisiinsel
devamlilik bakimindan bitiincil bir perspektif sunmaktadr.

Bununla birlikte eserin asil giicii, yalmzca kadim dénemlerin
kapsamli bi¢cimde ele alinmasinda degil; aymu zamanda yazarn klasik
Azerbaycan entelektiiel diinyasini — Hakani $irvani, Nizdmi Gencevi ve
Zeynelabidin Sirvanlyi — felsefi diigiincenin merkezine yerlestirmesinde
ortaya ¢ikmaktadir. Bu sahsiyetlerin eserleri gogu zaman edebi bir ¢ergevede
degerlendirilmis olsa da, felsefi gorigleri tarihsel olarak yeterli 6lgiide ve
sistematik bicimde ele ahnmamugtir. Faik Elekberli, bu boslugu doldurarak
Azerbaycan klasiklerinin diisiince diinyasinin yalnizca poetik imgelerin degil,
ayni zamanda rasyonel-felsefi fikirlerin de tagiyicisi oldugunu agik bicimde

viii



ortaya koymaktadir.

XIX. yilizyiln maarifci ortamuni, Gzellikle Abbaskulu Aga
Bakihanov'u, Ebiilkasim Nebati'yi ve Muhammed Hideci’yi ele aldig
boliimlerde yazar, Azerbaycanh miitefekkirlerin Dogu ve Bati digiince
modellerini hangi entelektiiel zemin tizerinde ve nasil sentezlediklerini agik
bicimde ortaya koymaktadir. Milli uyamsin baslangicii temsil eden bu
donem, felsefi ve toplumsal diisiincenin modernlegsme siirecinde kat ettigi
agsamalan kavramak bakimindan son derece onemlidir.

Eserin son iki boliimii, Azerbaycan'm ve genel olarak Tirk
diinyasimin XX, yiizyilda kendi milli ideolojik platformunu inga etmesinde
mistesna bir rol oynayan Ali Bey Hiiseyinzade ile Ahmet Bey Agaoglu’na
ayrilmigtir, Yazar, bu iki bitytik diistiniirti yalnizea siyasal diigiince insanlart
olarak degil, ayn1 zamanda derin felsefi-entelektiiel kavramsallagtirmalarin
tireticileri olarak ele almayr bagarmaktadw. Tiurkgiilik, modernlegme,
aydinlanma ve millet fikri gibi kavramlar, onlarin disiince diinyasinda
yalnizca siyasikategoriler degil; ayni zamanda gliglii bir felsefi mahiyet tagryan
dustinsel ¢erceveler olarak ortaya cikmaktadir. Kitapta bu yonelimler
arasinda kurulan bilimsel iligki, ¢agdag milli diigiincenin manevi-felsefi
temellerini kavramak bakimindan son derece degerlidir.

Dr. Faik Elekberli'nin bu eseri, hem metodolojik titizligi hem de
milli digtince tarihimizin farkli evrelerini tek ve biitiinciil bir kavramsal
cercevede birlestirmesi bakimindan 6ne ¢ikmaktadir. Cahsma, Azerbaycan
Tiirk miitefekkirlerinin yiizyillar boyunca yalmizca edebiyat alaninda degil;
ayn1 zamanda felsefe, siyaset bilimi, kiiltiir kurami ve maneviyat felsefesi
alanlarinda da belirleyici diistinsel katkiar sunduklarim agik bigimde ortaya
koymaktadur.

Bu kitap, yalmzca akademik gevreler icin degil; milli kimlik, felsefi
miras ve diigiince tarihiyle ilgilenen genis bir okur kitlesi i¢in de vazgegilmez
bir bagvuru kaynagidir. Dr. Faiq Elekberli'nin uzun yillara yayilan emeginin
trtind olan bu ¢aligma, Azerbaycan felsefi diigiince tarihinin sistemli bigcimde
yeniden ingas: yolunda atilmig 6nemli bir adim olarak degerlendirilebilir.

Bu degerli eserin bilim diinyasina kazandirilmasindan biytik bir
memnuniyet duyuyor, yazara bundan sonraki ¢alismalarnda bagarilar
diliyorum.

Ali Asker

Karabiik Universitesi Iktisadi ve Idari Bilimler Fakiiltesi
Uluslararas: Iligkiler Boliimii Profesorii

Aralik 2025



ON SOZU YERINO

Xalglarin varh@ baximindan folsofi digtince yalmiz nezeri bir
istigamot deyil; zamanla siyasi, ictimai vo madani mistavilors sirayst edan,
toplumun 6ziinii anlamasiu formalagdiran an fundamental intellektual
quvvadir. Bir xalqin kimliyini dork etmoasi, tarixi yaddagini barpa etmasi va
monsub oldugu madoni gevronin serhadlorini miisyyonlagdirmasi moahz
onun disiinca tarixinin kegdiyi inkigaf moarhololari ilo six baghdir. Folsafi
diigiinca tadricon ictimai stiurun maddi giica ¢evrilmasine, toplumun milli
oztintidork soviyyosine qalxmasina va nohayat, dévlst qurmagq iradasinin
yaranmasina yol agir.

Bu baximdan Azarbaycan diistincs tarixi, xiisusile do Azerbaycan
Ttirklorinin tarixi-moadoni inkigafi ticlin miistasna shamiyyat dagiyir. Ciinki
bu cografiya minilliklor boyunca miixtalif moadeniyyetlerin qovsaginda
dayanmus, lakin butovlikds Tirk diinyagériisiiniin davamli moarkezlorinden
biri kimi 6ziinamaxsus falsafi xsttini qoruyub saxlamigdir. Burada yalniz siyasi
hadisolor deyil, Turkiin Tanriya baxgi, kainati qavrama tsulu, insan1 vo
toplumu anlama modeli, s6za vo hikmots verdiyi deyer minillor boyunca
maddi vo manavi madaniyyatls ¢iyin-¢iyine inkisaf etmisdir.

Bu kitabin yazilmasinda moqsadimiz Azerbaycan Tirk folsofi
fikrinin Islamaqadarki marhalalorini  ardicilhgla, elmi  obyektivlik
prinsiplorins asaslanaraq vo milli intellektual yaddasa séykenan metodlarla
yenidon canlandirmaqdw. Miiasir  akademik  mihitimizin  asas
catismazliglarindan biri ondadir ki, xalqumizin falsafi mirasi ¢ox zaman ya
timumi regional ¢argivalara salinur, ya da xarici nazeri modellarin kolgasinda
dayarlandirilir. Halbuki Azarbaycan Tiirk disstincasi 6ztinamaxsus xatti olan
miistaqil bir buitovdiir va bu biitovlitk Tanriciligla, Oguz madani folsafasi ils,
Qorqud hikmoti ils, Qam-Magq tolimi il birlikds 6yranildikds aydin gortiniir.

Osarin ii¢ asas istiqgamoati doa els bu sobobden tesadiifi secilmayib.
Oguz Ata — Tanriciliq tolimi, Ttirk varliginn ilkin folsofi diinyasini, Tanr—
insan miinasibatlorinin an arxaik modelini vo kainatin qurulugu hagqinda
mifoloji-folsafi tasavviirleri oks etdirir. Qorqud Ata — Qorqudguluq tolimi, bu
qodim Tanrigt diinyagdrisiin Islamla qarsilasdigy hossas morhaloni, Tiirk
insanmin dayigen tarixi goraitlors uygunlagma bacarigini ve mahiyyati
goruma iradasini 6ziinda birlogdirir. Qam Ata vo Maglarin tolimi iso Ttirk-
Turan madaniyystinin an dorin, ¢ox vaxt kélgada qalmug, lakin menavi-falsafi
sistemimizin ssasuu togkil edon arxaik digiince qatuu ifads edir. Bu tg
istigamot birlikds Azarbaycan Tiirk folsofi tarixinin 6zayini formalagdirir.

Tarixi perspektivde bu xott 6z inkisafin1 davam etdirarok orta asr
Azarbaycan miitafokkirlorinin yaradicihginda yeni forma alir. Nizami

X



Goncavinin kamil insan ideals, Xatainin manavi-ictimai nizam konsepsiyasi,
Nosiminin insanun ilahi mahiyyeti haqqinda derindan diistiniilmiis baxiglari,
Fiizulinin egq folsafosi — biitiin bunlar Qam Atadan, Oguzdan vo Qorquddan
golon milli intellektual enerjinin yeni tarixi soraitds yeniden ifade olunmus
formalaridir. Azarbaycan folsafi fikri heg vaxt boglugda yaranmarmus, hamige
oz ilkin qaynaglarina s6ykenarak inkisaf etmigdir.

Modern d6vrds bu xatt maarifcilorin yaradicih@inda yeni mozmun
qazanir. Mirzo Fotali Axundzads, Hasan bay Zardabi, Mirzo Calil kimi
miitofokkirlor comiyyatin yenilonmasini, elmin va rasional diisiinconin
stiinlilytind 6na ¢okorok milli fikri yeni morhalayos yiiksaldirlor. 9li bay
Hiiseynzads, ohmad Agaoglu ve Yusuf Ak¢ura kimi Turangi ziyalilar isa bu
qodim folsofi enerjini pan-Tiirk ideyalari ilo birlogdirib regional miqyasi asan
intellektual horakat yaradirlar. Hiiseyn Cavid, Omin Abid, Mshammoad Hadi
kimi diigtintirlor azadlig, kimlik, insan ve dévlst miinasibatlori kimi masalslori
badii-falsafi dilda yiiksak saviyyads islaysrak Azarbaycan folsafi fikrinin yeni
morhalasinin asasim qoyurlar.

Bu kitab moahz bu genis diisiince xattini — Qam Atadan baglayib
Oguz vo Qorquda, oradan Nizamiys, Xotaiyo, Fiizuliys, maarifcilors vo Turan
ideologlarina qador uzanan intellektual zanciri — biitév sokilds gostormayi
qarsisina maqsad qoyur. Azarbaycan Tirk folsafi fikei kenardan yazilan deyil;
0z daxili montiqi ilo formalagmug, 6ztini davamh sokilde yeniloyorsk
zanginlogmis vo miixtalif dovrlerds forgli dillsrds ifads olunmug vahid bir
diisiinco sistemidir.

Bu kitabda monim Gi¢tin an 6namli olan odur ki, folsafoys yalniz
akademik talim kimi yanagmurq; folsafi ditstinea ils xalqin varolus miicadilosi
arasindaki dorin baglar1 gostarmaya calisiriq. Tirkiin Tanri anlayigi yalniz
dini-mifoloji tasavviir deyil, onun dovlet quruculugu folsofosinin tomalidir.
Qorqudun sozii yalmz epik irs deyil, Turkiin sxlaq vo sosial nizammin
romzidir. Qamlarin tolimi yalniz ayinlar sistemi deyil, insan—tabist slagasinin
on gadim falsofi izaludir. Biitiin bunlar Azarbaycan Tiirklorinin minilliklor
boyunca neca bir diinyagoriis formalasdirdigimi vo bu diinyagoriisiin neca
dovlatgilik iradasine gevrildiyini gostarir.

Bu asari oxuyan har kas goracak ki, Azarbaycan Tiirk folsafi fikri na
xarici tasirlorin kanar alavssidir, ns da ayri-ayri d6vrlerin tasadiifi mohsulu. O,
0z dinamikasi, 6z aragdirma metodlar1 vo 6z moadani-falsafi sistemi olan
miistaqil bir intellektual sahadir. Bu sahani dork etdikce ham 6ziimiizii daha
yaxs1 taniyacaq, ham da golacak nasillora daha méhkem moanavi tamal miras

Xi



qoyacagiq.

Umid ediram ki, bu kitab Tiirk-Turan falsafi xattinin Azarbaycan
miistavisindski yerini daha aydin gokilds gosteracak, xalqumizin moadeni
oztuintidork prosesino tohfo veracok veo yeni aragdirmalar Ggiin stimul
yaradacaq.

Faiq OLOKBORLI

AMEA Foalsafs va Sosiologiya Institutunun

Tiirk xalglarmn folsafi fikir tarixi vo miuasir falsafosi
sObasinin miidiri,

falsafa izra falsafa doktoru, dosent



I FISIL
OGUZ ATANIN DUNYAGORUSU -
TANRICILIQ TOLIMI

Giris. Azarbaycan xalquun qadim scdadlarinin Tirk olmasi ve
burada da ilk névbads, Oguzlarin mithiim rol oynamasi artiq elm alominds
coxdan siibut olunmusdur. Bu baximdan Azarbaycan Tirk folsofi fikir
tarixinin qadim dévriindan bahs olunarkan Tanrigiliq-Goék Tanry, Maglarin
tolimi-Qamliq, S$amanizm, Qorqudculuq, Turkgilik il yanagi Oguz
Atanin/Oguz Kaganin (toxminan e.a. 2-ci minillik) xatirlanmas: tobiidir.
Apardigimiz tadqiqatlar bizs demays ssas verir ki, aslinde Oguz Atamin
diinyagdriisii onun 6z adindan (Oguzguluq) daha cox Gok Tanrigihg-
Tanrigiliq kimi tarixe diigss da, ancaq Tanrigihigin ilk kitablarindan biri,
balka da birincisi “Oguznama”lardir. “Oguznams” lari iki gisma: 1) Oguz
Atanin birbaga 6zt ilo bagh olan “Oguz Kagan” dastani ve qodim
“Oguznama”, 2) Oguz Atayla dolay1 bagli olan Orta asrlarda galoms alinmug
“Oguznama’lora bolmak lazimdir. 9gar diqqat etsok gororik ki, bitiin
“Oguznama’lorin an genis yayildig1 cografiyalarin baginda da Darbanddan
Kongor korfozins, Bakidan Karkitke qadar torpaglan 6ziinds birlagdiron
Azarbaycan golir. Tokea bu faktin 6zl bize demoaya asas verir ki, Oguz
Atanin (Oguz Kaganin) Azerbaycanla bagl olmasy, onun ve évladlarinin
burada yagayib yaratmasi bir ger¢oklikdir.

Ona goro do bu gin bizim qarsumzda duran ssas moasalo
Tiirk/Turan madoniyystinin diinya madaniyyatlari arasinda 6ziinamoaxsus
yer tutmasini, hatta Sumerdan éncoki méveudlugunu ortaya qoymaqdur.
ks taqdirds Tirk/Turan modaniyyatimiz Avropa, Rus, Cin, Hind,
Iran/Ari, Sami madaniyyatlari iginds daha da ariyacak ve dziimiizdan
tamamilo uzaqlasacaglq. Bunun ger¢oklosmomoasi tg¢lin bitin Tirk
xalqlarinin Turan/Tirk uygarlig ve Tanngilq folsefesine ciddi 6nsm
vermoasini vacib hesab edirik. Ciinki Turan uygarhigi ham yaxin uzaq Tirk
xalqlarini bir araya gotirir, hom do moadani, tarixi vo elmi-folsafi butévlik
yaradir. Ona gora ds, “Tufan”dan sonra ortaya ¢ixmug ikinci Byiik Turan
Imperatorlugu dévriinds bas veranlari uydurmalardan temizlayib elmi
obyektivliys qovusdurmaliyiq. Ozalliklo, bu dovletin qurucusu olan
oguzlar, onlarin baggist Oguz Kagan (Oguz Ata) v onun varislori
haqqindaka biliklorimizi artirmaly, geniglondirmoliyik.

Azarbaycan Tiirk etnoqonik miflarine gors, Azerbaycan xalqunin
gadim acdadlarindan biri uguzlar/oguzlar olublar: “Qabaqglar uguzlar
olublar. Onlar ¢ox hiindiir imiglar. Har biri bir ¢inar kimi. Ona gérs indinin
o6ziinda da bir uca boylu adam gorandas deyirlor ki, uguzdur. El arasinda

13



deyirlor ki, uguzlar bizim scdadlarimiz olublar”! Demoli, Uguzlar, ya da
Oguzlar tiirklorin ulu acdadlandir va Uguz ya da Oguz ilk dafo monoteist
din olan GOy Tanrigihgin ssasin1 qoymusdur. Bagqa bir etnoqonik mifo
gora isa Oguz deyil, Tiirk Nuh peygomboarin yeddi oglundan biri olmus,
uzun middat bir ada da tokbagina yasamigdur. Tiirkiin adadan xilas olma-
sinda Boz Qurd mithtim rol oynamigdir.”

Oguz Ata, ya da Ofuz Kaganla baglh yaranmis bitiin
“Oguznama’lords ds, o, ham Béyiik Turan Imperatorlugunun qurucusu,
ham do Diinya hakimiyyatini quran ilk hékmdar kimi doyarlondirilmisdir.
Mosalon, “Ulu Xan Ata Bitiyi"na gors, Ulu Ay Ata ve Ulu Ay Ananin boyik
oglu olan Ay Ata Kigikari tirklor torafinden ilk kagan se¢ilmisdir. Homin
bitikds bununla bagl yazilir: “Ulu Ay Ata ve Ulu Ay Ananin ¢ocuglar,
hagsizhq vo dizonsizliklari 6nlomsk G¢tin bir ¢ars aramaya bagladilar.
Sonunda bir ¢dziim buldular. I¢lerindan segilacok bir kiginin gararlarina
uyacaqlar vo ¢ixardigs hokiimlori ahib itast etmolori gorokacakdi. Yoni bir
kagan se¢ocoklordi. Qorara gora Ulu Ay Atanin an boyitk oglu, diger
harkasdan sorumlu oldu. Cocuglar, aralarinda anlagib Ulu Ay Ata vo Ulu Ay
Ananin sn boyik oglunu kagan yapdilar. Yoni Ulu Ay Ata ve Ulu Ay Ananin
on boyiik oglu Ay Atam Kigikerini, Kicik Ay Babani xalqin bagina hakim vo
ilk kagan olaraq secdilor. Soksan il boyunca tirklori o yonatdi”.3

Bozi manbaler isa Oguz Kagani Alp Or Tonga, onu da “Avesta” va
“Sahnama”lords adi kegan Ofrasiyabla eynilagdirilor. Hesab olunur ki, Oguz
Xaqan ya da Alp 9r Tonqa Tufandan sonraki dévrds yasamig Nuhun oglu
Yafasin oglu Tiirkiin navesidir.* Ola bilsin ki, Oguz/Uguz/-Buguhan xaqan
Sami xalglarinin dini kitablarinda (Zabur, Tévrat va b.) ad1 kegan Ibrahim
peygomboarin ya 6zi, ya da qardagi Aran, bolke do onlarin miasiri hesab
olunan vs adi Qurani-Karimda ds kegan Iskandar Ziilgareyndir. Oguz Ata
ya da Iskendar Ziilgarneyn Tiirklora toxminen 5200 il bundan éncs Hanif
dinini &yratmisdir.’ Bu anlamda Oguz Xaqanin Iskendsr Ziilgarneynlo
eynilegdirilmasi daha ¢ox inandiricidir, nainki m.6. 13-7-ci asrlor arasinda
yasamasi giiman edilon Alp 9r Tongqayla.® S6zitkegon Oguz Kagan ogullar
GOy Xan, Doniz Xan, Gin Xan, Ay Xan, Ulduz Xan, Dag xanla birlikds
Boyiik Turan Imperatorlugu qurub, diinya hékmdari oldugdan sonra
dovletini onlar arasinda béliigdirmisgdiir. Bu impertaorlugun bagkendi da

! Azarbaycan folkloru. Baky, $orq-Qarb, 2005, 5.219

* satirlor, afsana ve ravayatlor. Baky, “Sarq-Qarb”, 2005, 5.37-38

? Demir, Necati (On soziin miiellifi ve tertibgi). Tiirklerin en eski destani Ulu Han Ata Bitigi.
Istanbul, Otiiken, 2018, 5.89-90

* Madotoglu Aydin. Tiirklor (tarixi ogerk). Baky, “E.L.” NP$ MMC, 2012, 5.34

* Tanrikulu Murat. Oguz Kagan destaninda gegen etnonimler ve yer adlari/ Cagdas bilimler
isiginda Oguz Kagan destani. Ankara, Kripto, 2014,5.131-132

®Yeno orada, s.136-137

14



Morv, Balx va digar saharlar gostorilmokdadir. Eyni zamanda, Oguz Xaqan
bir cox yeni soharlorin (Ganca, Siz, Qozvin) do tomalini qoymusdur.

Ancaq diger sfsanalords Oguz Kaganin deyil, Turan dovlstinin
bagcilarindan olan Alp 9r Tonqanin Azerbaycanda bir ¢ox goharlarin, o
ciimladan Gancenin, Qozvinin asasinmi qoymast haqqinda bilgiler vardir.
Firdovsiys gora, Alp Or Tonqgani iranhlar Azarbaycanin Bardo bolgasindoki
qalasinda oldirtiblar ki, bunu Tabori do yazir.” 9gor Firdovsi Ofrasiyab:
daha ¢ox m.5. VII asrde Saklarin lideri olmug Partatua ilo eynilogdirirss,
Toabari Alp 9r Tonqamn ilk ari-tirk slageleri dovriinde m.6. 13-12-ci
asrlards, Musa peygamborin zamaninda yagaya bilacayini da istisna etmir.
Biitiin hallarda Alp 9r Tonganin hanst dévrlorde yagamasindan asili
olmayaraq Azarbaycanla baghiligi haqqinda giymatli bilgilor vardir. Bu bizo
demaya asas verir ki, Azarbaycan Turan Imperiyasinin asas torkib hissasi,
hatta markazi olmusdur.

Maraqlhdir ki, Tiirkiistanda yaranmug Qaraxanli dévlsti dovriinds
yasayan Mahmud Kasgarli (XI asr) kimi Tiirk bilgini do aserinde Oguz
Kagandan deyil, yalmiz Alp Or Tongadan bahs edir ki, onun atalarini da
Qorb torafds, o ciimladon Xoazerin qorbinds, demsli eyni zamanda
Azarbaycanda aramigdir. Kaggarh asarinds Alp 9r Tonqann Slimiindon
sonra Turanllarin diigdiiyii act durumu bels anladir: “Alp er Tonga 6ldi
mii, Kéti diinya kaldi mi, Felek 6ciin aldi my, Simdi yiirek yirtilir”.® Hatta,
Iran milli dastanlarinda da aski Turan-Iran miiharibalorinin Tiirkistandan-
Orta Asiyadan ¢ox Azarbaycanda bag verdiyi naqgl olunur. Demaoli, Turan
yalmz Orta Asiya, Xorasan deyil, eyni zamanda Qafqaz vo Azorbaycan
olmugdur. Bu anlamda Turan dedikds, bezi muslliflorin yanhs olaraq yalniz
Orta Asiyani, Xorasam gostormoasi dogru deyildir. Ergonskon dastaninda
da Tturklerin sski atalar: Tirkiistana Xazar dsnizinin quzeyinden galirlor.
Bir sozlo, Dogu Tiirklori koklorini Bati teraflorde (Xazerin quzeyi vo
batisinda, ya da Qafqaz ve Béyiik Azarbaycan arazilorinda) aradig kimi,
Bat1 Tirklori ds Doguda, yoni Turkistanda, Xorasanda, Mogolustanda,
Uygurustanda aramuglar. Demoli, Turklorin Xoezor denizinin biitiin
cevrasinds hakim millat olmasi sitbhasizdir.®

Bu anlamda Azorbaycan tiirklorinin Xazarlorin davamgisi kimi
“Azarbaycan” ya da “Xazerbaycan” anlayiglarina sahib ¢ixmalan tabiidir.
Yaqut al-Homovi do Azarbaycan soziiniin kokiindski “azer” kelimasinin
“xazor” soziylo eyni monaliigindan bohs etmigdir. Tirkmen sairi

7 Taberi. Milletler ve Hitkiimdarlar Tarihi, II cild. Istanbul, MEB yayinlari, 1991, 5.649, 731-
745
$ Kaggarli Mahmud. Divanii Lugat-it Tiirk. Konya, Egitim Kitabevi, 2012, 5.49
? Karatay Osman. Oguz Hanin kimlii ve tarihi kisiligi tizerine// Cagdas bilimler isiginda
Oguz Kagan destani. Ankara, Kripto, 2014, 5.24-25

1§



Nurmshammod 9ndalip “Oguznama” asarinde Azarbaycam Xszorbeycan
kimi qalems vermigdir.'® Tiirkmanlarin Koroglusu da 6ziinii xazarbeycanli
adlandirir.”! Tirkmonistan tiirkmoanleri indinin 6ziinde do Xazarbecan,
Xazarbaycan ifadslarini isladirlor ki,'? biitiin zamanlarda azar (as ar) v
xozar (kas/qaz/ xaz ar) sdzleri eyni monani, oguzlugu, tirkliyd ve
turanlilig: ifads etmigdir.

XIX-XX asrlorda Azarbaycan Tirkgiliyi ideyas: qodar Turangiliq
ideyasin1 an ¢ox miidafis edanlor Azarbaycan Turk aydinlart olmugdur.
Azarbaycan Tiirk aydinlar1 (A.A.Bakixanov, H.Zardabi, O.Hiiseynzads,
9.Cannoti, 9.Miiznib, Y.V.Comanzaminli, M.9.Rasulzads va b.) Tiirkgii-
liklo yanast Turan¢iigi da miidafis edsrken onun biitiin sahalorde dar
monada anlagilmamasina asas tutmuglar. Masalon, 9li boy Hiiseynzado
“Tirklor kimdir vo kimlorden ibaratdir” (1905) asarinda Tiirkgiiliikdon
daha ¢ox Turancihigr 6na ¢okmis, “Turan xalglar”, “Turan dilleri”, “Turan
irqi” nozeriyyesini miidafis etmigdir."® Birbasa olmasa da, Hiuseynzado
miistogim gokilde Turan ellorinds yasayan millstlorin yerli olmas:
nazoariyyasini miidafio etmis, buna uygun olaraq da Tirklorin Arilordon
onco sami xalqlariyla miinasibatlorine diqqati ¢okmisdir.'* Samilordan
sonra tiirklorin daha ¢ox miinasibstds oldugu ise iranlilar olmusdur. O,
“Siyasoti-Fiirusat” asorinda do yazirdi ki, Manug¢ohr, Nuzar vo Ofrasiyab
(Astiyaq) Turan ya da Midiya padsahlan olduglari halda, Kirlar, Daralar,
Kambizlor iso Iran hékmdarlar1 olublar.'s Eyni miiddealari XX osrin
avvallerinds bu va ya bagqa formada N.Marr, M.O.Rasulzads, M.H.Baharli
vo bagqalar1 da dastoklomislor.

Hazirda diinyada bir ¢ox xalqlarin falsafasinden vs filosoflarindan
bahs edildiyi halda, “Ttirk falsofesi” ilo “Ttirk filosofu” anlayislarina nadir
hallarda rast galmok miimkiindiir. Butévlikds ise “Tiirk falsofasi” ve “Tiirk
filosofu” anlayiglarinin  diinya folsafasinds, diinya folsofo tarixindo
oziinamexsus bir yeri olmasi fikrini séylomak ¢ox ¢atindir. On yaxsi halda
Tiirk diisiincasi Tudaizm, Buddizm, Zsrdiistizm, Xristianlgq, Islamliq kimi
dini-falsofi tolimlorin, madaniyyatlorin miisyyen bir torkib hissasi kimi
verilorak, onun miistaqil varlhigindan iss gatiyyon bshs olunmur. Masalen,
Hind falsofi tolimi buddizms, Cin folsafi talimi konfusiliys, Yunan falsofi
tolimi  kosmologiyaya, Iran/Fars falsafi talimi zordigtliys tirk bilgslerin

10 9ndolib Nurmshammad. Oguznama. Baky, “Ulu”, 2010, .44

! Agasioglu F.Azor xalqr.Segmo yazilar. Baky,“Agridag”, 2000, .40

12 Agasioglu Firudin. Azarbaycan Tiirklorinin Islamagadar tarixi. IIT Bitik: Azarbaycanda
qurulan gadim dévlstlor. Bak, “Agridag”, 2014, 5.370

13 Hiiseynzada 9li bay. Tiirklar kimdir va kimlorden ibaratdir. Baki, Miitarcim, 1997, s. 210-
238

*Yeno orada, s. 225

!5 Hiiseynzada 9li bay. Siyasati-Fiirusat. Baki, Elm, 1994, s. 66

16



hor hansi slavelarinin, sarhlarinin olmasi haqqinda bilgilor verildiyi halda,
mistaqil bir Tirk dini-folsofi telimin adi ¢ekilmemisdir. Bizcs, “Turk
falsatasi”, “Tirk filosofu” anlayiglarinin diinya falsafasine ya da diinya
faolsofo tarixine daxil olmamasina asas sobab da, ancaq homin dini-folsofi
talimlorin torkib hissesi kimi gostarilmasi olmusdur. Mahz bunun natics
olarag, an yaxst halda ilk Tiirk filosoflarinin (Mahammad Farabi va b.)
adlar1 Orta asrlards ¢akilir ki, onlarin 6zlari da asasan Islam madaniyystinin
ya da arabdilli falsafonin niimayeandalari kimi qolama verilirlor.

Bu anlamda hesab edirik ki, gadim dovr Tiirk bilgalsrindan biri
Oguz Ata olmugdur. Tirk-Azarbaycan etnoqonik miflarinds gostorilir ki,
Uguz-Oguz Tanrim gabul etmayon atasina qars1 ¢ixmig v yer iziinds tok
tanricihgl — GOy Tanriya inami yaymugdir.’® 9slinds Uguzun/Oguzun diger
bir adinin Buga/ Okiiz/Okuz xan olmasi da bunu tasdiq edir. Oguz
dastanina goéro do ilk Turk hékmdarlarindan biri olan Buguhan tok
Tanrigihq dinini tasis etmigdi."”

“Oguz Kagan” dastanina gor, tirklor hamisa tok Tanriya ya da
Goy Tanriya inanmug, ¢oxallahli olmamiglar. $amanizm va Manigilik kimi
diger Uzaq Dogu kokenli dinlor iss Turklor arasinda kicik ztimralor
xaricinde he¢ bir zaman yayginlq qazanmamigdir.'® F.Agasioglu yazir:
“Ozlarini tabiatin yavrusu sayan tiirklar, 6zallikls bozqur tiirklari har bir tabii
varligin yiyasi olduguna inamr, onlara 6z qamlar vasitasilo minasibat
bildirir, ancaq biitiin varligin yaradicisi kimi bir Tannya (Tengri)
tapinirdilar. Sumerlorin do dinqir dediyi bu teonim ham Tanrini, ham do
onun simvolu olan G&yii (saman1) bildirirdi”.! Emin al-Razi, Ibn Fadlan
kimi muialliflors gora do, Tiirklar, o ciimladen xazarlor, bulqarlar bir Tanriya
tapinirdilar.2

Cox giiman ki, tirklorde Tanri, Tanngilq ideyas: ya da folsafosi
formalagana godar mifik-dini tefokkirtn balli inkigaf dévrlorinden
ke¢migdir. Hor halda Tann ideyasinin misyyen tokamiil prosesinin
mohsulu olmasi artiq ¢oxlarinda giibhe dogurmur. Bu anlamda Tanriciliq
falsafasi Tiirk dini-mifik tafakkiirtiniin yekun naticasidir. Akademik Nizami
Coforov yazir: “Tanrigillq dinyagéristiniin miayyonlosmoasi ilo ona
qgadorki biitin etnik-ideoloji idrak formalari tanrigilifa tabe olur, mifologiya
bundan sonra mohz bu mitkemmol diinyagoriisiiniin (tanrigiligin)

16 Jsatirlar, afsana ve ravayetlor. Baky, “Sorq-Qarb”, 2005, 5.37

17 Ulken, Hilmi Ziya. Tiirk tefekkiir tarihi. Istanbul: Yap1 Kredi Yayinlari, 2013, s.42

'8 Tanrikulu Murat. Oguz Kagan destaninda gegen etnonimler ve yer adlar1/ Cagdas bilimler
isiginda Oguz Kagan destani. Ankara, Kripto, 2014,s.153

1 Agasioglu Firudin. Azarbaycan Tiirklorinin Islamaqadar tarixi. IIT Bitik: Azarbaycanda
qurulan gadim dévlstlar. Baky, “Agridag”, 2014, 5.469-470

2 [bn Fadlan seyahetnamesi. Istanbul, 1975, 5.31

17



“montiqi” ils yasayir, onu tamamlayir vo qadim tiirk comiyyatinda kiitlavi
diisiincadan forqli olaraq, “professional” diisiinca (yuxari silkin, comiyyatin
yitksok tobaqalerinin diisiincasi) daha cox tanrigihiga asaslanir”*' Onun
fikrina gors, Tanr1 — goylor alomi ila baglidir, lakin Tiirkiin yagadigi torpagin
da, comiyyatin da, gebilonin ds taleyini Tanr1 mitayyanlogdirir: “9gar Tann
istamasa, kimsa Tiirk comiyyatinin hokmdar1 (kagani) ola bilmaz. Ona
gora da tirklorde hokmdar kultu méveud olmus, hotta tanrigihigin
tonazziilindon sonra da yagamigdir” >

Tanrigiliq telimins gérs Tiirk xalglar: arasinda Gok Tanr1ve Yagiz
yer arasinda orta diinya var ki, buras1 adamin yaradildigi ve insanlarin
yasadiqlart alomdir. Tanrigiq toliminde Tanrimin insam yox yerdan
yaratmasi deyil, daima onunla birlikds var olmasi ideyas: var. Yoni hamigo
Tanriyla (gdron) birlikda su (gdriilon-Insanin ilk sokli) da var olub. Tann
sonra avvalcadan sokli olan Insani su vasitasilo var etdi. Demali, Tanr
insam1 yoxdan var etmomigdir. 9slinds avvalcadan var olana sokil vermisdi.
Amma Xristianliq (kreationizm) va Islam (xilgatgilik) dinlarina gérs Allah
insam1 yox yerdon var etmisdir. Turan-Tirk distincasinds xatun da Yerlik
xanin bir pargasi deyildir. O, Qara xan tarafindan ayrica yaradilmig olub Yer
Xatun ismiyls Yerlik Xana aks bir qiivvet tagkil edor.?®

Tirk hikmotinds, alomin nizami erkok va disi prinsiplor arasindaka
ahongdon dogdugu tgin Xaqanin qargisinda Xatun, ailods erkoyin
qarsisinda qadin 6zal bir mévqgeys sahibdir. 6-c1 asrds Sasanlar hokmdart
Ongiirivanin vaziri Bozorgmihr bin el-Baxtikan torafinden aski fars dilindo
gelome alinmig, 9-cu asrds iss farscdan srabeayo torciime olunmusg “Ulu
Xan Ata Bitiyi”nds goririik ki, kisi va qadin ayn-ayrlqida yaradilib. Sadacs,
Kara Dag adlanan bir magarada dérd iinsiiriin (od, su, hava va torpaq)
birlagmasi naticasinds yaranan Ulu Xan Ata daha giicli, ondan 40 il sonra
yaranan Ulu Ay Ana iss bir qader giicsiiz, mitkommol olmayan gakilds 6z-
ozliiylindan ortaya ¢ixmugdir.*

Umumiyyetls, Turan-Tiirk hikmotinde “yaradilis” 6rnaklorina
yalmz “Oguznama’lor deyil, eyni zamanda “Kitabi-Dads Qorqud”, Orxon
kitabalari va qadim Tiirk asarlarinda rast gala bilirik. Hilmi Ziya Ulken yazir
ki, Tirk hikmotino gors, alom iki zidd qiivvatin arasindaki ahangden
dogmusdur. Insanlarin saadati, diinya connatlari vo millatlar arasindaki
siilh, bu ahangin davamina baghdur. Ictimai martabalarin birbirins hérmati,
ziimralar arasindaki uygunlugda yena eyni nizamin asaridir. Ulkena gors,

! Caforov Nizami. Azarbaycangiinashin asaslar1. Baki: Pedaqogika, 2005, 5.56

22 Yens orada, 5.56

* Tirk xalglar1 adobiyyati. Qodim d6vr. Baki: Casioglu- Az.Atatiirk Markazi, 2006, s.21

% Demir, Necati (On séziin miiellifi ve tertibgi). Tiirklerin en eski destani Ulu Han Ata
Bitigi. Istanbul, Otiiken, 2018, 5.88-89

18



bu nizamin pozulmasi insanin hayat ve ruhundaki ahangi pozacag kimi;
oksina insanin darin ahanginin pozulmasi da bu nizami sarsida bilir: “Belaca
varlqla insan arasinda Tiirk hikmatina gora qarsilgl bir baghlq, adaton bir
vahdat yaradir. O suratla ki na varlq insana, na insan varhiga tabe olmayib amoli
hayatin asasi bunlarin vahdatindan asili olan ahangdadir. Masud olmaq tigiin bu
vahdata uygun yasamaq lazimdir. Faqat ona itast etmak yunan hikmatinda
oldugu kimi alomin miiqaddar va dayismaz martabalarina boyun aymak, ona
zidd galon arzular: 6ldiirmak deyildir. Ciinki Tiirk kosmologiyasinda alamin
ugurumlara ayrilmis moartabalori yoxdur. Ancaq birbirinin ziddi olmasina
ragmon yena birbirini tamamlayan va belaca insanlara dorinliya varmagq
icarisinda “taraqqi” imkam veran iki prinsip vardir. dvvalca gordiiyiimiiz kimi
bu prinsiplardan biri mitkammoalliyin, saklin, siikiinun va yaxinlagmanin timsal
olan “Goy Tanrdwr. O, biitin insanlarin hadafi, son qayasi, yani birbasa
“mafkura”dir. Digari insanlarm igindan ¢ixdiglart va yena icina dondiiklori
torpaq; arzular, iimidlar, ehtirasi va iztirablari, nahayatsiz bir sovq va hamlanin
timsalt olan “Asra Yer”dir. O da, biitiin insanlarin qaynag, qidratlarinin
qaynagy, 6zlarina mafkuraya dogru atilma s6vq va hararatini veran manba, yoni
birbasa sakilda saniyyatdir. Bu iki prinsip birbiriyla catismaq va ya birbirina yads
alomlor halinda qalmaq bels dursun, aksina nahayatsiz istiyaqlarmdan dolay:
ancaq vahdat halina goldiklori zaman varlq va insamn ahangini viicuda
gatirirlar. Halbuki yunan hikmatinds tabiatin martabalari birbirina yad oldugu
kimi; Iran hikmatinda da yaxsihq va pislik soklinda tacalli edan edan iki zidd

qiivvat insanin vicdaminda bir miicadila sohnasi bulur”?*

Qadim Tiirk diisiincasi, Tiirk diinyagériisii Tanrigihq (Goy
Tanr) folsafosiyls baghdir ki, onun da Sami, Yunan, Cin, Hind-Iran, Misir
falsafalorindan daha dnce var olmasina gatiyyen siibhs etmirik. Hor halda
Turan-Tiirk uluslarindan hesab olunan, e.a. IV minillikds Ikicayarasinda
moévcud  olmug  Sumer sivilizasiyasimin - varligi  da Turan/Tirk
kosmoqoniyasinin Iran, Cin, Hind, Misir kosmogqoniyalarindan
qadimliyins dalalst edir. Sumerlards va digar Turani qévmlards goriinan
Goy Tanri dininin (G&y Tanr va Asra-Yagiz Yer ikiliyi) diger dinlarden
daha aski olmas, tistalik onlara tasir gostormasi yavag-yavas diinya elminds
ds gabul olunmaqdadir.?® Eyni zamanda Tiirklorin Sumerlordan 6nco vo
Sumerlar dévriindan indiys qadar siiurlarinda yasatdiglart “Ana haqqi -
Tanrihaqqr”, “Tanrihaqqi”, “Géy haqqr”, “Suhaqqr”, “Torpaq haqq1”, “Yer
haqq1”, “Giinas haqq1” anlayslary, elacs ds ailods ataya, agsaqqala hormot,
ailo torasi, el torasi Tanriciliq folsafasiyle six gokilda baglidir.?”

% Ulken, Hilmi Ziya. Tiirk tefekkiir tarihi. Istanbul: Yap: Kredi Yaynlari, 2013,5.52-53

26 Qlokbarli Faiq. Turan sivilizasiyasina girig: Turan mafkurasi vo Tanriciliq. Baky, “Elm vo
tohsil”, 2021, 5.53

7 Rohimoglu Arif. Tanricihq. Baky, “Elm ve Tahsil” nagriyyats, 2024, 5.176-185

19



Tanrigiliq ideyas: Sumerlars gador méveud olmus, Tiirk soylu ya
da Turklorlo bagqa bir xalqin qaynayib qarigmasi olan Sumerlor do bu
folsafoni m.6. IV-III minilliklorde davam etdirmiglor. Hor halda Tanriya
“Dingir” deyan Sumerlorls, Tanriya “Cingir baba”,* yani Tanr1 baba deysn
aski Azarbaycan tiirklori arasinda yalniz dil gohumlugu deyil, dini-manavi
eynilik de disiindiricudir. Prototirk Subarlar iss Tanriya Tenger
demiglor?® Tiurklorin bag tanri Tenqri/Dingirlo yanasi Turan, Turkan,
Tork, Turuk, Aras, Baba, Asar, Kuer, Qut, Qasqay, Giinas kimi iys adlar1 da
olmusdur.*® Umumilikds, “Tann” ilo “Géy Tanr” kelimalori Tiirk
xalglarinda miixtalif gokillorde (dingir, tenqri, tanry, tari, tengri vo b.)
soslonsa do mahiyyet birdir. Turkiyo vo Azorbaycan ttrklari bag tannya
Tanry, altaylar ve sorlar tenqri, xaqaslar tiqir, sumerlsr dingir, yakutlar
tanqara adlandirmiglar.®

Tanrinin sinonimi olan Dingir s6ziins, “Dingir Rusage” saklinds
Urartu mixiyazili kitablarinda rast galirik. G6rtiniir, “Dinqgir Rusage” Tanri
Rusanin ya da Tanrt Uruzun 6vladlari anlamindadir3® Diger torafden
Urartu ¢arlarinin adi olan Rusa adi Uruz gaklinds Tanri adina sinonim kimi
eynilasdirilmoakls yanasy, o da iddia olunur ki, Uruz m.5. I minillikds etrusk
tayfa ittifaqinin sevgi va incosanat tanrisy, Turan iss ilahasi idi.?®

Tiirk ve Tanr sézlorinda ds yaxinlq, dogmaliq vardir. “Avesta”da
adi ke¢on turanli Dureketay Turuqtaydir ki, onu da Tengqritay/ Tagritalyla
eynilegdirmok miimkiindiir.3* Tenqri, Tanrt ve Tiirtik sozlsrinin dogmahg:
Tirk soxs adlarinda da 6z aksini tapmugdr.

XI asrde Mahmud Kaggarh “Tanr” soziint Allah anlayisiin
sinonumi kimi vermigdir. Sadacs, o bir miisalman kimi artiq tiirklorin géy
tztine tanr1 demasini kafirlik hesab etmigdir.3® Biitiin hallarda Kaggarh Tiirk
xalglarinin Islamagadarki dini inanclarina daha gox hérmatla yanagmigdir.3

Akademik Ziya Binyadov “Tann” vo “Goéy Tanr1” anlayislar ilo

2 Agasioglu Firudin. Azarbaycan Tiirklorinin Islamaqador tarixi. II Bitik: Tarixi cografiya.
Baki, “Agridag”, 2014, 5.150

?» Agasioglu Firudin. Azarbaycan Tiirklorinin Islamaqader tarixi. I Bitik: Azarbaycanda
qurulan gadim dévlstlor. Baky, “Agridag”, 2014, s.153

%0 Yeno orada, s.118,121

%! Azarbaycan mifoloji matnlori. Baki, Elm, 1988,5.52

32 Cafarsoy Ilhami. Iber vo Hay folklorunda tiirk mifik tafokkiiriiniin izleri. Baks, “Xazar
univer.,”, 2006, s.24

3 Marr N.Y. Istar. Yafeticeskiy sbornik. vip.V, Leningrad, 1927, 5.122-124

3 Agasioglu Firudin. Azarbaycan Tiirklorinin Islamaqador tarixi. II Bitik: Tarixi cografiya.
Baki, “Agridag”, 2014, 5.326

3 Kaggarh Mahmud. Divanii Lugat-It Tiirk. Konya, Egitim Kitabevi, 2012, s.484

3 Yens orada, s.15-16

20



bagli yazird: ki, bugiinkii Orta Asiya Tiirk sivelorinin oksariyystinds Tenqri
“Tanr1” vo “GOy” moanalarin ifada edir. Ona gora Tiirkiys tiirkcasindo iso
bu s6z (oldugca gadimlosmis) yalmz “Allah” moenasinda islonmisdir:
“Orxon-Yenisey kitabalorinds Tenqri daim ilahi bir qiidrat kimi gostarilir:
onun iradasi ils kaan (xaqan, hékmdar) iqtidara galir va soxsan bu hékmdar
Tengri kimi vo Tenqri dogumludur vo Tengqri torafindon yaradilmigdur.
Tengqri Turk xalqini qoruyur, onun milli varlig, daimliyini tamin edir vo
tirk baylarinin diigmon tizorinda galaba ¢almalarim dastaklayir. Bu sifatils,
xiisusan tiirklorin hamisi olaraq Ttirk Tengrisi adlanir”.3”

Akademik Nizami Coaforova goérs, “Oguz Kagan” dastanindan
baglayaraq son oguznamolora gader
gozdan kegirilmis miixtolif xarakterli matnlor demaya asas verir ki,
onlar poetik struktur etibarile biri digarinin birbaga davami olsa da, ideya-
mozmunca ti¢ dovri shats edir:

1) Tiirk tannigihg dovrii (e.o. I minilliyin sonlarindan, b.e.
I minilliyin avvallarina qadar);

2) Tiirk tanrigiligmin miisalmanlq iddialari dévrii (I minilliyin avv
allarindan orta astlarin sonlarina gador);

3 Tiirk etnosunun miistaqil Tiirk xalglarina ayrilmasindan sonraki
“qarisiq” dévr (orta asrlarin sonlarindan sonraki dovr). 38

Hesab edirik ki, Oguz Ata T'Llrk xalglan arasinda avvllor méveud olmus, ancaq sonralar

miixtolif
sebablorden unudulmaga baglamig Tanrigiliq telimini “Géy Tanrt”, “Goy
Tanrigiliq” kimi yeniden barpa etmisdir. ™" “Oguz Kagan” dastani vo
“Oguznama’lordan, xisusils do uygur “Oguznams”sindan balli olur ki,
Oguz Ata diinyaya goldiyi dovrde Tiirk xalqlari arasinda tok Tanricihq
sistemi pozulmus, tiirklor kafirliys tiz tutmuglar. Oguz Ata iss bagda atas:
Qara xan vo amileri olmagla Tanncilqidan uzaqlagmug “kafir’lers qars
miibarize apararaq onlar tizarinds qalebs alde ederk “Goy Tanrt” dinini
tosis etmigdir.®

Bubaximdan Oguz Atadan 6nca Tanrigiliq teliminin olmasy, ancaq
zamanla unudulmus, pozulmus Tanrgihgin Oguz Ata torofinden “Goy
Tanrigiliq”, “Goy Tanr” kimi barpa olunmasi ¢ox inandiricidir.

Boyiik Tiirk miitafokkiri 9li bay Hiiseynzads yazir ki, samanizmls
(Qamlig-Maglarin talimi) yanas: tiirklorin asas dini-folsafi tolimi “Géy
Tanr1” olmugdur. Bszi gamanlarin yanhs amoallori naticasinds “samanizm”
biitparastliys ¢evrilss da, ancaq “saman” biitparastliyi uzun siirmamis vo

3 Blinyadov Z.M. Dinlar, torigatlor, mazhabler. Baky, $arq-Qarb, 2007,5.263

38 Caforov N. “Oguznamoloer”ds Tiirk tanrigiiginin miisolmanhq iddialari. 9dobiyyat qazeti.

-2024.- 6 aprel, N°11-12.- 5. 32-33.

%9 Rasidoddin, F. Oguznamo. Baki: Azarbaycan Milli Ensiklopediyasi NPB, 2003,5.18-19
21



Goy Tanrigihq dini yaranmugdir: “Faqat su teaddiid ilaha ils barabar Tiirk
oguzlarda vahdaniyyati-rabbaniyys fikrins bir meyil bulunduguna sahibiis-
soma monasina galon va ilahiililahs olmasi méhtamil olan “Tanr1”, yoni Gog
Tanri vs yaxud sadacs “Gog” denilon Allaha dalalot ediyor. Qodim ttrklorin
ruha etiqadlar1 var idi. Orxon abidasins géra ruh bir qus saklinds tasavviir
olunuyordu. Movtay: dafn etmak adsti doxi talibi-diqqatdir”.*

Tanngihg Azerbaycan xalququn on  gadim  dini-mifoloji
talimlarindan biri sayan taninmig mifoloq alim Mirali Seyidova gora, qodim
tiirklorin su, od, agac, torpaq, yer, giinas, miixtalif ronglor (ag, gdy, qara,
qirmuzy, sar1) hagqinda éziinamoxsus inanclari olmugdur. Biitiin bunlari,
coxillik tadgiqatlarinin naticasi olaraq agkar edan M.Seyidov hesab edir ki,
godim tirklor arasinda “Go6y-Tanr”ya inam tosadifon yaranmamigdur:
“Tiirkdilli xalglarda G6y—tanri sayilirmis. Hor sey onun iradasins tabe imis.
Buna gora do tanri—Goy sonralar tanri—allah anlamini da almigdir. Ballidir
ki, tanri ilkin goy—soma demak imis. Goytin—tanrinin bag tanri sayilmasi
asas vermigdir ki, onun rangi do miiqaddas sayilsin”.*' M.Seyidov yazir ki,
godim tirklords “Goy-Tann” ideyasi o qador giicli olmugdur ki, onlar
xaqant goy kimi goyds dogulmus tosavviir etmiglor. Hatta hunlar 6z uluy,
acdad babalar1 Metenin oglunu “tanrinin oglu”, onu “Yer vo Goy”don do-
gulmus, Gunasls, Ay torafinden momur edilmis saymuglar.*> Demoli, aski
tiirklora gora xaqan1 GOy Tanri teyin edirdi, yaxud da xaqan Gy Tanrinin
yer Uzarinds elgisi idi. 9ski tiirklorin inaminda “Goy” hom da yiiksaklik,
genislik, ucaliq monasim dasimis, 6z oksini aila vo dévlat qurlusunda da
tapmigdir.

Voli Hobiboglu da Azarbaycan tiirklarinin qadim inanclarinda tan-
rigihigin xisusi yer tutdugunu qeyd ederak yazir ki, qadim tiirklarin, o
ctimlodan Azarbaycan tirklarinin mifoloji diinyagorisiinds Yer vo Goyiin
ayrimasi Tanriyla baghdir: “Bu da onu gostorir ki, qadim tiirkdilli xalglar
arasinda tokallahhihq inami ¢ox giicli olmugdur. Mahz buna gors do tirk
xalqlarinin bir ¢oxunda hayatin, kainatin yaradiligi anlayiginin 6zt Tanr,

Allahla slagalondirilir” #3

Agayar Siikiirov da tiirklarin aski inamlari arasinda tanrigiligin asas
yer tutmasina amindir: “Qadim tiirk mifologiyasinin allahlar panteonunda
birinci — markazi yeri tenqri-tanri tutur. Tenqri, yaxud ¢ox vaxt deyildiyi kimi,
Goy Tanrt qadim tiirklorin “asil dini gercak inam basladiklori”dir. Bu, biitiin
qadim tiirklarin ana kultu idi. Qadim tiirklar ticiin Giinag, Ay va Ulduzlar Tanr
deyil, sadaca ¢ox aziz varlglar idilar. Tanri isa kainata hakim olan biitiin goy

“Hiiseynzads 9. Se¢ilmis asarlori. Baky, $orq-Quarb, 2007, s. 64

*# Seyidov, M. Azarbaycan xalqinin soykékiinii diigiinarken. Baki: Azarnagr, 1989, s.164
42 Yeno orada, s.168

43 Hobiboglu, V. Qadim tiirklorin diinyagoriisii. Baki: “Qartal”, 1996, 5.80

22



iizii idi”** O qeyd edir ki, gadim tiirklorin allahlar1 panteonunda bag Allah
GOy Tanr hesab olunmugdur. A.Siikiirova gérs, gedim tiirklords “Goy
Tanr1” ideyasina agagidakalar aid idi: 1) g8y isars; 2) yaradici funksiya; 3)
hamilik funksiyas;; 4) insan taleyini miiayyanlosdiran funksiya; S)
cazalandiric funksiya; 6) kisi baglangict ils slaga funksiyast.*s

Falsafa elmlori doktoru Ziimriid Quluzads yazir ki, Allah haqqinda
oguzlarin tesavviirleri, ortodoksal Islamdaki tesavviirlorden forglidir ve
onlarda Islamdan éncaki Tiirk xalglar: dini tasavviirlorinin iinsiirlori genis
yer tutur: “Oguzlarn tosovviirlorinds Allah tokdir, qiidratlidir, marhamat,
kémok, var-dovlst v 6liim Onun ixtiyarindadir. Allah uca géydadir. O, heg

bir seylo miiqayise olunmayandir; “biitiin diinyalarin yaradicisidir™.*

2003-cti ilde nagr olunan “Azsrbaycan Respublikasmin dévlet
romzlori” kitabinda yazilir ki, Azarbaycan bayraginda 6z aksini tapmig mavi
(gdy) rong qadim tiirklords mévcud olmus dini inanc — Tanrigiliq dini ile
baghdir: “Qadim tiirklor Tanrrya (Allaha) “Géy Tanr” deys miiraciat
edirdilor. Onlarin inancina gors, goy (mavi) sézii ssmanin rangini bildirdiyi
{icin miiqaddas sayilirdi. Buna gora da, goy (mavi) rong miigaddas géyiin
oldugu kimi, ham da Tanrinin (Allahin) simvolu idi. Bir asyan1 géy (mavi)
boya ilo ranglomak, yaxud hamin sézls yanagt islotmak (“Géy Tanri”
ifadasinda oldugu kimi) aski tiirk mifik diisiincasine géra, miiqaddas, qutsal
sayllird”# Bu kitabda yazirlar ki, gdy (mavi) rengin tiirk varliginin,
tirkliyiin simvolu kimi orta asrlords vo miiasir dovrds bir sira tiirksoylu
dovlatlorin bayraglarinda sks olunmasi, aski tirklordoki qadim inancin
saxlanmasi kimi yozulmalidir: “Demoli, mavi rong aski tiirk inanclan ila
bagl olaraq tirkliytin romzi, simvolu kimi Azarbaycan bayragina daxil
edilmis, XX oasrin ovvellorinds milli teraqqi ve milli istiglalin siyasi
doktrinas1 olan “tiirklosmok, miuasirlosmok, islamlagsmaq” ideoloji
modelinin bir istiqgamatini simvollagdirmigdir”* Bizo do elo golir ki,
tiirkgiiliiylin simvolu olan gdy (mavi) boya, eyni zamanda tanrigihigin
romzidir. GOy boya tiirkgiliiyii oks etdirdiyi gadar do, tanrigiligs — tokallah-
liig da ifads edir. Bu anlamda tiirkciliik tanrigihq, yoni tok olan Allaha
inam demakdir. Demsli, islamda yagil boya, tanrigiliqda ise goy boya tok
olan Allahi aks etdirir vo har ikisinds dini-folsafi mana vardir. Bu baximdan
tirklorin tanrigiligdan sonra islama tapinmalarii baga diismak ¢otin

deyildir.

*+ Siikiirov, A. Mifologiya. VI kitab//Qadim tiirk mifologiyast. Baky, Elm, 1997, s.24

4 Yeno orada, 5.25-26

* Quluzads Ziimriid. XI-X11 asrlorde Azarbaycan folsafosi // Azarbaycan falsafo tarixi. I cild.
Bak: “Elm”, 2014, 5.181

# Mardanov, M. vo Quliyev, 9. Azarbaycan Respublikasinun dévlot romzlari. Baki: Cagiogly,
2003,5.80

4 Yeno orada, .81

23



Seyfoddin Rzasoya gors, Oguz mifologiyasinda kosmos 6z yasam
impulslarin1 xaosdan alir: kosmosla xaos arasinda 6ziintiyaratmanin
miirakkab sinergetik strukturunu nazards tutan dimamik alaqa sistemi var.
O, yazir: “Kosmosu tamsil edon fordin xaosla istonilon slaqasinin vasitasi,
tsulu vo funksional mexanizmi inisiasiya rituallarina miincar olunur.
Demok, oguz xaosunun barpasinin obyektinds moahz ritual mokani vo onun
struktur elementlori  durmalidir... Bu istigamatds apardigimiz
eksperimentlords dord asas natico slda etmisik: birincisi, oguz mifoloji
diisiincasinds xaos ayrica diinya gaklinds tasevviir olunmus vo “yalanc
diinya” adlanmigdir; ikincisi, “yalan” va “yalanciliq” oguz xaos modelinin
uygun olaraq ssas prinsip ve davramig formulunu togkil edir; “deli”
(semantemi) vo “dalilik” (statusu) biitiin hallarda har hans: sakilde xaosla
ritual bagliigin isars vahidloridir; dordinciisti, oguzlarm “kigik 6liim”
adlandirdiglart”yuxu”  semantemi xaosa  girib-¢ixmanin  mediativ
mexanizmidir.#

Miuollifi balli olmayan “Oguz Kagan” dastan1 va goadim
“Oguznama”lor aslinde Oguz Atanin 6zii ils birbaga bagh olub, onun
dinyagérisintn aksidir. Yaxud da ilk “Oguznama”lori midriklarin bagcisi,
masalon Ulu Tiiriik (Ulug Turuk) galoma almuigdir. Aybak Davadarinin
“Oguznams” haqqinda yazdigy asagidaks fikirlor qadim “Oguznamos” ilo
baghdur: “Tiirklards ¢ox 6namli bir kitab daha vardir. Bu kitaba tiirklar ¢ox
dayor veritlor vo aldan-slo dolagdi-rirlar. Adi Oguznamadir. Bu kitabin
i¢inds Oguzun giinliik yasamy, ilk kagan olusu, adini ve namini Oguz olaraq
alig1 anladilmigdir...” 50

Qadim “Oguznama”lerdon biri uygur “Oguznamoa”sidir. Uygur
“Oguznama”si digar “Oguznama”lordan forqli olaraq gox ciizi sokildo Islam
dininin tasirine moruz qalmigdir. 3!

Uygur “Oguznams”sinds Oguzun diinyaya galmosi belo yazilir:
... kene kunlerden bir kun Ay kagan nunq
GOzt yarib butadr erkek ogul togurdi.s?

Qadim, ilk “Oguznama”lor sonralar “Atalar s6zii”, “Ata sozleri”
kimi do tarixo digmigdiir. Oslinds burada qeyd olunan “Ata” anlayisi
bilgaliyi, miidrikliyi ifads edir. Stibhasiz, Tiirk tarixinds ilk bilgs atalardan
biri ya da birincisi yena ds Oguz Atadur.

* Rzasoy Seyfoddin. Oguz mifologiyasi. Baky, “Nurlan”, 2009, 5.142

% Demir, Necati (On séziin miiellifi ve tertibgi). Tiirklerin en eski destani Ulu Han Ata
Bitigi. Istanbul, Otiiken, 2018,5.77-78

$! Bayat Fiizuli. Oguznama(lor). Dade Qorqud kitabi. Ensiklopedik ligat. Baki: Ondar
nagriyyati, 2004, 5.255-274

52 Bayat Fiizuli. Oguz epik ananasi vo “Oguz Kagan” dastan. Baks, Sabah, 1993,5.110

24



Oguz Atanin diinya, hayat, 6liim, oxlaq, varliq vo digar masalslor
hagqinda baxiglarim sks etdiron “Oguznama”lorin yeni variantlari orta
asrlords geloms alinmigdir. Homin “Oguznamas”larden birinin misllifi 15-
ciasrdo Osmanlida yasamug Yazigioglu 9lidir. Osmanh padsahi II. Muradin
istayi ilo “Tavarix-i Ali Salcuq” (“Salcuglarin tarixi”) asarini galoma alan
Yazigioglu 9li bu zaman Anadolu Salcuglu Dévlatinin tarixgisi Ibn Bibinin
“Ol-Ovamiriil-Aliyys  fil-umuril-Aliyys” ve  Fozlullah  Ragideddin
Homodaninin  “Cami ot-Tovarix” adli asorlarindon, tarixi Oguz
afsanslerindan ve uygurca yazilmig “Oguznama”dan istifads etmigdir.

Yazigioglu 9li “Tovarix-i Ali Salcuq”™un Oguznams bélimiinds
Oguz Atanin diisiincalorine genis yer vermisdir. Homin kitabda yazilir:
“Oguz Kaganin téra olaraq balirlayib vesiyyat etdiyi; oxlagi movzulan
icaran, hal vo tavr anladan, ata sozlori vo hikmotli sézlor, daha 6ncs yoxdu.
Onun miibarak sézlorinden meydana goaldi. Yoni bu axlaq qaydalarmi
balirloyon sozlor, hikmatli s6zlor hal ve tavr anladan s6zlori o vesiyyat olaraq

soyladi. Bu sézlor tors halina goldi” %

“Tovarix-i Al-i Sslcuq”un Oguznams béliiminds Oguz Atanin ya
da Oguz Kaganin buyurdugu térs va yasasindan bir negasi bunlardir: “Oguz
Kagan buyurdu: Hor kim on kisilik bir toplulugu yonatabilir, alli kisilik bir
toplulugu da yonatabilir. Ists o, min bayi olmaya layiqdir. Har kim 6z evinin
diizenini diizabilir vo qurabilir, onbag1 olmaya layiqdir. Har kim min kisilik
bir toplulugu yonatabilr, tiiman bayi olmaya layiqdir. Har kim bir tiimeni
yonota bilirss boy bast olmasi uygundur. O, bir boya xan ola bilar...

Oguz Kagan buyurdu: Ug bilganin dogru buldugu sézii har yerds
soylomok gorokir. Hor kigi 6z soziinii, bagqasimin soylodiyi sozlori tg
bilgenin soyladiyi s6zlarle qarsilagdirsin. Ogor uygun diigarss onu séyloemak
olur. Ogoar 56z, ii¢ bilgonin s6zlarins tars ise o s6zi sdylomamok gorakir...

Oguz Kagan buyurdu: He¢ qusqusuz arinin yaxg: adini xatun kisi
¢ixartr. Bunun tizarine xatun kisinin da topluluglarda ve moclislordas yaxs:
adi damgilir. Yaxg1 or, yaxs: xatun kisi vesilesi ilo olunur. 9gor xatun kisi
yaramaz va pis bir qadin deyilss bels erkayinin yolsuzlugu ve tadbirsizliyi
yena ds qadindan bilinir”....5*

on moashur “Oguznams’lorin miolliflorindon biri Fozlullah
Rosiddadindir (13-14-cii asrlor). Onun “Came-at-Tovarix” adli asarinin
“Tarixi-oguzan ve tiirkan ve hekayati-cahangiri-u” adlanan ikinci foslini
tagkil edon “Oguznama” asash monbolordan biri hesab olunur. Fazlullah
Rogidaddin yazir ki, Tanrigiliq-G&y Tanri dinini Oguz xan ya da Oguz Ata

53 Demir, Necati. Tiirkliigiin Binlerce Yillik Anayasasi: Oguz Kagan Toresi (Vasiyyetleri ve
Ogiitleri). Istanbul, Otiiken, 2018,5.29
S*Yeno orada, s.33-34

25



formalagdirib vo tiirklor arasinda yayib.**  Fozlullah Residoddinin
“Oguznama”sinds Yusi Xoca ve onun oglu Qara Siiliik (Uruq Turuq) ise
Xaqana yol gdstaran va galacayi goren miidriklar idi.* Qara Siiliik Oguz
xaqanin maslshatgisi, gabilobirlosmasinin baggis: kimi an ¢atin anlarda ¢ixig
yolu tapirmus.

Eyni zamanda, Xarozmin (14-15-ci astlor), Salar Babanin (16-c1
asr), Nurmahammad 9ndalibin (18-ci asr) ¥ va bagqalarinin da galoma
aldigy, taqriban 25-0 qadar “Oguznamalar” vardir.

Akademik Isa Hoabibbayliya gora miixtalif asrlords ayri-ayr
miuolliflor tersfinden yazilmig “Oguznamas” yaradicilarimin ssas vozifasi
genis manada oguz tiirklorinin meydana ¢ixmasi, formalagmas vo inkigafi
tarixi haqqinda yayilmus rovayatlori ve tarixi melumatlari toplayib miisyyan
sistema salmaq ve Ozlorine moxsusgorhlorlo tortib etdirorok yaziya
almaqdan va yaymagqdan ibarst olmugdur.*®

Notica. Belalikls, Tiirk Ata ya da Oguz Atanin bir ya da ayri-ayri
insan olaraq ilk bilgs Atalarimizdan biri olmasi haqqinda dagiq bilgi yoxdur.
Ancaq bir ¢ox bilgilor biza demays asas verir ki, Oguz Ata vo Turk Ata
mixtalif dévrlords yagamus ayri-ayr miidrik atalarimiz ya da bilgelorimiz
olmusdur. Eyni zamanda, hor iki bilgemiz Tanrigiliq taliminds miihiim rol
oynamus atalarimiz olub, ancaq miisyyon daracads forqli baxislar sistemi
olmusdur. Mahz bu sebabdandir ki, Tiirk Atanin Tanrigiliq telimi sonralar
onun adiyla bagh olaraq “Tiirk torasi”’, Oguz Atamn Tanrigihiq tolimi iso
“Gok”, “Gok Tanr1” tolimi kimi adlanmisdir. Tosadiifi deyil ki, bu anlamda
“Tanr1” sozi “Turk”, “Oguz” sozi iso “Gok” qavramlar il eynilagdirilir.
Maraglidir ki, 6-7-ci asrlerdan etibaren oguzlar va tiirklorin eyni birliys daxil
olmasi naticasinde dini-folsafi sistemds “Gok Tanrigihq”, sosial-siyasi
sistemdo iso “Tirk budunu” anlayiglar 6z yerini tapmus, hatta bu birliyin
asasinda “Gok Turk” Xaqanh@ tesis olunmugdur. Gériiniir, buna sabab
Oguz Ata vo Tirk Atanin agag1-yuxari eyni dini-falsofi talim vo téradon ¢xig
etmasi idi ki, onlarin davameilar1 Tanrigiligin ve Tirkliyin vehdatindan
basqa bir yol gérmamiglar.

Umumiyyatls, fikrimizcs, Tiirk xalglarinin falsafi fikir tarixinda
mithiim yeri Tanrigiliq tutmus, bu dini-folsafi talimin asas niimayandalori
Tiirk Ata, Oguz Ata, Qorqud Ata, Maq Ata (Qam-Gam Ata), Xizir Ata vo
bagqalari olmuglar. Sadacs, homin bilgs atalarimizin Tanrigiligla bagl
baxiglar sistemi niive baximindan eyni ya da banzaer olsa da, ancaq
forgliliklor do olmugdur. Ona géra do Oguz Atanin diinyagérsii ile Tirk

%% Rogidoddin, F. Oguznamsa. Baki: Azarbaycan Milli Ensiklopediyasi NPB, 2003, .18

%6 Rogidaddin, F. Oguznamo. Baki: Azarnagr, 1992,5.15

57 9ndolib, Nurmohammad. Oguznams. Baky, “Ulu”, 2010, s.44

58 Habibbayli Isa. “Kitabi-Dads Qorqud”: yazili epos va ya epopeya. Baky, Elm, 2020, .97
26



Atanin diinyagoriisii (eloca da digarlori) arasinda yalniz banzarliklari deyil
forqliliklori da goriib tadqiq etmoak zaruridir. Bu banzarliyi Qorqud Ata ilo
Qam Ata arasinda da aparan tadgiqatcilar vardir. Bagqa sozle, bazi
tadqiqatcilar da Qorqud Ata il Qam Atanin eyni bilga atamizin olduguna
inandiglar1 halda, forgli diistinonler ds az deyildir.

Istifads olunmus adabiyyat

Agasioglu Firudin. Azor xalqr (Se¢ms yazilar). Baky“Agridag”,
2000

Agasioglu Firudin. Azarbaycan Tiirklorinin Islamaqadar tarixi. I
Bitik: Tarixi qaynaglar. Baky, “Agridag”, 2014

Agasioglu Firudin. Azarbaycan Tiirklorinin Islamaqador tarixi. II
Bitik: Tarixi cografiya. Baki, “Agridag”, 2014

Agasioglu Firudin. Azarbaycan Tiirklarinin Islamaqadar tarixi. II1
Bitik: Azarbaycanda qurulan qadim déovlatlor. Baky, “Agridag”, 2014

Atalar sézii. (Toplayani: 9.Hiiseynzads). Baky, Yazigy, 1985
Azarbaycan adsbiyyat tarixi. 10 cildd s, IT cild. Baks, Elm, 2020
Azarbaycan adabiyyati tarixi. 10 cildds, I cild. Baks, Elm, 2018
Azoarbaycan folkloru. Baky, $arq-Qarb, 2005

Azarbaycan mifoloji matnlari. Baky, Elm, 1988

Bayat Fiizuli. Oguz epik snanasi vo “Oguz Kagan” dastani. Baky,
Sabah, 1993

Biinyadov Ziya. Dinloar, torigatlor, mazhoblor. Baky, Sorq-Qorb,
2007

Coforov.  Nizami. “Oguznamolor’de  Tirk tanncghgmin
miisalmanlq iddialari. 9dabiyyat qazeti. - 2024.- 6 aprel, N011-12

Coforov Nizami. Azarbaycangiinashigin asaslari. Baki: Pedaqogika,
2008

Cafarsoy Ilhami. Iber va Hay folklorunda tiirk mifik tafokkiiriiniin
izlari. Baky, “Xazar univer.,”, 2006

Demir, Necati. Tirklerin en eski destani Ulu Han Ata Bitii.
Istanbul, Otiiken, 2018

Demir, Necati. Turkligiin Binlerce Yillik Anayasasi: Oguz Kagan
Téoresi (Vasiyyetleri ve Ogiitleri). Istanbul, Otiiken, 2018

Elekberli Faiq. Turan Uygarh@ma giris: Turan Mefkuresi ve
Tanricilik. 1. Kitab. Istanbul, Cinaralt: yayinlari, 2025

27



Obiilqazi Bahadir xan. $acarai-Torakima (Tirklorin soy kitabi).
Baki: Azarbaycan Milli Ensiklopediyasi, 2002

Ofzaladdin dsgar. Oguznams yaradiciligi. Baky, Elm vo tahsil, 2013

Ofzaloddin Isgar. Oguznamalar // Azarbaycan adabiyyat: tarixi.
10 cilddo, I cild. Baky, Elm, 2018

Olokborli Faiq. Turan sivilizasiyasina girig: Turan mofkurasi vo
Tanrigihq. Baky, “Elm va tohsil”, 2021

Alizada Samot (tortib¢i miiallif). Oguznama. Baky, Yazigi, 1987
Ondoalib Nurmshammad. Oguznama. Baky, “Ulu”, 2010
Isatirlar, afsans va ravayatlor. Baky, “Sarq-Qarb”, 2005

Fahrettin M.Kirzioglu. Dede Korkut Oguznameleri. Ankara,
AtatiirkKiiltiir Merkezi Yayinlari, 2000

Hobibbayli Isa. “Kitabi-Dads Qorqud”: yazili epos va ya epopeya.
Baky, Elm, 2020

Hobiboglu Vali. Qadim tiirklorin diinyagdrigii. Baki: “Qartal”,
1996

Hiiseynzadas Oli bay. Se¢ilmis asarlori. Baky, “Sorq-Qarb”, 2007
Hiiseynzads Oli bay. Siyasati-Fiirusat. Baks, “Elm”, 1994

Hiiseynzads 9li bay. Tirklor kimdir vo kimlarden ibaratdir. Baks,
Mitarcim, 1997

Ibn Fadlan seyahetnamesi. Istanbul, 1975

Karatay Osman. Oguz Hanmn kimligi ve tarihi kisiligi tizerine//
Cagdas bilimler igiginda Oguz Kagan destani. Ankara, Kripto, 2014

Kaggarli Mahmud. Divanii Lugat-It Tiirk. Konya, Egitim Kitabevi,
2012

Quluzads Zimriad. XI-XII asrlorde Azorbaycan falsofosi //
Azoarbaycan falsofo tarixi. I cild. Baki: “Elm”, 2014

Marr N.Y. Istar. Yafetigeskiy sbornik. vip.V, Leningrad, 1927

Madatoglu Aydin. Tiirklor (tarixi ogerk). Baky, “E.L.” NP$ MMC,
2012

Monzum Oguznams. Qadim tiirkcadan uygunlagdiran ve 6n s6ziin
miiallifi I.Osmanli. Bak, Uly, 2005

Mordanov, M. va Quliyev, 9. Azarbaycan Respublikasinin dovlst
ramzlari. Baki: Cagioglu, 2003

Oguznamo. Baky, Sarq-Qoarb, 2006
Oguznamolar. Islayib ¢apa hazirlayanlar: K.V.Nsrimanoglu va

28



F.Ugurlu. Baki: Baki Universiteti Nogriyyati, 1993
Rohimoglu Arif. Tanricihq. Baki, “Elm vo Toahsil” nagriyyaty, 2024

Ragideddin, F. Oguznamas. Baku: Azarbaycan  Milli
Ensiklopediyas1 NPB, 2003

Rasidaddin, F. Oguznama. Baki: Azarnasr, 1992
Rzasoy Seyfaddin. Oguz mifologiyasi. Baki, “Nurlan”, 2009

Salar Baba. Oquz ve 6vlad ve etba ve baki-ye etrak tarxi. Orijinal
tekstin 1lmu diiziicisi Z.M.Muxammedova. Asqabat, 1992 (tiirkmence)

Seyidov, M. Azarbaycan xalqnin soykékinii disiinarken. Baku:
Azarnagr, 1989

Stimer Faruk. Oguzlar. Baky, “Elm”, 1994

Siikiirov, A. Mifologiya. VI kitab//Qadim tiirk mifologiyasi. Bak,
Elm, 1997

Taberi. Milletler ve Hitkiimdarlar Tarihi, II cild. Istanbul, MEB
yayinlari, 1991, 5.649, 731-745

Tanrikulu Murat. Oguz Kagan destaninda gegen etnonimler ve yer
adlar1/ Cagdas bilimler isiginda Oguz Kagan destani. Ankara, Kripto, 2014

Tiirk xalglar1 adsbiyyati. Qadim dovr. Baki: Cagioglu- Az Atatiirk
Morkozi, 2006

Ulken, Hilmi Ziya. Tiirk tefekkiir tarihi. Istanbul: Yap1 Kredi
Yayinlari, 2013

Moscymoba A.A. TonrpmancTBo: coueTaHHe MHPOAOTHYECKHX,
PEAUTHO3HBIX U PHUACCO(PCKUX HAYAA B PEAMIHH APEBHMX TIOpKOB. baky,

“Fuyuzat”, 2023

29



I1 FOSIL
QORQUD ATANIN DUNYAGORUSU -
QORQUDCULUQ TILIMI

Giris. Tiirk xalglarinin falsafasi mahiyyat etibariyls tok Tanrigiliga
asaslanan vehdoatci, ahanggi vo monist diinyagoriis olub ki, bu falsafoni
izloyonlerdan biri ds Qorqud Ata ils bagli olan Qorqudguluq telimidir.
Basqa s6zlo, Islam dininin meydana ¢ixmasina qadorki dovrds yasamus,
hatta Islamla da baglanilmasina calisilmig béyiik Tiirk bilgalorindan biri
Azosrbaycanin  Dorbond gohorinds  diinyaya golmis Qorqud Atadir
(texminan e.o. 1-ci minilliyin avvallori). Bu baximdan Qorqud Ata ya da
Dada Qorqudun bir miidrik kimi Tanricihqdan Islama kegcid arasinda bir
kérpii rolu oynamasi sonraki dovriin mashsulu olsa da, burada distindiriicii
moaqamlar da vardir. 9gar Qorqud Atada asasan Tanricihgin (Géy Tanri)
etiqadlar;, Tiirk diinyagériisii 6z oksini tapmigdirsa, o, Islami “qabul
etmak”lo har iki diinyagoriisiin sintezindon, biitovliiyiindan ¢ixis etmigdir.
Bir sozla, Qorqud Ata Islam dinins “tapinmaq”la Tiirkiin 6z din-falsafi
dinyagoriisiindsn imtina etmamis, tok Tanricihq dini-folsaofi sisteminin
yeni bir marhslasina (Qorqudguluga) gadem qoyulmasina caligmigdir.

Ogar tanngihqdan, Qorqud Atanin tebirincs desak, uludan ulu
Tanridan damgingsa sitbhasiz, “Uludan Ulu Tanri” yalmiz Islamin,
Yohudiliyin, yaxud da Xristianligin ortaya qoydugu ilahi bir anlayis deyil.
Tann inana Samilerds, Arilords, Turan xalqlarinda va digar xalglarda da
olmusdur. O basqa moasaledir ki, Tanriya inanc moasalesinda hansi xalq onu
daha ¢ox sistemlogdirib. Qanaatimizcs, tiirklorde Tann ve Insan ideyas:
daha ¢ox diinyavilik anlaminda olub. Zatan tiirklarin bir oxlari Islam dinini
qobul etmolorine baxmayaraq, Islam dini ilo yanas: yens 6z milli hayat
torzini, milli adst-ananalorini bir sézle torslerini qoruyub saxladilar.
Tiirkliik vo islamliq bir biitiinliik tagkil etmis, Tiirkliik 6ziinds Islam dinini
va Insanhg birlagdiran bir iilkii olmugdur. Bagqa sézls, Tiirkliik Islamligla
yanas1 qardaghq, sevgi, insanliq, xeyirxahlq, odalatlik kimi baga
dustilmisdiir.

Tanrigiliga, o ciimladan bu dini-folsafi diinyagoriigiin erken orta
asrlorda Azarbaycanda vo Tirkistanda baglica qaynag: olan “Kitabi-Dada
Qorqud” eposuna Azarbaycan tarixina, odebiyyatina, madsniyyatins,
folsafosina xiisusi yer verilmoali, orta vo ali maktablarda todris olunmalidir.
Azarbaycanda dini, falsofi, sosial-siyasi fikirlerin yalmiz zordustilik ve
“Avesta”dan baglandigi hagqindaki miilahizalars artiq son qoyulmahdr.
Fikrimizca, “Avesta’n1 bolga ve bagari madaniyystinin-falsafasinin torkib

30



hissasi kimi 6yranmaklo yanasi, qadim dévrlerds Tiirk diinyagoriistini oks
etdiron boylar1 (“Alp 9r Tonga”, “Yaradilis”, “Oguz Kagan”, “Goy Tiirk”,
“Su”, “Ké¢” va b.), madani abidslari (“Oguznams”, “Giiltakin”, “Orxon-
Yenisey”, “Kitabi-Dads Qorqud” ve b.) miitloq menimsomaliyik. Artiq
Azarbaycanin ilk filosofunun Zardiist deyil, Tiirk Ata, Oguz Ata, Qorqud
Ata, Uluq Turuq, Anaxars, yaxud da bagqa bir bilgonin olmas: ideyalarim
tablig etmoliyik. Eyni zamanda, bu gin azarbaycanllarin-tiirklorin yaz
bayraminda od, su, hava va torpaga olan miinasibatin do zardustilikden
deyil, samanizm, tanrigiliq, “maglarin talimi” kimi dini-mifoloji, dini-falsafi
talimlordon gaynaqlandigini 6yrenmoliyik. Bu baximdan islamiyyatden
avvalki dévrde oguzlarin-tiirklorin, o climladan Azerbaycan tiirklorinin
maddi vo manavi hayatim oks etdiran tnsiirlor, adat-anonslor, axlag-etika,
adob-arkan normalarnn “Kitabi-Dade Qorqud”da daha aydin ifads

olunmugdur.¥

Aslinds Qorqud Ata Tanriciligdan Islama kecid iiclin tarixi
“ganc’logdirilmis tanrigi bir Atadir. Ciinki Qorqud Atanin yasadg1 zamanla
Islamin meydana galdiyi dévrlar arasinda béyiik bir zaman kasiyi var. Ancaq
taqribon bir minilik tarixde Qorqud Atanin yagmasi mimkiin olmadig
tigin demoali, burada bagqa maqamlar vardir. Bizcs, bu maqamlardan biri,
balks da birincisi Qorqud Atamin Oguzlar vo Midiya dovriinde méveud
olmus qamlar talimi ya da maglar talimi ilo baglhiligidur.

Qorqudsiinaslardan Samat 9lizads yazir ki, Qorqud Ata 6zii an
boyiik saman-kahin olub, peygambar saviyyesindadir: “Onun séztinde
xariqiilads qiivve vardir, - “alqust alqis, qarfist qargisdir”, “anist tutanda”
samanliq sehri vo sozin gici ilo Doli Qarcarn golunu qurudur.
Qshramanlara har kasin amolina, qabiliyyatina ve niyyatins gora o, ad verir.
Bir neco niimuna istisna olmagqla, adlar Islam zehniyystindon uzaqdr,
qadim Oguz z6vq ve tasavviiriiniin mehsuludur”.% Dogrudan da dastandan
molum olur ki, Tirklor-Oguzlar arasinda birinci hormatli adam, Qorqud
Ata idi. “Oguzun ol kisi tamam bilicisiydi, - na diyorss, olurdu. Qaibdon
diirlii xabar séylsrdi. Haq toala onun konliine ilham edardi.. Qorqud Ata
Oguz qovminin migkilini hall edsrdi. Har ns is olsa. Qorqud Ataya
daniginca iglomozlordi. Har na ki buyursa, gabul edarlordi; séziin tutub
tomam edorlordi...” 8!

“Kitabi-Dads Qorqud”da Tanrigiliq ve samanizmin izleri 6ziinii
daha cox biiruze vermosi tobiidir. Falsafo elmlori doktoru Ziimriid
Quluzads hesab edir ki, Qamlarin toblig etdiyi tanricihq falsefesini

% The Book of Dede Korkut, Pengvin Books, London, 1974, r.11-16.

¢ Jlizads Samat. Tarixin yenilmoaz kitabi// Kitabi-Dadom Qorqud (1999). Baki: Yeni
Nosrlor Evi, 5.8-9

¢! Kitabi-Dadem Qorqud (1999). Bak:: Yeni Nagtlor Evi, 5.30

31



oyronmok tigtin, onlarin Kitabi-Dads Qorqudda ortaya qoyduglar: folsafi
mosalelori incalomak ¢ox vacibdir: “Bunu bizden Qam (saman) oglu qgam
Bayandir xanin tirklara bagcihigy, basqa sozls, scdadlarimizin gamanizms ta-
pinmast talab edir. Digar torafdan, diinya — tobiat va insanla tiz-tizs duran
hokmii revan saman goxsiyysti etnik tiirk xarakterinds ©ziine inam,
otkomlilik, qiidrat vo casaratin olmasimi miiayyon edir desak, balke da
yanilmariq”.®* Bu baximdan Qorqud Atanin gshramanlarindan biri olan
Dali Domrulun Tanrim madh etma torzi xtisusils diqqatslayiqdir:

Ucalardan ucasan,

Kimsa bilmaz necason.

Gorklii Tanr!

Neca cahillor sani

Goyda arar,

yerda istor.

San xud mominlarin konliindasan.
Daim duran cabbar Tanri,

Bagi qalan sattar Tanr.

“Kitabi-Dads Qorqud” dastami Azerbaycanin oguz tayfalarinin
axlaqi normalar1 va manavi servatlori haqqinda parlaq bir tasavviir yaradir.
Burada san-gohrat, cosarat, motanat, diismona qarst mibarizado
qorxmazliq, dénmozlik, vetonparverlik torsnniim edilir. Osords ¢atin
moaqamlarda qarsihigh komoak, tovazokarlq, lovgaligdan uzaq olmaq kimi
cohatlar taranniim edilir. Lakin biitiin bu keyfiyyatlor dastanda asason oguz
xanlarinin v baylarinin hayati ve moaigeti timsalinda verilir. Z.Quluzads
yazir: “Kisinin bir mard kimi 6ziintitasdiqi dastana gors, onun congavarliyi
ilo baghdir. Ad qazanmagq {i¢lin o, bag kasmali, qan tokmoli, diismanin
olkasini rohimsizcasine vo amansizligla talan etmolidir. Eyni zamanda ad
qazanmaq Ug¢lin ondan xeyirxahliq vo sliagighq tolob olunur ki, bu
xiisusiyyotlor do har seydan avval qonag loyaqotlo qarsilamaq, ac
doyurmagq, ayaqyalini, paltarsizi geyindirmok, borclunu girovdan, qulu
kololikdon azad etmok kimi xiisusiyyatlorden ibaratdir”.%* Z.Quluzadays
gora, erkan orta astlords Azarbaycan shalisinin mithiim bir hissasini tagkil
edan tiirk tayfalarinin 8z dili - tiirk dili, 6z dini — tok Allaha — goys (Goy —

Tanriya) vo samanliga inam va tiirkdilli bélgaya xas olan 6z madaniyyati var

62 Kyansape 3. KoHilenTyaabHble TPOGAEMBI HCCAEAOBAHHUS COLMOKYABTYPHOTO PasBUTHS
(xonen XX - nauano XXI 8B.). w.IL. Baxy: “Texnyp”, 2009, 5.195-196

% Kitabi-Dadom Qorqud (1999). Baki: Yeni Nogtlor Evi,s.111

¢ Quluzads Ziimriid. XI-XII astlords Azarbaycan falsafesi // Azarbaycan falsafo tarixi. I cild.
Baki: “Elm”, 2014, 5.183

32



idi. %

Elmaddin Slibayzadas hesab edir ki, Azarbaycan xalqinin dini-etik
gorislori, falsofi baxig1 vo badii fikir diinyasinin mayasi, qaynag, ozilu
Sumer-Babil moadoniyyati, “Bilqgamis” dastamu ila yanasi “Dads Qorqud
kitab1” olmugdur: “Oradak: diinyavi fikirlor tarix boyu dini inamimizin,
falsafamizin, —adat-ananalorimizin, ~adabiyyatimizin, moanavi va  estetik
zovqiimiiziin ilkin gixis ndqtasi, bas xatti olubdur. Islam goriislori na qadar giiclii
aks tasir gostarsa da bu kokii, 6zayi iiza, tistalaya va itira bilmamisdir, bu ana teli
tokca islamaqadarki xalq kalaminin zirvasi olan “Dads Qorqud kitabi"nda va
lap islam madaniyyati dovriiniin dithast sayilan Nizaminin yaradicliginda
izlasak, fikrimizin dogrulugu tasdiq olunar”®.

Hesab edirik ki, Tirk-Turan hikmatinds, o ciimladan
Qorqudgulugda tale, Yunan hikmatinds oldugu kimi folakstlor gatiran
fatalist bir qidrat deyildir. Ttirk hikmotincs, taleyi diizaltmak, islah etmak
miimkiindir. Hatta, insanlarin pis niyyatlerini belo yagiya dondermoak
mikindir. Bunun izlori Dads Qorqud boylarinda agiq sokilde 6ziini
biiruzs vermakdsir (Dads Qorqudda Dirsaxan va Bugac, Dali Domrul).
Doli Domrul boyunda 6ziint varliqdan miistoqil hesab edon insanla, insam
6ziin bonzetmak isteyen varhgin miqadder qiivvati arasindaki bir
miicadiloni tesvir edir. Dali Domrul, qiidrot vo iradesinin qiiruruyla
miiqaddaraty, yani acali inkar edon va onun timsali olan Ozrayilla boy
ol¢tismok istoyon bir insandir. Amma Tirk insam taleyin 6niinds bas
aymaya macbur oldugunu anlasa da, onun ti¢iin miiqaddarat darhal miiti vo
alverigli hala galir.s”

“Tiirk xalglarinda saman Tanr ilo insanlar, heyvanlar, tobiat
arasinda bir nov vasitaci rolunu oynamigdir” - deyan, Vali Hobiboglu bu
anlamda daha sonra yazir ki, Azarbaycan, bitovlilkde Tirk xalglarinin
mifologiyasinin dyranilmasi baximindan samanizmin kéklarinin aragdirl-
masina ehtiyaci var. Onun geydins gors, samanizmin mahiyyatinin tasdiqi
gostarir ki, xtisusile tirk xalglarinda samanizmin, totemizmin ayr-ayr
tnsiirlori bu giin do muixtalif rituallarda 6ziintin qoruyub saxlamigdir.5

Taninmig alimimiz Mirsli Seyidov gsamanizmi daha darinden
tadqiq etmis, onun Qorqud Atanin falssfasi ilo bagliligini tutarl miilahizalor
stibut etmoys caligmugdir. “Qam-Saman vo onun qaynaqlarina Gmumi
baxis” aserinda tanimig mifoloq qeyd edir ki, tiirklorin, o ciimladon Azar-
baycan tirklorinin ilk dini olan qamglq-samangihqin  kokiinds,

%5 Yeno orada, s.185-186
% Jlibayzads, E. Azorbaycan xalqinin manavi madeniyyat tarixi (Islamaqadoarki dévr). Bak::
Gonclik, 1998, s.154
¢7 Kitabi-Dadem Qorqud (1999). Bak:: Yeni Nagtlor Evi, s.108-109
¢ Habiboglu, V. Qadim tiirklerin diinyagoriisii. Baki: “Qartal”, 1996,5.131
33



baslangicinda tabiatdon asililiq durur ki, bu asliliqa qars: insanlarin apardig
mibariza onun yaranmasinda mithtim rol oynamigdir. Demoli, qam-saman
diinyagoriisiiniin mahiyystinds insan ve tebiat durur. Tobistdon ashliga
qarst mibarizo aparan qam-samanlar soyun-qabilobirlosmasinin fikir
alominin bagcisy, ictimaiyystin fikri va diisiince diinyas: idi. O qeyd edir ki,
bu dinin xadimi avvallor qam, yaxud da qam@an-qamxan, sonralar ise
bunlarla yanagi, saman adlanmigdir. Har bir soyda qama ham ata, ham do
xan kimi baxirlarmig. Demali, ilk dovrlords gam-gsamanlar hom miidrik, hem
da dovlat rohbaridir. M.Seyidov yazir: “Bu tarixi toplumsal, dini durum, yani
qamin bas¢t olmasi soy, qabilo agsaqqalimin agaligina garak idi. Axi, ilkin
agsaqqal dini va diinyavi rahbar idi. Dogrudur, ilkin ¢aglar agig-agigima goza
garpan inzibati farqlanmalar olmasa da, onun izlori 6ziinii gostarirdi va bu izlor
getdikca darinlagir, comiyyatda da oziinii mohkamlondiridi”.*

Ancaq sonralar, zaman-zaman qam-gamanlar daha ¢ox xaganin, o
ctimladen dovlatin yolgdstarani funksiyasini yerins yetirirlor. Bu baximdan
elin bilicisi olan qam-gamanlar daha cox Tuirk xaganlarinin maslahstgisidir;
miidrik, ideya va diigiinca bagcisi kimi d6vlatin galocak taleyini izah edon vo
yol gostorandir. Bir sozls, ictimai hoayata, sxlaq normalarina géz qoyan,
soyunun-qgabilenin diisiinan beyini olan qam-gamanlar asason Qorqud Ata
kimi golocokdan xobor verirmislor. Qam-samana bu ciir keyfiyyotlor iso
goydan golir, goyqursagi kimi badanlerins daxil olurmus.

Demoli, gam-samanlar arasinda suya, yera (torpaga), oda, dasa,
agaca vo s. unstirlors xiisusi inanclar olmusdur ki, bu ciir hallara tirk, o
ctimladen Azarbaycan nadil ve dastanlarinda da rast gelmok olur. Biitiin
tiirksoylu xalglarin (tiirkmon, uygur, oguz, qazax, tuvin, xaqas, buryat,
kalmik va b.) mifologiyasina gora, Ulgen yeriistii isigh diinyani, Erlik iss
yeralti qaranlq diinyamn idare edir. Adston, Yer qadin Goy iso kisi
baslangicdir; Goy yagis yagdirmagla Yeri mayalandirir vo ondan miixtalif
varhiglar, o ciimladn insan torayir. Ancaq sonralar Erlik yamanhgin, Ulgen
isa yaxsiligin simvolu olur, hatta qara saman Erlik, ag saman isa Ulgenls
baghdir. Demali, baslangicda xeyir va sor olmamus, bu ziddiyyat, okslik
sonralar meydana ¢ixmigdir. Azarbaycan tiirklorinin an qodim miflerindsn
da goriiriik ki, baglangicda, azalds heg na yox imis. Tanr1 svvalca bitkilari,
heyvanlari va an sonda isa insanlar1 yaratmigdur. Insanlar yarandigdan sonra
aralarinda paxillig, pislik amalo galmis, bununla da Gdy (Tanr) yerdon
aralanmugdir. Demoali, Azarbaycan tiirklari Goyla Yerin avvalca bir yerda
olmasina, ¢ox sonralar — pisliyin, yamanhigin, paxilligin vo s. yaranmasi
naticasinds Goyiin Yerdon aralanmasina qenastine galmiglor.

Yakutiya, Altay, Tirkiistan, Azerbaycan va bagqa tiirk ellorinda
yayillmus ofsanslorinds dini-mifik tolim olan samanizmin Tirk xalglar ils

% Seyidov, M. Qam-$aman va onun qaynaglarina imumi baxis. Baki: Gonclik, 1994, s.121
34



baglilig1 ac1q sakilds hiss olunur. Masalan, gam-gaman afsanalorinds ruhun
olmozliyi vo axirot diinyasina inam giiclidir. “KDQ-ds dastanm osas
gahramanlari olan miisalman oguzlarin da axirat hayatina inandiqglan, etnik-
axlaqi davraniglarm da, hayata baxiglarm da, strafla miinasibatlorinds bu
inanca s6ykendiklari moalum olur. Dads Qorqud oguz igidlari hagqinda boy
boyladiqdan sonra deyir; “Imdi qani dediigim bay aranlar? Diinya menim
deyonlor! Scal aldy, yer gizladi; Fani diinya kima qaldi? Galimli gedimli
diinya, Son ucu 6lumlii diinya!..”.”

Qamgcihig-samanciliq iudaizm, xristianlq veo islam dinlorinin
tirklor arasinda yayildigy dovrlords cadugarlik kimi giymotlondirilmisdir.
Hotta iudaizmi va xristianligi qabul etmis bazi Tiirk xaganlari (Xazar xagani
va b.) aski dinlorindsn — samanizm ve tanrigihqdan iz déndardikdsn sonra
qam-samanlara vo goy tanrigilara divan tutmusglar. Ancaq biitiin bunlara
baxmayaraq, samanizm 6z izlorini erkon orta asrlords va sonralar davam
etdirmis, 6z cizgilarini miisyyon moanada “Kitabi-Dads Qorqud” boylarin-
da, tesovviifds oks etdirmigdir. Miidrik-filosof Dade Qorqud samanci-
tanrigi kimi Islam dinina kegid arasinda bir kérpii rolunu oynayar.

Azoarbaycan folsafosi tarixini ilk dofo yigcam ve elmi gakildos yazan
akademik Heydor Hiiseynovun “Azsrbaycanda XIX asr ictimai vo folsaofi
fikir tarixindan” (1949) asarinds Azarbaycan xalqinin qadim dini-falsafi
tolimi kimi zordistiliyi gostormasi, samanizm ve tanricihqla bagh heg bir
geyd etmomasi taacciibli deyil. O, sovet ideologiyasina uygun olaraq
Azoarbaycan tirklorinin qodim dini-folsaofi diinyagorisiindon bshs eden
“Kitabi-Dads Qorqud”la bagl tok bir ctimls yaza bilmisdi: “XI asrs yaxin
gozal xalq ofsanaleri ve ossatirlori asasinda “Kitabi-Dado Qorqud” adi ils
moshur olan yiksak poetik xalq qohromanhq dastam yarandi”.”* Sovet
dovrinds, 1940-c1 illorden baglayaraq iroli siirtilon bu miilahizalor —
zordustiliyin Azarbaycanda folsofi fikrin riigeymi olmasi, Zardistin ilk
Azarbaycan filosofu olmasy, elace do “Kitabi-Dads Qorqud”a tarixi, falsofi
vo elmi odobiyyat kimi lazimi qiymotinin verilmomosi, samanizm v
tanrigiligdan bshs olunmamasi bu giine qadar bir ¢ox folsafi adabiyyatlarda
6z mévqeyini qorumugdur. Belolikls, mustaqillik dovriinds dos farslara aid
atogporastlik, zordiistilik (“Avesta”) va zarvanilik Azarbaycan falsafosina,
madaniyyatine aid olmas: fikri genis yayildig: halda sgamanizm, tanrigiliq,
tanricih@ toblig edon “Kitabi-Dade Qorqud’dak: ictimai-falsafi, sosial-
siyasi fikirlor, Dads Qorqud midrikliyi yetsrince 6z lazimi giymatini
almamugdr.

70 Kitabi-Dads Qorqud Ensiklopediyast. Iki cildds, 1-ci cild. Baki: Yeni Noagrlor Evi, 2000,
s.16

7! Hiiseynov, H. Azarbaycanda XIX asr ictimai va falsafi fikir tarixinden. Bak:: “Sarq-Qarb”,
2007,s.14

35



H.Hiiseynovun dovriindan sonra, 1950-ci illarin sonlarina dogru
Sovet Imperiyasinda, o ciimlodon Azerbaycanda ab-havanin nisbaton
yumsalmas: Azarbaycan xalqunin dini-falsafi diinyagériisiine miinasibatds
do miiayyan qoadar doayisikliys sobab olmusdur. Bu sebobdendir ki,
H.Hiiseynovdan forqli olaraq 9.M.Damirgizads 1950-ci illorin sonuna
dogru ““Kitabi-Dads Qorqud” dastanlarinin dili” asarinda (1959) gadim
Azorbaycan orazisinds yasamug yerli tayfalarin, o ciimleden tiirksoylu
etnoslarin  dinyagériisii barodo miiayyan bilgi vermoys ¢aligmigdur:
“Dagda-aranda, yaylaqda-qislagda 6z tasarriifatini quran va yarimkogari hayat
stiran azarbaycanhlarla yanagi, agban evlar, altun seyvanl saraylar, qalalar,
karvansaralar tikib saharlar salan azarbaycanlilar da olmusdur. Azarbaycanlh-
larin qadim dovlatlori, malum sarhadlori, sabit bidat va adatlori, sugusu,
pusqugusu, gozgiisii, gozatgisi, qaravulu, yasavulu, ordusu, ¢arisi, bayi, xani, ¢o-

bany, bilicisi va ozani da olmusdur”.*

Alimin fikrinca, “Kitabi-Dads Qorqud”un ondan da qadim tarixi
olan “Oguznama”lorle eyni mongoliliyi ilo bagh cshstlori var. “Dads
Qorqud” boylar1 VIII-IX asrlorde Azarbaycanda yasayib yaratmis ozanlar
tarsfindan yayilsa da, “burada nagil edilon vagalarin (hadisalarin — F.9.)
hamus1 bu dévrds bas vermis hadisalor deyildir. Bu dastanlarda ¢ox qodim
dévrlars aid hadissler, sxlaq gaydalary, maigat torzi de bu va ya digar sokilda
oks olunmusdur. Hatta bunlardan bazilsrinin dogrudan-dogruya kegmislo
slagadar olduguna isars do edilir”.”?

Akademik Isa Habibbayli hesab edir ki, “Kitabi-Dado
Qorqud”daki boylardan har biri ayri-ayriligda oguznamadir: “Bu maqamda
klassik poetika an-ayis1 ilo Oguznama sozii boylarin janriu bildirir. Bu o
demakdir ki, “Kitabi-Dads Qorqud” boylart ayri-ayri oguznamslordsn
duzaldilmisdir. Butovlikds “Kitabi-Dade Qorqud” isoshamin boylarin —
oguznamolarin comindon ibarat olan Béyiik “Oguznams” Kitabidur”.7*

Cagdas Azorbaycan tadgiqatgilari arasinda  taninmig  alim,
professor, tiirkoloq Cavad Heyat iss birmonal gokilds iddia edir ki, tiirklor
godim dovrlerds totemizm v samanizma deyil, toktanrigiiga inanmuglar.
Onun fikrincs, totemgilordan farqli olaraq tiirklords ana yox, ata hiiququ
hakim olmugdur, eyni zamanda tiirklor Qurdu ugurlu saysalar da, ona
porastis etmoayiblor. C.Heyot yazir ki, totemgilar ruhun 6ldiiyiine inansalar
da, turklor ruhlar sboadi bilib, kainatin da ruhunun olduguna inamblar.
Totemizm vo gamanizmi gadim mongqol inanclari sayan C.Heyot yazir ki,
“aski tiirklords Kam va ya Qam ruhani moanasina golir, lakin saman sozii

72 Damirgizads, 9. “Kitabi-Dads Qorqud” dastanlarinin dili. Baki: Azornagr, 1959, 5.5

73 Yeno orada, s.9

7+ Habibbayli Isa. “Kitabi-Dads Qorqud”: yazili epos va ya epopeya. Baks, Elm, 2020, 5.32
36



hind-avropali bir termindir”.” Onun fikirlorinden bels natico ¢xur ki,
totemizm vo gamanizm tiirklar arasinda mongqollar tersfinden yayilmisdi.

Cagdas dovrde nogr olunmus “Azorbaycan folsofosi tarixi”,
“Folsafa”, “Azorbaycan tarixi”, “Azarbaycan adabiyyati tarixi” ve bagqa
kitablarda da Azarbaycan tiirklorinin qadim inanclarindan hesab edilon
tanrigiiq-Go6y Tanrrya inamla bagl maragh milahizsler var. “Azsrbaycan
folsafosi tarixi” kitabinin muosllifi Zakir Memmoadov yalmz “Kitabi-Dado
Qorqud” boyu ils bagh miisyysn qadar Azarbaycan-Oguz tiirklorinin dini-
folsafi diinyagoriisiine toxunmusdu.” O, eposda Oguz tiirklarinin Islamdan
oncaki dini inamlarinin, digtince torzinin, elsce do misyyen qodor
totemlors baghiligin 6z aksini tapdigim qeyd etso do, konkret olaraq biitiin
bunlarin samanizm, tanrigiliq, yaxud da biitparastlikle bagli olub-olmamas:
mosalasine toxunmamigdir.

Fikrimizca, miistaqillik dovriinda “Falsafa” admi dastyan  oksar
kitablarda Azarbaycan xalqimin qadim dini-mifoloji, dini-falsafi diinyagoriisii
ilo. bagh tanrighga, imumiyyatls miiraciat olunmamasi, “Kitabi-Dada
Qorqud”a isa nadir hallarda istinad edilmasi basa diisiilon deyil. dgar biz ganc
nasla dogru-diiriist folsafi bilik vermak istayiriksa, artiq bir ¢ox masalalara, o
ctimladan qadim dini-mifoloji, dini-falsafi diinyagoriisiimiiza va falsafi irsimiza
sovet dovrii prizmasindan baxmamaliyng. Bu giin “Falsafa” adini dagsiyan
kitablarda, asasan sovet dovriinda oldugu kimi, Azarbaycan xalqimin siiuruna
yalmz irandilli-farsdilli etnoslara aid atosparastliyin, zardiistiliyin va s.
yeridilmasini dogru hesab etmirik. Artiq SSRI dévriiniin ideyalarindan imtina
etmayin vaxti nainki ¢atms, hatta kegmisdir. In ¢ox taassiif doguran haldir ki,
SSRI dévriiniin bu ciir ananalarina daha ¢ox “Azarbaycan tarixi” (xiisusilo da 7
cildlikda), “Falsafa”, “Politologiya”, elaca da miiayyan qadar “Azarbaycan falsa-
fasi tarixi” va basqa akademik nagrlorda, ali maktob iigiin dorsliklords rast
galmak olur.

Yuxarida adlan ¢okilon elmi oadsbiyyatlardan forqli olaraq
“Azarbaycan odobiyyati tarixi” adh kitablarda, o ctimloden AMEA
Odsbiyyat Institutu tarafindsn nagr edilon eyni adli 6 cildlik kitabin 1-2-ci
cildlorinds Azorbaycan xalqun islamaqgadorki dini-mifoloji, dini-falsofi
diinyagorisi, o cimloden tanngihq genis sokilds izah olunmusgdur.
Coxcildlik “Azarbaycan adabiyyat: tarixi’nin 1-ci cildinds do sifahi xalq
adabiyyatindan bahs olunur ki, burada agiq gakilde Azarbaycan xalqinin an
gadim dini-folsafi diinyagdriisiiniin tiirk folklor ananasi asasinda (“Alp Or
Tonga”, “Su”, “Oguz kagan” va b.) tagakkiil tapdigint va onlarin davami
olaraq Oguz-Azarbaycan folklor mithitine maxsus “Kitabi-Dads Qorqud”,
“Koroglu” va bagqa eposlarin meydana ¢ixdig gostorilir; biitiin bunlar “tarix

7S Heyat, C. Turklorin tarix vo madaniyyatina bir baxig. Baki: Azarnasr, 1993,5.55-56
76 Mammodov, Z. Azarbaycan folsafesi tarixi. Baki: “Sarq-Qarb”, 2006, s.11

37



i¢cindon boylanan ger¢aklik” kimi qiymotlandirilir. 9n maraqhsi iss odur ki,
bu kitabda milli madaniyyatin ve onun bir qolu olan adabiyyatin qaynag
kimi milli miflologiyadan-tiirk mifologiyasindan bahs olunur.”” Eyni
zamanda bildirilir ki, mifologiya milli mentalitetls baghdir, onun
mahiyystini ifads edir vo formalagdirir. Bu kitaba gors, “tiirk
mifologiyasinin tamalini vo baglica mazmununu tanrigiliq tagkil edir. Tiirk
mifologiyasinin imumi manzarasi va baglica problemlori, bir diinyabaxis
vo mifik goriislor sistemi kimi tiirk tanrigihginin struktur-semantik tarkibi,
tomol, Gnsiir vo anlayiglari, funksional strukturu moahz tiirk tanricilginin
moazmununda daha tam halda ve qabariq gériiniir. Turklorin tok bir yaradiai
varhiga inanmalar1 va onu “tann” (¢anli tangri, teyri, tora, tanri, dingir)
adlandirmalan1 haqqinda ilk molumatlar1 qayatstii resmlordon, Sumer
dénomindsn baglayaraq mixi yazilardan, arxeoloji vo etnoqrafik
moanbalordsn aliriq”.”® Bu kitabda qeyd olunur ki, qodim tiirklorin biitiin
basqa dinlordon farqli, kifayat qador inkisaf etmis, universal dini-mifoloji
sistemi olmugdur. Bu sistemi bazi tadqiqatgilar “tenqrizm”, bezileri ise
“tanrigiliq” adlandirirlar.

F.Simokatta (VII-VIII astlor) tiirklorle bagl yazir ki, bu millat odu
har seydan uca tutur, hava, su vs torpaga ehtiram gostorir ve biitiin bunlar
yaradani Tann adlanduirir. Bir ¢ox yerli vo acnabi (V.V.Bartold, C.Lyuis,
F.Simokatta, va b.) tadgiqatcilar hesab edirlor ki, “Kitabi-Dads Qorqud”da
tasvir edilon hadisalorinn kéklori bazon miladdan avvelo gedib ¢xur va
burada Tanr1 ideyasi asas yer tutur.

Stleyman Oliyarhmin redaktoru oldugu “Azorbaycan tarixi”ndo
gostorilir ki, Azarbaycan tiirklori islami qobul etsolor da, onlarin arasinda
hale ds gadim dinlerine — tanrigiliga inam yagayirdr. Tarix¢i alima gors,
yenica “iman etmis”, “dins galmis” Azarbaycan shalisinin manavi durumu
va davranisi “Kitabi-Dadem Qorqud” boylarinda miiayysn iz qoymusdu.
Bu boylarda oguzlar déns-déns misalman adlandinlsa da, oguz comiyyeti
islam, soriot qanunlar ile hals ¢ox tizden tamig idi. Onlarin gériglerindes
Tirk Tanris: béytk yer tutmaqda idi. S.9liyarli yazir ki, “Kitabi-Dadom
Qorqud” Azarbaycan tarixinin ana qaynagi, onun uzaq ke¢misinin ve orta
cag yasaminin ensiklopediyasidir. Oguz tiirklorinin yaramgin, biitanlikda
uzaq keg¢migini “Kitabi Dadem Qorqud”suz éyranmok mimkiin deyildir.”
Qodim tirk dini-mifoloji diinyagériisiiniin — totemizm, Goy Tanriya
inamun yer aldigi kitabda o da qeyd olunur ki, Azerbaycan tiirklari tanriciliq
ils islam arasinda bir ¢ox oxsarliglar1 gérmiis vo ¢ox kegmodon kiitlavi
sokilda bu dins tapinmuglar.

77 Azarbaycan adobiyyat tarixi. Alti cildds, I cild. Baki: Elm, 2004, s.34-37

78 Yeno orada, s.41

7 liyarly, S. Azarbaycan tarixi (uzaq ke¢migdon 1870-ci ilo qadar). Baki: “Ciraq”, 2009,
s.142

38



Qeyd edak ki, 7 cildlik “Azarbaycan tarixi”nin 1 va 2-ci cildlorindos
zardustilikdon, atagparastlikden genis sokilds bahs edildiyi halda samanizm
vo tanncihigdan dmumiyystls, s6z agilmamug, tiirklorin, o ciimloden
Azarbaycan tirklarinin “Kitab-Dada Qorqud” eposundan iso adabiyyat
gisminds ¢ox ciizi gokilde bahs edilmigdir. Ancaq az da olsa, burada
saslonan bozi fikirlor diqqatimizi calb etdi. “Azarbaycan tarixi’nin 2-ci
cildinds “Kitabi-Dads Qorqud”la bagh yazilu: “Tadgiqatcilarin
“Azarbaycan sifahi vo yazih oadabiyyatinin babasi” adlandirdigi bu oguz
dastani sifahi gokilde VI-VIII asrlords formalagsmaga baglamis, VII-IX
asrlords togokkill tapmugdir”®® Todqiqatgilar “Kitabi-Dads Qorqud™u
“Azarbaycan sifahi vo yazili adsbiyyatinin babasi” adlandirdigi halda,
zordigtilik ve “Avesta” hansi xalqn, dévletin yazili adsbiyyatinin
“babasi”dir? Ogar Zordiist vo onun “Avesta’si Iran xalglarina, Iran madaniy-
yatina maxsusdursa niys ondan imtina etmirik, yaxud da Iran madaniyyati
adi altinda Syronmirik? Imtina etmadiyimiz toqdirds belo anlagilir ki,
L.9liyev, I.Dyakonov, S.Qasimova vs onlarla eyni fikirden ¢us edonlorin
dediyi kimi, biz irandilli-farsdilli madalilarn nsslindenik, ona gors da
Zoardist vo onun “Avesta”sindan ikialli yapismugiq. Bas onda, “Kitabi-Dado
Qorqud”dahansihaqlaiddia eda bilarik? Az “Kitabi-Dads Qorqud” demak
olar ki, zordugtlikdon, “Avesta’dan tamam forqli diinyagorisiinin
mohsuludur. Demali, “Avesta”ya iddia etmok {igin ya onun da Tirk
distincasinin mahsulu oldugunu siibut etmali, ya da siibut eds bilmirikss
ondan imtina etmaliyik.

7 cildlik “Azarbaycan tarixi’nin 2-ci cildinds qeyd olunan fikirdon
aydin olur ki, islamaqadorki dini-falsafi tolimlardon Azarbaycanda yalmz
zordiistiliyin hakim olmasi fikri dogru deyil: “Alimlorin (V.V.Bartold,
AY.Yakubovski, V.M Jirminski v b.) iimumi rayina goro asason Azarbay-
can orazisinds bas versn hadisolorin tasvir edildiyi bu dastanlarda
(“Oguznama”lor, “Kitabi-Dade Qorqud” - F.9.) oguzlarin islamiyyate
gadarki maddi ve monavi hoyatim sks etdiren {insiirler, adat-snanalar,
axlag-etika normalar1 va s. 6z aksini tapmigdir. Burada tobiots, comiyyata vo
agla-zokaya dair baxiglarda rasional fikirlor irsli siirtilir, xeyirlo gorin
miubarizasinds nikbin shval-ruhiyyays ustinlik verilir, isigh golacayo
mohkom inam aglanirdi”® Bu eposda yazilanlarin “Azarbaycan ve
Giirciistanda” bag vermasino siibha etmayon A.Yakubovski yazir: “Kitabda
olan bilgilori mogollardan va hatta islamdan 6ncaki oguzlarin ictimai
yasayisini quragdirmagq tictin istifads etmayo bizim tam haqqumiz var” %

Yuxaridak fikirlor do gostarir ki, bazi adabiyyalarda islamaqodarki
dovrde Azarbaycanda zerdistiliyin, atagparastliyin hakim olmasi barads

80 Azarbaycan tarixi. VII cilddas. II cild. Baki: Elm, 2007, 5.297
81 Yeno orada, 5.298
2 Yeno orada, 5.298



yazilanlar kokiinden yanhsdir. Bir swa alimlor (V.V.Bartold,
AY.Yakubovski ve b.) da tesdiq edirlor ki, “oguznama”lorda xeyirls sorin
miibarizasinden bahs olunur va nikbin shval-ruhiysyya tstiinliik verilir. Bu
o demokdir ki, oda olan inamla bagh oldugu kimi, xeyir vo sor arasinda
gedon miibarizeni ds, yalniz zordistilikls baglamaq dogru deyildir. Tokea
bir sey ballidir ki, godim d6vrlorden har bir xalqin tabiatin iinsiirlerins (od,
su, hava, torpaq va b.), xeyir vo sor moasalasina, Tanriya ve b. anlayislara
oztinamoaxsus inamlar1 olmus va bunu, bazi doyisikliklorls, giinimiizadak
qoruyub saxlamiglar.

“Azarbaycan tarixi’nin 2-ci cildinde oks olunan on maragh
fikirlordon biri do agagidakidir: “Biittin tiirk adabi-badii fikrinin an gadim
va zongin qaynaglarindan biri olan “Kitabi-Dads Qorqud” tarixi moenbas

kimi ds deyers malikdir”.#?

Tiirk-Turan diinyasiun qiymotli abidssi olan “Kitabi-Dads
Qorqud” tiirklorin, ya da oguzlarin Turan-Saka d6vriindaki tarixini, dilini,
modoniyyatini vo folsofosini agiq sokilds tocessim etdiron Tiirk-Turan
abidalerinden biridir. Bu abideds Oguz-Turan qévmiinden-xalqindan,
oguzlardan, Oguz tiirklarindan, Oguz igidlerinden, Oguz-Turan ellorindan,
bir s6zls Oguz dovlatindan bshs olunur. “Kitabi-Dads Qorqud”da da Oguz
eli miistaqil bir dévlat kimi, 6zii da I¢ Oguz va Dis Oguzdan, yani Qalin
Oguzdan ibarat oldugu qeyd olunur.® Bu ciir bélgii Turan-Saka va Is
Quzlarla bagh ola bilar. “Kitabi-Dads Qorqud”da yazilir ki, Oguz miistaqil
bir el-dévlatdir va onun torkibinds 24 baylik var. Har tayfanin 6z sancagi-
bayrag: var idi. Ancaq Oguz elini birlogdiran bir tug-timumi bayraq da vardL.
Umumiyyatls, dastanda Oguz eli-dévlati teassiibkesliyi, oguzlar arasinda
birlik ozmi giicladir. Oguz elinin Turkistan adlanmasi boylarda
“Turkistanin dirayi!” kimi 6z oksini tapmigdir.®® Dastan onun yayildig
genis srazida vahid dilds - Tiirk dilinds damgan Turanhlarin varligini siibut
edir.

Son illarda “Kitabi-Dads Qorqud’un tarixi-falsafi dorkinin ona
gixmasinda miihiim rol oynayan Kamal Abdulla “Gizli Dada Qoqrud” silsila-
sindon yazdigr asarlorda siibut etmaya ¢alisir ki, “Kitabi-Dada Qorqud” yalniz
erkan orta asrlorin deyil, o ham da tirklarin-turanhlarm milladan oncaki
yiizilliklordon xabar veran qiymatli bir abidasidir. Bu manada K. Abdullanin
eposun qahramanlart ila (Salur Qazan, Beyrak, Basat, va b.) yunan mifologiya-
stnin, o ciimladon Homerin qahramanlart ila (Odissey, Herakl, Admet va b.)
apardigy paralelliklor va bundan gixartdigy naticalor maraq dogurmaya bilmir.
Daha dogrusu, “Kitabi-Dada Qorqud”la yaxindan va har dafa yaxindan tang

8 Yeno orada, 5.299
84 Kitabi-Dads Qorqud. sil vs sadslagdirilmis matnlar. Baki: Ondar nasriyyati, 2004, 5.248
85 Yeno orada, 5.262

40



oldugdan sonra, K. Abdullamin tabrinca desak, basa diisiirsan ki, onda “Milli
yaddasimizin nahang potensiali yatir”#¢ Bu baximdan, balka da erkan orta
asrlordaki Dads Qorqudun taranniim etdiyi Oguz-Saka dovlati, oguzlarin
ondan ¢ox gadimlards méoveud olmus Turan Atlantidasinin nisgilidir¥

El¢in Sfandiyev da hesab edir ki, biitiin hallarda Dada Qorqud real bir

saxsiyyat olub, onun tarixi daha qadim dovrlora gedib qixir: "8

Orxan Saiq Géokyay da vaxtila yazirdi ki, Qorqud Atanin varhii e.a.
1-ci minilliyin avvallarina qadar gedib ¢ixmasi barada bilgilor var: “Dede Korkut
kitaby, gerek dil yoniinden, gerekse anlatim sanati bakimindan Tiirk edebiyatim
daha baslangi¢ zamanlarinda klasik doruga ¢ikaran bir eserdir. Cok defa Tiirk
Homeros'u diye adlandinilan bu kitapta, bagka edebiyatlara gozle goriiliir
sekilde dayanan higbir yer yoktur. Dede Korkut kitabini Odysseia'nin atasi
olarak alanlar oldugu gibi, Hikdyeleri de Hesiod ya da Beowulf anonimleriyle
bir tutanlar da olmustur”®

Gorkomli rus alimi Vasili Bartold® ve boyik Azobaycan
qorqudsiinasi Mashommoad Hiiseyn Toshmasibl Dads Qorquddan
golocokdon xabar veran 6vliya, aron kimi bahs et-miglor. Homer antik yunan
adsbiyyatinda vo iimumoan Avropada, Dads Qorqud iso Azarbaycanda ve
Tiirk diinyasinda gshramanliq eposunun yaradicisidir.!

Yeri galmiskan, m.o. VI asrin ikinci yarisindan Turan Imperiyasininn
yenidon dircalisini bazi tadqiqatgilar iigiingii Turan Imperiyast kimi qalama
verirlor. Bu o anlama golir ki, Alp 9r Tonqamn oliimindon bir miiddat
kegdikdan sonra Turan Imperiyast asasan dagilmigdir. Bu da, taxminan m.g. I
minilliyin avvallarina, yani X-IX asrlara aid ola bilar. Cox giiman ki, turanhlar
m.o. IX-VIII asrlorda yenidan toparlanmisdir. Artiq m.6. VIII asrin ikinci
yarisinda Turanhlar svvalki imperiya arazilarini birlagdirmays baslamslar.
Turanhlarin asas hadaflarindan biri do On Asiyani, o ciimladan Béyiik
Azorbaycani  yenidon Turan Imperiyasina birlagdirmak olmusdur. Bu
baximdan Kimmerlar-Iskitlor-Is Quzlar ya da Turanhlar qisa miiddatda
Boyiik Azarbaycani ala kegira bilmislor. Taninmig Tiirk/ Qazax alimi Oljas
Siileymenov Midiyanin asas miitaffiglorinden olan Iskitlorin qadim yohudi

» o«

manbalerinds “Is quz”, “As quz” kimi qeyd edildiyini gérmiis vo bunu,

8 Abdulla Kamal. Mifden yaziya va yaxud gizli Dads Qorqud. Baki: Miitarcim, 2009, s.18-
19,355

%7 Yeno orada, s.18-19, 354

8 Elcin. “Kitabi-Dads Qorqud” aliliyi. Baki, Azarnasr, 1999,s.18

% Gékyay, Orhan Saik. Dedem Korkudun kitabi. Istanbul, Kabalc Yayinlari, 2007, 5.964

%0 Bacuawmit Baproasa. Typeukuit snoc u Kaskas // Kunra moero Aepaa Kopkyra.Baxy,
MHD-XXI, 1999, c.125

°! Mahammad Hiiseyn Tohmasib. Azarbaycan xalq dastanlari (orta astler). Baky,Elm, 1972,
s.32

41



“Kitabi-Dada Qorqud”dak: “I¢ Oguz’la eynilogdirmisdir. O qeyd edir ki,
Iskitlor/Is quzlar irandilli-farsdilli tayfa deyil, Turklorlo/ Turanhlarla
baglidir. Onun fikrinca, yalniz Assuriya salnamagilari Iskitlar/Is quzlarin
adin1 daqiq vera bilmiglar: “No yunanlar, na romallar yad dilin terminlorini
bu ciir daqiqlikls ifads etmok qabiliyysti ile 6yiins bilmazlar, dahiyans is =
oguz (i¢ oguz) etnonimi oguz eposu “Dade Qorqud” dastan: sayssinda
bizim gtinlars galib ¢atmigdir”.*?

Falsofs elmlori doktoru Lals Mévstimovanin fikrinca ds, qadim
tiirk xalglarinin hayatinda ve moaigotinds samanizm dini mithtim yer tutub
ki, onun izini “Kitabi-Dads Qorqud”da da gérmok olar.”

Qodim ¢aglarda ttrklar Qurdu totem saymugdirsa bels, sonralar
Qurd qutsal bir simvola ¢evrilmigdi. Hatta Goy-tiirklor bayraglarinda Boz
Qurdun resmini yapmuglar. Qadim tiirklor arasinda totemizms niimuns
kimi, Boz Qurda sitayis edib onu 6zlarins ata saymalarini, Oguz boylarinda
totemizmin alamoti kimi hor boyun bir qus simvoluna malik olmasii da
gostarirlor. Dogrudan da, “Kitabi-Dads Qorqud” boylarinda Ttirklarin bazi
heyvanlara va bitkilors inaminin izlorina rast golmoak olur. Masalon, Basat
anasinin soyunu agac, atasimn soyunu iso aslanla baglayir: “Anamin adim
sorugsan, - Qaba agacdir! Atamin adim sorugsan, - xaqan aslandir!”.** Salur
Qazan da Basat kimi kdkiinii Boz Qurdla, aslanla, qusla vs s. ile baglamus,
eyni zamanda “qurd izt ugurludur” séziindan istifads etmigdir. %

Zakir Mammodova gors, “Kitabi-Dads Qorqud’da miiayyen
gadoar totemlors bagliliq 6z sksini tapmigdir.?® Qadim tiirklards totemizm
slamotlorinin oldugunu yazan A.Siikiirov iss, buna 6rnak kimi qadim tiirk
qgobilolari arasinda miixtalif canlilara — quslara, heyvanlara sitayisi gostorir.””
Qadim tiirk, o cimleden Azarbaycan tiirklorinin eposlarinda — “Alpamus”,
“Oguz Kagan” vo b.-da da totemlors sitayis elementlori var.®® S.Oliyarliya
gora da, tarixi qaynaq olaraq aragdirilmas: yenica baglayan Dado Qorqud
boylarinda totemizm izlori var.®®

Hor halda qadim afsanslerds goriiriik ki, tiirklor mangoyini disi
qurddan almig, bunun naticasi olaraq sonralar bayraqlarinda qurd baginin
soklini ifads etmigler. Ancaq biittin bunlar tok Tanrig tirklarin totemci
olmasina anlamina golmaz. Bu anlamda Tanrinin yaratdig: bazi heyvanlara,

%2 Siileymenov O. Az-Ya. B.: $orq-Quorb, 2007, 5.241-242

% Mévsiimova Lals. Azarbaycan qadin uzaq ke¢migdan indiyadsk. Baky, «Ulus, 2003, 5.76
%4 Kitabi-Dads Qorqud. sil vs sadslagdirilmis matnlar. Baki: Ondar nagriyyati, 2004, 5.272
% Yeno orada, 5.192

% Mammaodov Zakir. Azarbaycan folsafesi tarixi. Baki, $orq-Qarb, 2006, s.41

%7 Siikiirov A. Mifologiya. I kitab. Baki, Elm,1995, 5.138

8 Yens orada, s.138-139

%9 Qliyarli S. Azarbaycan tarixi (uzaq kegmisdon 1870-ciils gadar). Baky, “Ciraq”, 2009,5.192

42



quslara ya da bitkilara olan inanclari Tirklorin Tanrigiliq falsefesine zidd
olmamigdir. Bagqa sozlo qadim tiirklor arasinda miixtolif canlilara sitayis
olsa da, lakin bu miigaddas, ilahi mana dagimamig, daha ¢ox Tiirklorin
torayisinds, insanin ¢atinliklorden qurtulusunda onlarin rollarindan bahs
olunmusgdur. Bu ciir mifoloji-dini diinyagériis insanlarin giiur altinda indi
da yasamaqdadr.

B.Ogal dogru qeyd edir ki, Qamlarin falsafasinds vo Tanrigiigdaks
“od tanns:” ilo zordistilorin “od tanris1” eyni monam ifads etmir. Bels ki,
tirklors gora, har bir ocagin ayrica sahibi va qoruyucusu var, biitiin ocaqlar
tok ruh va tok od tanrisi tamsil etmir. Ogel yazir ki, Qorqud Atada da, ocagin
ruhu sitayis edilon bir Tanr deyildir.'®

Arif Rohimoglu yazir ki, 6z ucah@ ils secilon Yertizii obyektlori
(dag, agac...) ucalardan ucaya — Bir Tenriya daha yaxin oldugu iigiin onlarin
tstinds, yaninda, ¢evrosinds Tanriya ibadat etmok do Tirk inana
baximindan, o ciimladsn Qorqud Atanin diinyagdriisiinds daha ugurlu ve
disorli sayilirdi: “Ona gora da, samavi dinlords insanlarin 6zlsrinin tikdiyi
bir binaya yénslik 6zal saygiya benzar bir miinasibeti sski Tiirklor Boyiik
Tanrinn yaratdigt uca daglarla, Ulu Tanrmin bitirdiyi hiindiir agaclarla...
bagl ortaya qoymussa, bunu yanhs yozmaq veo oski Tiirklorin maddi
obyektlora tapinmasi kimi yorumlamaq dogru deyil. Ciinki sski Tiirklor bu
maddi obyektlorin 6zlorindon daha ¢ox onlarn béytkliyiing, ucalgin,
yliksakliyini... 6nomli bilmis ve o boyiikliyi, ucalify, yiiksskliyi... qutsal
saymuslar. Els ona géradir ki, Islam1 yenica qobul edan, ancaq béyiik 6lciida
Tanrigihig: da qoruyan Dads Qorqud dénami igidlsrinin Tanriya yonalik

alquglarinda Tanrinin ucaligs ayrica vargulanird:” 1!

Notica. Bizca, yuxarida bahs olunan mévzu ilo slaqadar adlar
¢okilon tadqiqatgiarin samanizm v tanrigiligin Azerbaycan xalqunin dini-
mifoloji, dini-folsafi diinyagériisiinde miuoyyanlosdirdiklori dogru yeri
bagqa Azarbaycan filosoflar, tarixgilari, filologlary, dilgilori ve b. da gormali,
bu diinyagoriiglo bagh yeni yetison naslo dizgiin bilgi vermolidirlor.
Ozallikla tanrigihq dini-falsafi diinyagoriisiiniin  Azarbaycan xalqinin
hayatinda yeri vo rolu aragdirilmaly, islamla biitévlegon bu talimin basqa
keyfiyyotlori do agkar edilmalidir. Ciinki tanrigiliq yalniz dini xarakter
dagimur, o, ham ds tiirk diinyasinin, o ciimlodan onun ayrilmaz bir hissasi
olan Azarbaycan tiirklarinin milli madaniyystini, folsafasini, manaviyyatin
oziinds oks etdirir. Siibhasiz, tanrigiligin Islamla hansi oxsar ve forqli
cohatlorinin olmasy, tiirklerin oksariyystinin tanrigiliqdan niys islama iz
tutmast isa falsafonin, falsafs tarixinin tadqigat obyekti ola bilar.

Azarbaycan, Tiirkiys, Tiirkiistan, Tataristan va diger Ttirk xalqlart

19 Ggel Baheddin. Tiirk mitolojisi. 2 c. Ankara, TTK, 1993, 5.496
101 Rohimoglu Arif. Tanrigihq. Baks, “Elm vo Toahsil” nagriyyati, 2024, 5.185

43



ziyahlarinin  oksoriyyatinin yekdil fikrino gors, qodim tirklorin dini
etigadlar1 arasinda dstiinlik tanrigihq-Goy Tanri dinyagorisi ilo bagh
olmus, islamaqoadarki dévrda tiirklordan az sayda tayfalar bagqa dogma vo
yad dinlera (samanizm, totemizm, atagparastlik, zordiistilik, xristianlq,
biitparastlik, manilik va b.) tapinmigdi. Xiisusiloe Oguz tiirklarinin boyiik
oksariyyoti islama qoder tanrigihiqda qalmig ve sonralar islami qobul
etmiglor. Buna on bariz niimuns ise “Kitabi-Dads Qorqud” boylaridir. Bu
baximdan tanngihq diinyagorisiini oks etdiron abidaler arasinda tiirk
miflari, o ciimladan “Kitabi-Dade Qorqud” boylar1 énamli yer tutur.

“Kitabi-Dads Qorqud” boylar1 sifahi gokilde eramizin VI-VIII
asrlorinds formalagsa da, onun koklori daha gadimlars, eramizdan avvelki
yiizilliklors, balks do minilliklars gedib ¢ur. Bir massle ds deaqiqdir ki,
“Kitabi-Dads Qorqud” 6ziinden avvalki tiirk boylarinin (“Yaradilis”, “Alp
9r Tonqa”, “Su”, “Oguz Xagan”, “Géktiirk”, “Kog¢”, “Organakon” va b.)
davami olmugdur. “Kitabi-Dads Qorqud”daki boylar tiirklarin, o cumlodan
Azoarbaycan tiirklorinin qadim dini etigadlarini, eloca do tanrigiliq-Goy
Tanr dinini 6yronmak baximindan ¢ox 6namlidir. Bu boylarda qadim
tirklorin dini etigdlary, diinyagorislori, adet-onanalari 6z dolgun oksini
tapmuigdir. “Dado Qorqud” boyunda qodim Tirk epos tofokkiirtiniin
miioyyon olamotlori miihafize edilir. Qasdim tiirk eposunun ssas
gohramanlari mifik obrazlar olmusdur (Su, Gdy, Yer, Agac, Qus, Boz Qurd,
Tanri xan va b.). Tiirklar islam1 gabul etdikdsn sonra tiirk Tanrisini islam
Allahi avaz edir.'??

Eyni zamanda “Kitab”a yerli vo golma Tiirk boylari, Oguzlarin
yasadig1 cografiya, “i¢” vo “dig” oguzlarin miinasibotlori yanagi, Oguzlarin
dini etiqad, inam va axlaq normalarindan bahs olunur. Burada totemizmin,
samanizmin miisyyon izlori olsa da, asas yeri tanriciliq tutur: “Vurdugunu
ulatmayan ulu Tanrt! Basdigini bildirmaysn boalli Tanr1! Apardigini goyo
yetiron oziz Tanr1! Qoazoblondiyini batirib-bogan acigh Tanr! Birliyino
sigindim, qadir Tann!”.'® Demoali, “Kitab”’da tirklorin dini-folsofi
diinyagoriigiiniin an ali formasi kimi tanrigiliq-Goy Tanriya inam 6z oksini
tapmigdir. “Kitab”da and i¢onlar “G6y”ii, “Yer”i, “Giinag’i, “Ay”1, “Tanri”nt
sahid gatirirlor vo burada Agaca, Daga, Suya, Boz Qurda xiisusi inam var.

Beloliklo, Qoqrud Atanin diinyagorigiiniin — Qorqudculugun
Tanricihgla vo G8y Tanrigiligla bagh olmas: siibhe dogurmur. Ancaq onun
adiyla bagli hesab etdiyimiz Qorqudguluq da Qamlarin ya da Maglarin
toliminin elementlari da kifayat qadardir. Hatta, Qorqud adinin (Qor-Qut
- Qutlu od) manasinin xogbaxtlik oduyla baglanmasi cahdlsri do bundan

102 Kitabi-Dada Qorqud. Jsil va sadalogdirilmis matnlor. Baki: Ondar nagriyyati, 2004, s.172-
174
193 Yens orada, s.264

44



irali gala bilir. Vaxtilo Mirali Seyidov yazird: ki, Qorqud soziiniin iki anlami
var: 1) hayat qiivvasi mayasy, 2) xosbaxtlik odu.'** Gériiniir, bu baximdan
sonralar Qorqud Atanin diinyagériisii ils Qamlarin ya da Maglarin tolimi
arasinda daha ¢ox paralelliklor aparilmigdur.

Istifads olunmus adabiyyat

Abdulla, Kamal. Mifdan yaziya va yaxud gizli Dads Qorqud. Baku:
“Miitarcim”, 2009

Azarbaycan adobiyyati tarixi. 10 cildda, I cild. Baki, Elm, 2018
Azarbaycan adsbiyyati tarixi. 10 cildds, II cild. Baky, Elm, 2020
Azarbaycan adobiyyati tarixi. Alti cildds, I cild. Baki: “Elm”, 2004
Azarbaycan tarixi. VII cildda. II cild. Baki: “Elm”, 2007

Biinyadov Ziya. Dinlar, tarigatlar, mazhoblor. Baki: “$orq-Qarb”,
2007

Coforov.  Nizami.  Azorbaycansiinashfin  ossaslar..  Baku:
“Pedaqogika”, 2005

Demir Necati (On soziin miiellifi ve tertib¢i). Tiirklerin en eski
destani Ulu Han Ata Bitigi. Istanbul, Otiiken, 2018

Damirgizads Obdiilaziz. “Kitabi-Dads Qorqud” dastanlarmin dili.
Baki: Azarnagr, 1959

El¢in. “Kitabi-Dads Qorqud” aliliyi. Baki, Azarnasr, 1999

Elekberli Faiq. Turan Uygarh@ma girig: Turan Mefkuresi ve
Tanricilik. 1. Kitab. Istanbul, Cinaralt: yayinlari, 2025

Olokbarli Faiq. “Kitabi Dads Qorqud”da aski Tannciligin ve
Samanciligin izlori // III Beynolxalq Tirk Diinyasi Aragdirmalar

Simpoziumunun MATERIALLARI (Baky, Azarbaycan. 25-27 may 2016-c1
il). Cild I1. Bak, Elm va tahsil, 2016. s. 89-98

Olokbarli Faiq. Turan sivilizasiyasina girig: Turan mofkurasi vo
Tanrigilig. Baky, “Elm va tohsil”, 2021

Olibsyzads, Elmaddin. Azarbaycan xalquun monavi moadaniyyat
tarixi (Islamaqadarki dévr). Baki: Ganclik, 1998

Aliyarly, Siileyman. Azarbaycan tarixi (uzaq kegmisdan 1870-ci ilo
gader). Baku: “Ciraq”, 2009

104 Seyidov M. “Qorqut” sdziiniin etimoloji tohlili veo obrazimin kéki haqqnda//
“Azarbaycan” jurnali, 1979, Ne 1,5.181

45



Olizads Samat. Tarixin yenilmaz kitab1// Kitabi-Dadem Qorqud.
Baki: Yeni Nogrlor Evi, 1999

Fahrettin M.Kurzioglu. Dede Korkut Oguznameleri. Ankara,
Atatiirk Kiltir Merkezi Yayinlari, 2000

Gokyay, Orhan $aik. Dedem Korkudun kitab:. Istanbul, Kabalct
Yayinlari, 2007

Hacyev Tofiq. Dadaq Qorqud: dilimiz disiincomiz. Baki: Yeni
Nogrlor Evi, 1999

Heyot, Cavad. Turklorin tarix va madaniyyatins bir baxig. Bak:
Azarnagr, 1993

Habibbayli Isa. “Kitabi-Dads Qorqud”: yazili epos va ya epopeya.
Baky, Elm, 2020

Hobiboglu Vali. Qadim tiirklorin diinyagdrigii. Baki: “Qartal”,
1996

Hiiseynov Heydoar. Azarbaycanda XIX oasr ictimai vo folsaofi fikir
tarixindan. Baku: “Sarq-Qarb”, 2007

Kitabi-Dads Qorqud Ensiklopediyasi (2000). Iki cildds. Bak:
Yeni Nagrlor Evi, 2000

Kitabi-Dads Qorqud. 9sil va sadslagdirilmis matnlar. Baki: Ondar
nasriyyati, 2004

Kitabi-Dadom Qorqud. Baki: Yeni Nagrlor Evi, 1999

Quluzads Zimrid. XI-XII asrlords Azorbaycan folsafasi //
Azoarbaycan folsafa tarixi. I cild. Baki: “Elm”, 2014

Moammodov Zakir. Azarbaycan falsofosi tarixi. Baki: “Sorq-Qarb”,
2006

Mordanov M. va Quliyev 9. Azarbaycan Respublikasinin dovlet
romzlori. Baki: Cagioglu, 2003

Min bes yiiz ilin Oguz seiri. Antologiya. Baki, Azarnagr, 1999

Moévsiimova Lals. Azerbaycan qadini uzaq ke¢misdan indiyadak.
Bak, “Ulu”, 2003

Ogel Baheddin. Tiirk mitolojisi. 2 c. Ankara, TTK, 1993
Rohimoglu Arif. Tanrncihq. Baky, “Elm ve Toahsil” nagriyyati, 2024
Rogideddin Fozlullah. Oguznama. Baki: Azarnasr, 1992

Seyidov Mirali. “Qorqut” soziiniin etimoloji tahlili vo obrazinin
kéki hagqinda// “Azarbaycan” jurnali, 1979, Ne 1

Seyidov Mirsli. Azarbaycan xalqinin soykékiini digiinarken. Baki:
Azornagr, 1989

46



Seyidov Mirsli. Qam-$aman vs onun qaynaqlarina imumi baxs.
Baki: Gonclik, 1994

Siileymenov Oljas. Az-Ya. Bak: “Sarq-Qorb”, 2007
Siikiirov Agayar. Mifologiya. I kitab. Baki, Elm,1995

Siikiirov Agayar. Mifologiya. VI kitab//Qoadim Tiirk mifologiyasi.
Baks, Elm, 1997

Tohmasib Mohommad Hiiseyn. Azarbaycan xalq dastanlar1 (orta
asrlar). Baky, Elm, 1972

The Book of Dede Korkut, Pengvin Books, London, 1974

Tiirk xalqlar adobiyyati. Qadim dovr. Baki: Casioglu- Az Atatiirk
Morkozi, 2006

Ulken, Hilmi Ziya. Tiirk tefekkiir tarihi. Istanbul: Yap:1 Kredi
Yayinlari, 2013

Baproapp Bacuamit. Typenkuit anoc u Kaskas // Kuura moero
Aeaa KopxkyTa. baky, HHD3-XXI, 1999

Kyansape 3. KomnmenryasbHole mpo6AeMbl —HCCAEAOBAHHS
coTHOKyAbTYpHOTO passutusl (xonerr XX — Havaao XXI B8.). w.Il. Baxy:
“Texuyp”, 2009

Moscymosa A.A. TanrpmaHcTBO: cOUeTaHMe MHPOAOTHYECKUX,
PEAUTHO3HBIX U PHUACCO(PCKUX HAYAA B PEAMIHH APEBHMX TIOpKOB. baky,

“Fuyuzat”, 2023

47



III FOSIL
QAM ATANIN DUNYAGORUSU -
MAGLARIN TOLIMi

Giris. Tanricihq folsafasinin asil mahiyyotini agkara ¢ixarmagin
yollarindan biri do Oguz ve Turani Midiyasinin Qamlarin falsafasi olan
Maglarn tolimindon kegir. $iibha etmirik ki, Maglarin tolimi Tannciliq
falsafasinin miidriklori olan Qamlardir. Oslinde Qamlar/ Gamlar tiirklards
bir miiddat ham Elbayi kimi Kagan/Qamgan ham ds dini rahbar olaraq
Qam adlaniblar. Cox giiman ki, onlarin adlarini soldan saga ya da sagdan
sola oxuyanlar uyugun olaraq Q(G)am ve Maq(§) adlandiriblar.

Ohamanilars iisyan qaldiran Qam Ata/Qaumata (e.a. 6-c1asr) da
turanh kimi iranhlara qars: savasmigdir. Bir ¢ox bilginlor do Qam Atanin
soyunu, eyni zamanda 6 mada tayfasindan biri olan maglar1 turanl
kimliyindes vermiglar, Turan Midiyasinin qasb edilmis hakimiyystini barpa
etmak ticiin Qhomeonilars qars: mitbarizdeds Qam Ata 6ziint Qhamoaniler
hékmdari Kambizin qardagi sahzads Bardiya (Smerdis) kimi galoma
vermigdir. Qardagt Kambiz torafindon oldirtlon Bardiyamin adi
qaynaglarda Bardiya (Biisutun), Mard (Esxil), Merdis (Pompry Troq),
Smerdis (Heredot), Tanaoksar (Ksenefont) va sair sokilda verilir. Onun
Mada ils dolay: slagasi barads Kteside malumat vardir. Guya o, Kurusun
Astiaqin quz1 Amitisdan olan oglu vo armani, kadusi vo madahlarin satrap:
imig. Bardiyanin Kambizlo “anabir, atabir” qardas oldugunu deyen
Herodotun geydi iss,'* Biisutun yazisinda “hamata, hamapita” ifadasi ilo
tasdiq olunur. Ancaq tisyam qaldiran Kambizin qardag: .sahzads Bardiya
deyil, onun adiyla harskat edsn Qam Ata ve onun silahdaglari olan maglar
olmuglar. 1%

Hor iki halda Bardiya shamani sahzadssidir vo Qam-Ata avvalca
onun ad1 altinda tisyana baglasa da, ¢evrilisdan sonra 6z asl adiny, soyunu va
pers (fars) hegemonluguna qarsi miibarizo moagsadini gizlotmamisdir.'””
Aq1q miibarizo il hakimiyyati ole alan ve paytaxti Madaya kociiran Qam-
Ata taxta ¢ixdign giindan imperiyada amin-amanlq yaranmigdi, yoni sahin
formani ilo amansiz mitharibs va ¢okismolorden aziyst ¢oken shali harbi
cagrisdan va vergidon ii¢ il azad edilmisdi. Herodot yazir ki, Smerdisi
(Qam-Atan1) xalq ¢ox sevirdi, ciinki xalq iigiin ¢ox is gdrmiisdii, o

105 Herodotos. Herodot tarihi. Istanbul, Remzi Kitab evi, 1973,s.214
1% Yens orada, s.213
107 Agasioglu F.Azor xalqr.Se¢ms yazilar. Baky,“Agnidag”, 2000, 5.164

48



108

olondo “perslardan bagqa” bitov Asiya xalglar aglayirdu.

Qam-Atanin adin1 miitoxasislor Biisutun yazisinda qadim farsca
Qaumata goklinds oxuyurlar. Lakin homin yazinin elamca variantindak
Kammatta, akkadca Qumati formasinda va bu adin aski latinca Kometes
soklindo yazilisinda (Yustin) ilk saitin diftonq olmadig: gériiniir. Ona gora
do qam vo ata torkib hisselorinden ibarst olan bu antroponim miasir
transkripsiyada Qam-Ata vo ya Kam-Ata soklinde yazilmalidur. '%®

Qam sozi Tirk dillarinds kigik fonetik farglarls soxs, tayfa va yer
adlarinda iglonir: Qaman, Qambay, Kambar, Kamor, Qamorli, Komoarlivas.
To6vratda Yafosin oglanlari sirasinda Madayla yanasi Qomer ad:
vardir."'® Bu onomastik sézlarin hamusi tiirk dillori modelindadir, ¢iinki
“qam” hissasindon sonraki morfemloar tiirkca aydin vo anlaghdir. Qam
sOziiniin iss tirk dillorinde “saman” anlaminda olub, “kahin”, mathumu
bildirdiyini holo vaxtilo Mahmud Kaggarl gostormisdir.!" Xaqani Sirvanini

ds yaradicihifinda maglardan va onlarin diinyagériigsiinden bahs etmisdir.
112

“Kitabi-Dads Qorqud” gohramanlarindan  biri Kam-biire
(miigaddas qurd) adlanur, hadisalards birbasa istirak etmass da, boylarda
adi1 hérmatls tutulan Bayindir xan ulu saman soyundandir, Qam-Gan (Qam
xan) ogludur. Ona gora da, oguz baggilar1 Bayindir xanin maslahatlari ilo

oturub-durur, mithiim dévlat iglorinds onun tovsiyelerine uygun haraket
edirlar.!3

Qam Atanin shamoni siilalasinden alib madalilara qaytardig
hakimiyyat comi 7 ay ¢okmis, imperiyanin idars olunmasindan sli ¢ixan fars
zadoaganlar1 novbati saray cevrilisi ticlin firsst axtariblar. Bu baximdan
saraya yaxin olan 7 fars syam Qam Atam 6ldiirmsk {igiin plan cizaraq
horskote keciblor. Herodot homin sohbeti belo verir ki, fars-pers
ayanlarindan Otanes monarxiyanin sleyhina ¢rab, xalq yonatimi (harbi
demokratiya) iisulunu miidafis edir, Meqabizis hakimiyystin qara camaatin
ixtiyarina verilmasina qoti etiraz edir vo ozlori daxil olmagla, kollegial
idaragiliyi, oliqarxiya tisulunu toklif edir. Dara iss monarxiya terafdar
oldugunu sdyloyir vo fikrini ssaslandirmaq tigiin fars hegemonlugunun
monarxiya ilo olde olundugunu xatwladir. Bu xrdaliglarin yunan

108 Agasioglu Firudin. Azarbaycan Tiirklorinin Islamagoadar tarixi. I Bitik: Azarbaycanda
qurulan qadim dovlatlor. Baks, “Agridag”, 2014,5.361-363
1 Agasioglu F.Azor xalqr.Se¢ms yazilar. Baky,“Agridag”, 2000, 5.164-165
110 Kalankath Musa. Albaniya tarixi. Qos M. Alban salnamasi. Baki, 2006, s.17
1 Kaggarh Mahmud. Divanii ligat-it-tiirk. Dord cildda. I cild, Baks, “Ozan”, 2006, 5.274
112 Xaqani Sirvani. Segilmis asarlori. Baky, “Lider nagriyyat1”, 2004,s.173
113 Kitabi-Dads Qorqud Ensiklopediyast. Iki cildda, 1-ci cild. Baki: Yeni Nasrlor Evi, 2000,
s.94
49



tarixcisinin fantaziyasi olmasi qobul edilsa ds, lakin hor halda o dovriin
dovlatgilik goriislari baximindan maraghidir.'**

Turan Imperiyasinin dévriinds daha cox Qam/Gam kimi taninan
tirk bilgalorinin Midiya dovriinde Maq/Mag kimi adlandirilmsina sebab
digar xalqlarla (Samidilli, Irandilli) gaynayib qarisma da ola bilar. Q.9.Qey-
bullayev da yazirdi ki, Midiyamn tiirk mangali etnosu maglarla qamlar
arasinda ham soykok, hom do dini-folsafi diinyagériisii baglihig: var: “Mag-
lar ham Maday dovlstinin tarkibinda (e.a. 625-550-ci illor), ham fars
Qhamoniler dévlatinin (e.a. $50-331-ci illor) vaxtlarinda dini goriislorin
icragilari-samanlari idilor. Antik muslliflar maglar yozucu, éncodan xabar
veran, dini ayinlerin qoruyuculart kimi saciyyslondirirlor. Baykalatrafi vo
Amuratrafi Altay-tirk mongali tunquslarin xalq ravayotlorindos iso uzaq
ke¢misds “Manqga” adli saman xalqinin méveudlugu geyd olunur vs deyilir
ki, tunquslarin samanlarinda bu xalqin adamlanimin ruhlan yagayir. Biz
hesab edirik ki, hamin ravayatlordski “Manqa” etnik adi ila Manna (asli

Manga) etnonimi balks da eyni mangays malikdir”.!'$

Stibhasiz, burada qeyd olunan samanlar iss mohz qamlar idilor.
Artiq Midiyaya qader Qamlar/Gamlar Turan Imperiyalarinda miidriklik
funksiyasini dagidig {iglin, onlarin 6ziinamoxsus bir yer tutmalar: tabii idi.
Yoni Midiyaya qader do Qamlar/ Gamlar tiirklor arasinda bilginlor kimi
miistosna yers malik idilor. Mahz bu statuslarina géra ds, Qamlar/Maglar
ayrica bir Tiirk boyu kimi taninmugilar. Turan (Saka-Isquz) Imperiyas:
dovriinda daha ¢ox Q(k)amlar kimi taninan bu Tiirk boyu, Turan Midiyast
dévriinda iss “Qam”la yanagy, “Mag”/“Mug” kimi do mashurlagmigdir. Bozi
milliflorin yazmasi ki, Midiyanin idaragiyinds maglar mithiim rol
oynamuglar, aslinds Qamlar avvallords Tiurk dovlstlorinds yiiksok vezifo
almigdilar. Yoni Maglarin Tiirk dovlatgiliyinds yiiksak vezifalar tutmasi
Midiyayla baglamamugdur.

Bu anlamda Turan Midiyast dovriinds do falsafs, din vo me-
daniyystin ssas dagtyicilart Oguz-Turanli maglar/qamlarin  olduguna
inaniriq. Cox yaziqlar olsun ki, Kuti, Turukki vo Manna tiirklorinin qohum
etnoslar olan 1§quz vo Turan Midiyas: qamlarinin/magqlarinin ssarleri ya
mohv edilmis, ya Zardiist kimi Iran/Arian miitefokkirlori terafinden
dayisdirilorak yeni mona kesb etmigdir. Bir sozls, Turanhlar iranhlarla
tomasda olmamigdan 06ncs, onlarin folsofi, dini ve moadoni hayati
farslarin/iranhilarinda xeyli dsracads forqli olmugdur. Bunu, Turanhlarin
Qam/Maq falsafesine (Tanrgiliga) zidd yeni din yaratmaq istayen
Zordiigts vo onun torafdarlarina agiq sokilds diismen miinasibati ortaya

14 Herodotos. Herodot tarihi. Istanbul, Remzi Kitab evi, 1973,5.213

!5 Budaqov B., Qeybullayev Q. Ermonistanda Azarbaycan mongali toponimlarin izahh
ligoti. Baki, Oguz eli, 1998, 5.59

50



qoyur. Bu anlamda Turan Midiyasinda falsaofi, dini vo madani hayatin
oncillorinin Qamlar/Maglarin olmasi, yalmz Turan/1§quz va Turan-
Midiya imperiyalarinin siiqutundan sonra onlarin yerini iranhlarin zordiistii
kahinlorin tutmasi qonastindoyik. Basqa sozls, Isquz, Midiya
Maglari/Qamlar1  Ohamonilor dovriinden sonra “Iran  maglari’na
cevrilmiglar.

Isas odur ki, Magqlarin/Qamlarin tsliminin  Zardigtlikdan
qadimliyini, eyni zamanda Zordistliyin ortaya ¢ixmasinda Maglarin
mithiim rol oynamasini bir ¢ox alimler qabul edirlor. Bagqa s6zls, ¢oxluq
gabul edir ki, Maglar tolimi, yoni Qamlarin falsafasi Zardistlitkdon ¢ox 6nca
mévecud olmus ve On Asiyanin aparict dini-falsafi tolimlorindon biri
olmusdur."'¢ Bu isa o demakdir ki, On Asiyaya galms olan iranhlar/aryanlar
Maglaqin/Qamlarin tasiri altinda yeni din, yani zordiistliyi/atogparastliyi
yaratmuglar. $iibhasiz, onlar zordistliyi yaradarken do Maglar talimindan
faydalanmagqla yanagi, onu xeyli deracads tohrif etmiglor. Mahz indiki
tadgiqatgilarin ¢oxu da Tiirklor/Turanllara aid asil Maglar/Qamlar
talimini deyil, sonralar Iranlilar/Aryanlar tarafindon mahiyysti vo manast
xeyli doracado tohrif olunmugs Maglar talimini 6na ¢akirlar. Siibhasiz, Turan
1mperiyalar1 olan Saka—1§quz va Midiya-Mada dévriindoki Maglar/Qamlar
talimiyls, Ohamonilar dévriindeki Maglar tolimi arasinda yerls goy arasinda
forq vardir. Hor halda Maglar tsliminds Zardiistlikls tst-iists diigmayan,
kifayat qadar forgli olan masalolar var. Masalan, Maglarin od, su, hava vo
torpaga miinasibatiyls, Zardistilorin miinasibati tamamils forglidir.

Coxcildlik  “Azsrbaycan falsofasi  tarixi’nin  1-ci  cildinds
S.Rzaquluzads “maglarin tolimi’ndan bahs edorken yazir ki, Azarbaycan
xalqinin scdadlarindan olan midiyalilarin kahin tayfas: olan maglar tobiat
hadisalori qarsisinda sacde edir, giinasi, ay1, donizi, odu, suyu, torpag,
havan ilahilsgdirir ve bunlar arasinda birinciliyi oda verirdilor: “Manbalor
xabar verir ki, “maglar... allahlarin mahiyyati vo mongoyi haqqinda fikirlor
soyloyirdiler”, “... onlarin fikrincs, allahlarin baglangict vardir”. Maglar
allahlar haqqinda méveud olan mifoloji antropoloji tasavviirlora qarst
coardilar” "7 Bu musllifs gors, qodim Azorbaycanda genis yayilmis vo min
illarls qorunub saxlanmug asas kultlar od v su kultu olmugdur ki, bu kultlara
qadim midiyallar, o cimlodon maglar tapinmiglar.'*®

Fikrimizcs, Midiya kahinlorinin tsliminin hansi xalqn diinya-
goriigting aid olmasi ilo bagli asas ziddiyyet da, “maglar tolimi” il zardustilik
arasindaki ziddiyyetlorin gésterilmemasinden, xiisusile maglara aid oda
sitayiglo zordustilorin atogporastliyinin bir-birindan forqlondirilmamasin-

16 Azarbaycan tarixi. Ug cildda. I cild. Baky, Azarbaycan SSR EA nagriyyati, 1958, 5.53
"7 cropust asepbaiiaxanckoit uaocoun, 1.1. Baky: Dam, 2002,5.29
18 Yeno orada, s.23-24

51



dan irali golmisdir. Bu anlamda midiyalilarin totemlara sitayis etmasi,
bununla bagh ibadatgahlarin olmasy, torpag, odu, suyu miiqgqadas saymasy,
eloco do Midiya comiyysti erazisinds ideologiyanin bir novii olan sehr,
cadu”nun genis yayllmasi barado molumatlar veran Yusif Soforov daha
sonra yazir: “Midiya arazisinda yasayan etnoslar Iran dilli tayfalarin buraya
golib maskunlagmasindan xeyli avvel oda sitayis etmaye baglamuglar”.'*?
Demoli, Yusif Soforov bir torafden maglarin telimi ils zordistliik, mazdaizm
arasinda yaxinliq oldugunu soylasa da,'* bagqa torafden etiraf edir ki, oda
farslardan avval sitayis edon midiyalilarin (maglarin) dini inanclar ila
farsdilli tayfalarin dini inanclar1 farqli mokanlarda, forgli diinyagoriiglor
asasinda yaranmus va formalagmugdur.

Midiyanin Maglar talimi ve Iran atagparastliyinds oda olan forqli
miunasibatlorindan bshs eden Yusif Yusifov da, qadim fars dilinds tortib
olunmus “Avesta” dini kitabinda oks olunmug zerdugtilikdoki
atogparastlikls, Maglarin talimindski oda parasatisi forqlondirmis, hor iki
corayanin miistaqil din saholori kimi meydana goldiyini iddia etmigdir. Yusif
Yusifov xatirladird: ki, Midiya d6vriinds oda xiisusi dayor veran Maglarla,
sonralar ortaya ¢ixmug zerdistilor tamamils forqli diinyagoriise, folsofi
mahiyysto malik olmuglar. Onun fikrine gors, Shamonilor d6vriinds iss
artiq odaxidmat edan zardist kahinleri Maq yox, Atravan-od saxlayan adini
dastynlarmis: “Hoar iki mofhumun Iran dillori asasinda izah edilmasina
baxmayaraq atagparastlor miixtolif etnoslara monsub olmuglar”.**! Yoni, 4
tnstrdon od, su, hava vo torpaga xiisusi inamlar1 olan Magqlar Turanh
olduglar1 halda, homin tinsiirlor arasinda yalniz odu ilahilagdirsn zordistilor
[ranllar olmuglar. Demoli, iranhlar turanllardan forgli olarag odu
ilahilsgdirdiklari titin da, zordiistlik atagparastlik kimi da taninmugdr.

Ona gors do, farsdilli/irandilli tayfalarin diinyagorisindoki ataga
sitayiglo (zordiisti atagparastlikla), tiirkdilli tayfalarin diinyagériisiinds oda
sitayisi (Maqlar arasindaki odparastliyi) bir-birindan forglondirmayi zaruri
hesab edorik. Oslinds Maglar telimi va Zardistiliyin ham ds atogporastlik
kimi taninmasinda har iki talimds oda sitayisin xiisusi yer tutmasi mithim
rol oynamugdir. Ancaq nadonse bir ¢ox muollfilor Maqglarin tolimi ilo
zordustilik do atess forgli miinasibatlori nazers almamuglar. Bizca,
atagparastliyin folsafa vo din tarixinds Maglarin talimi kimi deyil, daha gox
zordustiliyin sinonimi kimi verilmasi oda olan fargli miinasibatden qaynag-
lanmigdir. Bagqa sozls, Maglarin oda olan sitayisinin Tanrmm bir
miiqaddes elementi kimi doyerlondirildiyi halda, Zardistilorin onu
ilahilagdirmasi naticasinds mohz maglar deyil, zordistilor atagparast kimi

119 Saforov Yusif. Qadim Azarbaycan: na bilirik. Baki, Azarnagr, 1989, 5.100-101

120 Yens orada, s.105

121 Azarbaycan tarixi. Darslik (redaktorlar: Z.M.Biinyadov v Y.B.Yusifov). Baki: Azarnasr,
1994, 5.166

52



taninmuglar.

Bu baximdan Magqlarla Zardistliik arasindaki bu ciir ziddiyyatlori
vo forqlori nazors almadan Tiirklorin Maglar tolimini tohrif edarak,
iranllara baglamaq daha sonra da Zardistizma calamaq ¢ox yanlsidir.
Amma nazara alsaq ki, bunu edanlor Iran/Ari kimliyi vo Hind-Avropa
moadaniyystinden (Avropa markazgilikden) ¢mas edirlor, bu anlamda
Avropa vo Rusiya tarix¢ilorinin Maglarnin tolimini zor-xos iranllarin
mazdaizmina vo zardistliye baglamalariny, Gistalik guya, maglarn e.o. VII -
e.2. V asrin axiry, IV asrin avvalinds zardistliiyli qebul etmoalorini ideoloji
anlamda dayorlondirmoak lazimdir.”** Har halda “Avropa morkazgilor”in
Azarbaycandaki tamsilgilarindan 1.9liyevin, S.Qasimovanin bir tarafden
Magqlarn toliminin Azarbaycan va Iran arazisinds zerdiistilikdon forglanan
an qadim dinler oldugunu gostordiyi halda, digsr terafdon do bu dini
talimlor bir cox cahatlorine (dualizm — xeyir v sar allahlary, oda sitayis.)
gdra ziddiyyat do toskil etmirlor kimi, iddialar1 dogru deyildir.!*® Iqrar
Oliyevin Maglar tslimini Zordistlilkle baglamaq {i¢tin irsli stirdiyt
montigsiz  fikirlori, &zellikle Maglarin  telimini  “Zurvanizm’ls
slagelondirmasi, hestta Maglarin  folsafosindoki  isiq ve  ziilmotin
miibarizesinin buradan gaynaglanmasini irsli stirmssi cefongiyyatdir,'**
Bizca, xeyir va sor, isiq vo ziillmat arasinda miibarizoni yalniz Zoardistlik vo
onunla bagl dinlsrsle alagalendirmak dogru deyildir. Bu ciir ikili miibariza
bitiin aski vo sonraki dinlards, hatta mifolojilorde olmusdur. Yoni ikili
miubarizeni ancaq zardustliikls baglayaraq, Tanrigiliq folesafosinin torkib
hissesi olan Maglar tolimini d» onunla qohum etmok suf ideoloji
mabhiyyatlidir. Bizcs, bu ciir diistincalorin ilk qaynag: Tanrigihq folsafasidir.

Hazirda Tanrigihq folsafasinin varligini gizli tutmaq tigiin “Avropa
morkazgilor” yazirlar ki, Midiya tayfalarindan biri olan, dini morasimlari
hayata kegiran magqlar e.a. VIII-VII astlords qadim Iran “biitparast”
allahlarina sitayis edir va bu allahlarin garafine himnlor qogurdular.’?
Maraqhdir ki, onlar hansi faktlarla stibut etmisdir ki, maqlar Turanin deyil,
mohz Iranin “biitparast” allahlarina sitayis edirmislor!? Yoni bu “Iran”
hardan ¢ixdi ki, onun biitparast alahlar: da var olmusg olsun! Bir ds ki, adsten
quzey xalglar1 arasinda on ¢ox qosdli olaraq “biuitparast” kimi turanhlarin-
tirklorin oldugu qeyd olunur. Demsali, maqglarin “biitparast” allahlara
inanmalar farsdilli etnoslarla deyil, mahz tiirklorls bagl ola bilardi. “Avropa
morkazgilor’don Sara Qasimovanin daha sonra yazmasi ki, Qhsmonilar
dévlatinds da pegokar kahin olan moacuslarin ¢oxunu midiyahlar tagkil

122 Azarbaycan Sovet Ensiklopediyast (ASE). 10 cildds, VI cild. Baki, Azornagr, 1982,
s2h.285

123 Azarbaycan tarixi. VII cild. I c. Baki: Elm, 2007, 5.254-255

124 Yeno orada, s.255

125 Azarbaycan tarixi. VII cild. I c. Baki: Elm, 2007,5.104-105

53



edirdilor, lakin onlarin arasinda farslarin da oldugu malumdur, demoli
Turan Midiyasimin maglarinn dininin “ilkin zerdistiliyi Mazda ve bagqa
iimumiran allahlarina sitayisa uygunlagdirilmis (yalniz dini termino-
logiyada bozi ixtilaflar qalmisdi) zerdiistiliys qarsi qoymagq iiciin kifayat
qador asas yoxdur”,'2¢ fikri kokiindan yanhgdir. Turan Midiyasinin maglar
Turan Tanrisina sitayis etdiklori halda, Ohamonilor Iranin biitparast
allahlarina tapinirdilar.

Fikrimizca, “maglarin telimi”nin zardiistiliys aid olmadigini ortaya
qoymagq tgin kifayat qodar ciddi ssaslar vardur. Birincisi, “magqlarin tolimi”
zardistilikdon avval yaranib vo farsdilli etnoslarin bu prosesds, ¢ox boyiik
ehtimalla he¢ bir rolu olmamusdur. Ikincisi, S.Qasimova 6zii d etiraf edir ki,
yalniz zordistilik meydana ¢ixdigdan sonra “maglarin tolimi’ns tapinmig
farslara rast golinmisdir, “Avesta” isa sinkretik diinyagorigdiir. Biitiin
bunlar bir daha siibut edir ki, “maqlarin telimi’nden istifads edon farsdilli
kahinlar, o ciimlodan Zardiist yeni din yaratmigdir. Cox kegmir ki, Zardiist
yeni dinini farsdilli Shamonilsrin dévlst dini saviyyssina qaldirmag bacarir
vo “maglarin talimi’nin mahiyyatini tamamils dayisdirir. Bununla da,
zardiigtaqadarki “maglarin tolimi” ils zerdistden sonraki “maglarin talimi”
arasinda boyik forq yaranir. Dogrudur, bazi tadgiqat¢ilar siibut etmoaya
calisirlar ki, Zardiistiin bu masalads heg bir rolu olmamus va sksins Zardiist
0zl da, hatta tiirk olmus, guya zordistiliyin, o ciimladen “Avesta’nin da ma-
hiyyotini farslar tohrif etmislor. Bizcs, biitiin bunlar, yoni Maqglarin toliminin
mahiyystinin, mezmunun tahrif olunmasi ve bu dini-falsafi talimin svvalca
guya, zardustiliys xidmat etmasi, daha sonra atagparastlik kimi taninmasi
moahz ilk novbads Zardistiin 6ziniin istirak: ila bag vermis, hatta o, bu
moasalada “yenilik¢i” rolunu oynamigdir. Bels olmasayd: Zordisti hind-
farsdilli etnoslar bu qadsr dogma goxsiyyst kimi qabul edib, onun yaratdig:
dini ise rasmi dovlat dini kimi qabul etmozdilor. Hatta forz etsok ki, votoni
Azarbaycan, milliyysti tiirk olan Zardiist “maglarin tolimi’nds islahatlar
aparmugdirsa da, biitiin hallarda bu 6ncs, farsdilli etnoslarin diinyagoriisiing
va siyasi maraglarina uygun olmugdur. 9ks taqdirds farslarin Zardiists can-
yananhg1 vs onun dinini dovlet dini kimi qabul etmaslorins bagqa sabab ola
bilmazdi.

Har halda zardistilikds sehr, cadu, ovsun birmanali gakilda
pislandiyi halda, Maglarn taliminds bu ciir ayinlorden istifade olundugu
hagqinda malumatlar var. Hatta maglarin adi bels, bir ¢ox halda “magiya”
sozii ilo alagolondirilir. Ogar maglarin amallari (sehr, cadu vo s.)
zordiistilikds (“Avesta”da) pislonir va Ohrimanin iglori kimi verilirss, onda
belo natica ¢ixarmagq olar ki, midiyalilar turanl olmuglar. Ciinki “Avesta”ya
gora, Ohrimona, Devlars tapmnaraq sehira inanan xalq turanhlar idilar. Yoni

126 Yens orada, s.105

54



“Avropa morkazgilor’in Magqlarin talimini farsdilli etnoslarla bagladiglar:
halda, bu tolims aid bir ¢ox keyfiyyatlorin zordustilikde pislonmasi vo
turanlilarin adina ¢xalmasi har seyi ortaya qoyur.

Burada bir moaqama diqqat yetirmok lazimdir ki, “Avropa
morkazgilor’in maglarla zordiistliyi eynilogdirib Iran madaniyyatina aid
etmolori yanhs oldugu qador, bazi tirk aragdirmagilarin da maglarla
zordiistlik arasinda oxsarlq “tapib” hor ikisini Tiirk moadaniyystine daxil
etmolori do dogru deyildir. Basqa sozlo, hagh olaraq Magqlar tolimini
iranhlara, Iran madoaniyyatina aid etmayan Tiirk aragdirmagilarin, ancaq
daha sonra zardiistlityii Maglar teliminin davami hesab etmslarini iso yanhg
hesab edirik. Sadaca, Ohamanilor dovriinde Maglar tolimi iranci zordustilor
tarafindan els bir gokilds tohrif olunaraq meniumsanilmigdir ki, indi onlar
biri-birindan aywrmaq cox ¢atindir. Mohz Maglar teliminin zordustilor
tarafindan tohrifli gokilde menimsanilmasinin naticasidir ki, bazi tadqiqatgi-
larin fikirlorine gore “Magqlann tolimi” ve zardustilik Azarbaycan Tirk
xalqnin sitayis etdiyi dinlor olmuglar.

Hols, XIX asrds taninmis sarqstinas alim Mirze Kazim bay yazird:
ki, Azerbaycanda dogulan Zardiist midiyali olmus, Midiya dovriinds ana
dilinde “Avesta’ni yazmig ve midiyali maglara moxsus atsgparastlik, o
ctimladan Zardiigtiin dini da Azarbaycan xalqina moxsus olmusdur.'*” Bu
kimi yanhs fikirlori monimsayan Yusif Vozir Comonzominli ds iddia edirdi
ki, maqlarin tslimi vo zardistilik Midiya dovriinde meydana ¢ixmig, bu
talimlorin asas ideologlar1 da muglar, yoni magqlar olmuslar; Zardust do
Aranda muglar arasinda diinyaya golmis, “Avesta” va atogparastlik do Azar-
baycanda yaranmugdir. Biitiin bu modaniyyati ve folsafoni sonralar Midiyam
siiquta ugradan farslar manimsamis vo tohrif etmiglor.'?®

Belolikla, gar Rusiyas: dévriindan baglayaraq dolagdirilan Magqlar
talimi vo Zarduistlik eyniliyi masalasi, giinimzaodok davam etmokdadir.'?
Hor halda ¢agdas dovrdo Maglarin tolimin iranlilara aid olmamasi
mosalesinds dogru yol tutan Agayar Siikiirovun tok yanhsi maglarla
zordustiliyi eynilesdirmasidir. Halbuki, o, 6zt ds avvalcs agiq sokilds yazir
ki, maglarin Azorbaycandan - qadim Midiyadan olmasi, eyni zamanda
zordistlikdan 6nce méveudlugu barsds qadim yunanlarin ¢ox sanballi ass-
rlori olsa da, “XX asr tedgigatgillarimin maglari daha ¢ox Iranla
slagalondirmasi adama qoribs golir”."3° Bir sozls, bir torafden “Magqlarin
talimi”nin zardiistliikdon gadim olmasindan bahs edon, maqlar Sarqi Iran-

127 Tataristan MDA, f. 1186, is 14, varaq-30.

128 Comanzominli Yusif Vazir. 9sarlori. 3 cildds. I1I cild. Baki, «Avrasiya Press, 2005, s.314-
315

12 Mommadov Zakir. Azarbaycan folsafasi tarixi. Baky, «$orq-Qoarb>, 2006, .11, 15

130 Siikiirov A. Sorq falsafasi va filosoflar1. Baks, Elm, 2005, s. 153, 155

5§



Azorbaycan diinyasinin ilk filosoflar1 hesab edon,™' A.Sikiirov diger
torafdon yazir: “Birincisi, atagparastlik, oda sitayis an qadim dévrlordan
Azarbaycan xalqinin hom dini, ham ds diinyagériisii olmusdur. Ikincisi,
atagporastliyi yaradan xalqn Azorbaycanda yasamasi, indiki Mugan
diiziiniin onlarin xatirasi olmasi, maqlarin bu dinin yaradilmasinda halledici
rol oynamasi hals siibut edilmslidir. Bunun tgiin kifayat qader dalil vo
imkan vardir. Ugiinciisii, bas mag, birinci maq “Avesta”nin ve atagparastlik
dininin yaradicisi olan Zardiistiin Azarbaycandan, bir sira monbolords isa
milliyyatca tiirk olmasi haqqinda (son illords bu fikir daha tez-tez isladilir)
stibutun méveudlugu bu iddian1 daha da daqiqlagdirmayi talob edir”.’** Hor
halda, ager Maglar/Qamlar zardiistden dnce méveud olublarsa, 0 zaman
Zordugtin birinci magq, bas maq adlandirlmas: moantigsizlikdir. Stibhasiz,
burada bag maq Zardiist deyil, Maq Ata ya da Qam Ata 6zl olmugdur.

Biitiin bu dolasiqlara sabab antik yunan mislliflari olmugdur. Bels
ki, ilk yunan alimlori, o ciimladon Herodot maqlarin adst-snonalarinin
parslardan kokli suratds forqli oldugunu bildirarsk, onlar1 hom Midiya
tayfalarindan biri, hom dos kahinlor kimi taqdim etmigdir. Bu fikri irali stiron
yunan muoalliflori m.6. VII-V asrlorde yasamuglar ki, o dovrlorde maglarin
farslardan tamamilo forqli olmasina heg kos giibho etmirdi. Ancaq sonralar
basqa antik yunan miislliflori yanhs olaraq maglan farsdilli xalglarin
kahinlari, hotta zardiistilor adlandiriblar. Masalon, m.6. III asrde yasamig
Laertli Diogen yazir ki, parslardan olan maglar bitin vaxtlari allaha
ibadatds, dua oxumaqda kecirir vo allahin yalmz onlar esitdiyine
inanirdilar. Magqlar allahlarin meydana golmosi ve mahiyysti haqqinda
miizakiralor kegirir, od, su va torpag allah hesab edirdilor. Maglar allahlarin
tosvir edilmasini, o ciimladon onlarin kisi vo qadin cinslorins ayrilmasina
qarst cuardidar: “Maglar fala baxmaqla golocokdan =xsber vermok
qabiliyystine malik olduqglarina gors allahlarin  onlarin  gézlarine
gorindiyinil gostarir, siibut etmaya ¢aligirdilar ki, hava gériinan seylarlo
doludur vs iti gozler tigiin onlar1 gérmak o gadar da ¢atin deyildir”.'3?

Stibhasiz, D.Laertlinin burada bahs etdiyi maglar artiq, Tanrig
qamlar deyil, ategporost zordisti “maq’lar idilor. Eyni distinconi,
Aristotelds da goriiriik ki, maglar1 Misir kahinlarinden daha qadim hesab
etmoakls yanagi, onun mahiyyatinda: 1) Xeyir (Zevs vo Hiirmiizd); 2) Sor
(Aid vo Qhriman) giivvalarinin oldugunu yazmigdir. Bunun naticasi olaraq
da, Islam dini yayildig1 dévrdon baslayaraq orta asr Sarq adabiyyatinda maq
artiq “ategperast”, “Zordiigt dininin terofdar’”, mocusi kimi baga
dustilmiisdiir.3*

131 Yeno orada, s. 156

132 Siikiirov A. Mifologiya. IIT kitab. Baki, Elm, s.21

133 Siikiirov A. Falsafs. Baky, «Adiloglu», 2002,,5.161

134 Siikiirov A. Sorq folsafasi va filosoflar1. Baks, Elm, 2005, s. 154

56



Maglar tolimiyls bagh fikirlori tmumilsgdirarak, belo qonaats
golmok olar ki, tiirklor odu heg vaxt Tanr saymadiglari, insanin ruhunun
oddan yaranmadig1 qenastinds olduglar halda, zordisti farslar odu hom
Tanr1 adlandirmig, ham da ruhun ilahi odla birlagmasi fikrini irali siirmslor.
Qodim tiirklorin samanizm vo tanrigiliq tslimlarinde animizms, elaca da
tabiat tinsiirloring, xiisusils do oda olan miinasibat bizo demoaya asas verir ki,
onlar bu masalalers hind-fars mongsli etnoslardan tamamils farqli yondsn
yanagiblar. 9.Hiiseynzadonin do qeyd etdiyi kimi, bu giin tirklorin, o
ciimlodan Azarbaycan tiirklarinin Yaz bayraminda tabiat {insiirlari (od, su,
torpaq va hava) ilo bagh kegirdiyi marasimlorin kokii, mansayi zordiistiliys
deyil, samanizms/qamhga gedib ¢xur.®® Mosalon, qodim tirklorin
diinyagorisiinds, o cimloden qamhigda/maglarda oda, ocaga tapinma
ayrica yer tutsa da, bu ilahixarakter dasimamigdir. Sadacs olaraq, ocaq ruhu
(evin, otagin ortasinda yanan ocagin ruhu) od anasi vs od atasi kimi ifads
olunmugdur. Qam falssfasine gors, od tanrist ocaq ruhunun sahibidir.'3¢
B.Ogal dogru geyd edir ki, Qamlarin falsafasinda va Tanrigiligdaki “od
tanris” ilo zordustilorin “od tanris1” eyni monam ifads etmir. Belo ki,
tiirklors gora, har bir ocagin ayrica sahibi va qoruyucusu var, biitiin ocaglart
tak ruh v tak od tanrisi tomsil etmir. Dads Qorquda gora da, ocagin ruhu
sitayis edilon bir Tanri deyildir.'®”

Ocagq soziindan yaranan otaq anlayigt ham evin, ham ds ocagun
ruhudur. Bu monada ttrklar, o ciimlodon Azerbaycan tirklori indinin
ozinds da ocaq ruhuna — ocaga suyun tokiilmasini giinah sayirlar. Ciinki
ocaq ruhunu sdéndiirmak, eyni zamanda evin, otagin ruhunun soéndiiriil-
moasi, yoni ailonin dagila bilocayi demokdir. Demali, bu zaman ocaga su
tokmoyin giinah olmasi anlayisi odun miqaddasliyi ilo bagh deyildir.
Burada vacib olan evini, ailasini ocaq kimi basa diigen tirklarin onun
dagidmasini angallomakdir. Bir s6zl, tiirklor odu deyil, ocaq-ails ruhunu,
aile butévliyiini miiqaddas saymuglar vo indi da belodir. Bu baximdan, bu
giiniin 6ziinds da Azarbaycan tiirklarinin Yaz bayraminda (Novruz) fiziki
vo monavi monada badon ve ruhlarnmi pisliklordsn, ¢irkablardan,
xastaliklordan tamizlomak tigiin tonqal galayib onun iistiindsn tullanmalar:
da, onlarin oda hansi miinasibat baslomslorini bir daha ortaya qoyur. De-
moli, gadim tiirklorin da odparastliyi insan ruhunun temizlsnmasindan,
odun iss ¢irkabi tamizlomasinden va sairaden gaynaqlanmigdir. Halbuki
zordustilikds ve ategporsstlikde nainki belo adatlor olmus, hatta onlarin
kahinlori ataggah mobadins yaxinlagarkon nafaslori ilo, miigaddas sandiqlar:
odu murdarlamamagq tgiin agizlarim xiisusi ortiiklorle baglarmiglar. Lev
Qumilyov da qgeyd edir ki, od kultunun yalmz zordistiliklo slaqssi,

135 Hisseynzads 9. Segilmis asarlari. Baky, $arq-Qarb, 2007, s. 55
136 Seyidov M. Qam-$aman ve onun gaynaqlarina iimumi baxis. Baki, Ganclik, 1994, 5.52
137 Ogal B. Tiirk mifolojisi. 2 c. Ankara, TTK, 1993, 5. 496

57



hagqindaki ehtimallar haqigatdon uzaqdir. O yazir: “Iranda mébiidan-
mobiid miiqaddas oda yaxinlagarkan sifatine ortiik taxird: ki, nafasi ils odu
murdarlamasin, tiirklards iss od vasitasi ile bad ruhlari, yoni diinyadak: an
sar qiivvaleri qorxudurdular. Masals burasindadir ki, Iranda od dini sitayis
obyekti, Ttrk tayfalarinda iss magiya vasitasi idi, yani aslinds onlarin arasin-
da heg bir oxsarliq miigahide olunmurdu”.'3® Demali, gadim tiirklor “od
haqq1” dedikda, heg do farsdilli etnoslarin basa disdiiyii ilahi odu nazerds
tutmayiblar. Tiirklor Gi¢in od Tanrinin, yaxud da ilk Tirkiin bir nemati
idiso, farsdilli etnoslar tigiin od har sey idi.

Qeyd edoak ki, tiirklar vo farslar arasinda oda, atsgparastliys forgli
miinasibat orta astlerds da 6ziinii biiruzs vermisdir. Masalan, Goytiirklor
dévriinda tirklar od, su, torpaq ve havaya sayg1 gostarmakls yanasi, yegana
tok Tanridan (Goy Tanr) bagqa bir tanriya sitayis etmayiblar. Bu baximdan
Menqii Kaganin islam xslifasinin elgisina s6ylodiyi sozlor maraq dogrumaya
bilmir. Xaqan bildirir ki, tiirklor hamige tek Tanriya inanmus, sitayis etmis,
Onun amri ilo yagamus ve 6lmigdiirler: “Tanr1 goriinen vo goriinmayon hor
seyin xaliqidir. Allah sizlars kitablar gondardi, ancaq siz onlarin yazdiglarina
amo] etmadiniz. Biza da qeybi bildiran Kamlar verdi. Biz onlarin dediklorina

omal edar ve hiizur i¢inds yagayiriq”."*?

Fikrimizca, biitin bunlar Tanri¢ihgin miiallifleri tiirk etnoslarla
zordustilik vo atagparastliyin yaradicilart farsdilli etnoslarin od va diger
tobioat Gnsiirlerine forqgli minasibatin sn bariz nimunesidir. Ancaq zaman
kegdikco miixtalif tayfalarin, etnoslarin tiirksoylu tayfalarla qaynayib-
qarismasl, dini-moadoni miibadilalor ategparastliklo bagh sohv fikirlarin,
miilahizalorin yaranmasina sabsb olmusdur. Fikrimizcs, ciddi aragdirmalar
aparmadan zordusgtilikds, mazdaizmds oda olan miinasibatls samanizmds,
tanrigiliqda vo “maglarin talimi’nde oda olan miinasibat eynilogdirmak
diizgiin deyildir.

Notico. Maglar toliminds zordiistilikdon forqli olaraq ikili
mibarizs masalasinda da xayalciliq ve qadorgiliys yer yoxdur. Azarbaycan-
Turani maglarin taliminds ikili miibarizs vahid ruhdan térsyen dualizim
oldugu halda, zordistliikds harasi miistaqil qtivvelordir. Demali, tokallahliq
dini inanc sistemi olan Maglar teliminden forqli olaraq Zardiistlikds
ikiallahliq vardir. Bu baximdan 1.9liyevin yazmasi ki, maglar odu, torpagi va
suyu allah hesab etdiklari halda, onlar allahlarin tasvirlorini tanimirdilar,'*
onun ns gader ziddiyyatli movqe tutmasi gz dniindadir. dgar Maglar bir
olan Tanriya tapimrdilarsa, demoli onlar tigtin ikili miibarize Yer tizorinda
yasayan insanlarla bagh idi. Yoni Maqlarin Tanrisinin yaratdigi diinyada

138 Qumilyov L. Qadim tiirklar. B:Ganclik, 1993,5.103
139 Késoglu N. Tiirk madaniyyati iizerins diigiincalor. Istanbul, Otken, 1991, 5.35
140 Azarbaycan tarixi. VI cild. I ¢. Baki: Elm, 2007, 5.255

S8



Insan daxilinds Isiq ve Ziilmatin miibarizesi gedirdi. Tobii ki, Turani
Maglarin inanc sistemindaki Tanr1 Is1gin yaninda yer alir, Ziilmat vo digar
monfliklors qarst idi. Bu baximdan Magqlarin telimindski tok Tanridan
torayon Isigin Ahur-Mazdaya, Ziilmatin iss Anhra-Manyuya gevrilmasi
Zardiistizmin mohsuludur, bunu maglarla baglamaq dogru deyildir.'*' Bu
anlamda  Zordistiliyin/Hind-Avropa madaniyystinin  dagiyicilarinin
Magqlarin  tolimini  saxtalagdirmasi  bir yana, ustolik aski Tirk
madaniyyatinin iizerinden c1z ¢okarsk, har seyi Iran, Hind-Avropa
madaniyystinin adina yazmasi yolverilmazdir."** Bu ciir saxtakarliglarinin
elmlogmoasinin nadani Turan Midiyasinin varliginin, Turan madoniyyatinin
gormazlikdan galinmasidir. Bir s6zls, Tiirk-Turan madaniyyatinin varligina
g6z yumuldugu bir zamanda Iran, Hind-Avropa madaniyyastina qars: ya
alternativ qalmur, agor alternativ ortaya da ¢ixarsa o zaman “namolum”
damgas1 vurulur.

Oski Azorbaycan srazisindoki buitiin madaniyyatlorin ya “nama-
lum” galmasinin, ya da Hind-Avropa/Iran madaniyystinin adina ya-
zilmasimin kokit Turan moadaniyystinin Ural-Altay ya da Orta Asiyada
axtarilmasiyla baghdir. Olbatts, oralarda da Tanriciliq falasfasi, Turan
moadoniyyati olmugdur. Turan madoniyystinin asas markazlorindon biri do
Azarbaycan olmugdur. Azarbaycan Turanin dini-falsafi markezi halinda
oldugu tg¢iin Turanh Tannglarn, Turanh Maglarin, Turanh Qamlarn,
Turanli Maglarla Qamlardan sonra Zardisti kahinlerin 9hamanlar v
Sasanlar dénsminds buram digqat moarkezinds saxlamas: tobiidir. Yoni
Azorbaycanin din morkezina ¢evrilmosi yerli Turanllarla bagh olmus,
sonralar bu oraziloro kég etmis Hind-Irandilli (Qhsmonlar, Sasanlar)
zordiigti kahinlor ds homin ononays sadiq qalaraq Azerbaycana 6zal
miinasibat baslomiglar.

Olbatta, tarixi analogiyalara gora do, qam-samanlar 6z pesa sirrini
mansub oldugu soy, klan arasinda nasildan nasls 6tiirarsk zaman-zaman
yasadir vo dovlatda dinlor dayisonds yeni dini goriislori monimsamok ti¢iin
adaptasiya olunur, yeni morasimlorin icrasiun bagqa allars ke¢mosine
qusqaniblar. Bundan irsli galsrak bels bir miilahizs irsli siiriiliir ki, maglar
ilksl gam-gsaman inanclarina tocaviiz eden iran-pers fatehlorinin
hegemonluguna qars tisyan etsalor da, sonraki ¢aglarda hakim tebaqenin
qabul etdiyi vo tiirk-pers sintezi ilo yaranan rosmi zardiistlityii toblig edan
kahinlara gevriliblar. Bu baximdan da, Orta asr Islam miislliflori maq vo
zarduigti kelmalarini sinonim kimi iglatmigler. Hesab edirik ki, bazi maqlarin
konillii ya da macburan zardisti kahina ¢evrilmayi inandirct gériinss da,
ancaq butovlitkds maglar talimi il zardstilik arasinda ciddi farglor vardur.
Hor halda Maglar toliminin baslangici qam-samanlarla bagli olub,

1 Yeno orada, s.256
42 Yeno orada, 5.293

59



Tanrigihiga asaslandig: halda, zardistilik hind-iran mangoli bir dini talim
olmusdur.

Istifads olunmus adabiyyat

Agasioglu Firudin. Azer xalq (Segma yazilar). Baky“Agridag”,
2000, 5.164

Agasioglu Firudin. Azarbaycan Tiirklarinin Islamaqadar tarixi. III
Bitik: Azarbaycanda qurulan qodim dévlatlar. Baky, “Agridag”, 2014

Azaorbaycan Sovet Ensklopediyasi. 10 cildds, VI cild. Baky,
Azarnagr, 1982

Azorbaycan tarixi. Darslik (redaktorlar: Z.M.Biinyadov v
Y.B.Yusifov). Baki: Azarnasr, 1994

Azarbaycan tarixi. Ug cildda. I cild. Baki, Azarbaycan SSR EA
nosriyyaty, 1958

Azarbaycan tarixi. VII cild. I cild. Baky, “Elm”, 2007
Azarbaycan tarixi. VII cild. II cild. Baki, “Elm”, 2007

Budaqov B., Qeybullayev Q. Ermanistanda Azarbaycan mangoli
toponimlerin izahli ligasti. Baki, Oguz eli, 1998

Comonzominli Yusif Vozir. 9sarlari. 3 cildda. IIT cild. Baky,
“Avrasiya Press”, 2005

Elekberli Faig. Maglarin talimi: Tiirk felsefesi, yoksa Iran
felsefesi.// Tiirkoloji (ilmi haberler dergisi) Ne2 (82), Turkistan, Ahmet
Yesevi Univeristesinin Turan matbaasi, 2017,s.112-122

Olokbarli Faiq. Azarbaycan falsafasi tarixinden: Maglarin talimi. //
“Dévlat vo din” Ictimai fikir toplusu. Sayr: 01 (30). Baky, “Azorbaycan”
nagr., 20185, s.97-107

Herodotos. Herodot tarihi. Istanbul, Remzi Kitab evi, 1973
Hiseynzada 9li bay. Secilmis asarloriBaki, Sarq-Qarb, 2007
Xaqani Sirvani. Se¢ilmis asarlori. Baky, “Lider nagriyyati”, 2004

Kalankatli Musa. Albaniya tarixi. Qos M. Alban salnamasi. Bak,
2006

Kaggarli Mahmud. Divani liigat-it-tiirk. Dord cildda. I cild, Baky,
“Ozan”, 2006

Kitabi-Dada Qorqud Ensiklopediyast. Iki cildds, 1-ci cild. Baku:
Yeni Nogrlar Evi, 2000

Késoglu N. Tiirk madaniyyati iizerina diisiincalar. Istanbul, Otkan
60



yaymnlari, 1991
Qumilyov Lev. Qadim tiirklor. Baki, Ganclik, 1993

Mommoadov Zakir. Azarbaycan falsafasi tarixi. Baky, “Sorq-Qarb”,
2006

Ogel Baheddin. Tiirk mitolojisi. 2 c. Ankara, TTK, 1993

Seyidov Mirsli. Qam-$aman va onun qaynaqglarina iimumi baxus.

Baky, Ganclik, 1994
Soforov Yusif. Qadim Azarbaycan: no bilirik. Baki, Azarnasr, 1989
Siikiirov Agayar. Falsofa. Baky, “Adiloglu”, 2002
Siikiirov Agayar. Mifologiya. IIT kitab. Baki, “Elm”, 1996
Siikiirov Agayar. Sarq folsafosi va filosoflar1. Baks, “Elm”, 2005
Tataristan MDA, {. 1186, is 14, varaq-30.

Hcropus asepbaitaxanckoit puaocodum, 1.1, Baky: “Oam”, 2002

61



IV FOSIL
XAQANI SIRVANININ DUNYAGORUSU

Giris. Obu Badil Ofzaloddin Ibrahim Ibn 9li Naccar ibn Osman
Ibn Ibrahim Haqaigi Hessaniil-Ocam Xagani $irvani (1120/1126-1199)
Samaxi gohoarinin yaxinh@inda yerlason Moslhom kondinds, ofuz tiirki
ailasinds dogulmugdur.'* Xaqani “T'éhfatiil-Irageyn”ds milliyyatcs “acom
tiirkii” (azerbaycanli) oldugunu gostarmisdir: “Ocom tiirkiidiir. Ancaq
dorico sz soylo-migdir”. Bagsqa bir seirinde do oscom tirklorinin
(azorbaycanlilarin) sairi
oldugunu, onlarin qamini ¢akdiyini bildirmisdir.'** Nizami Gancavi “Leyli
vo Moacnun” asarinde “acom tiirkit” ifadasini Xaqaninin iglatdiyi monada
islotmigdir. Tarix¢i Taberi do azerbaycanlilara “acom tiirktt” demigdir.'

Sakkiz yasina gatdiqda dayisi Kafiyaddin Omar Osman oglu onun
torbiyesini 0z Uzsrine gotiiriir vo oglu ilo birlikde Xaqaninin tohsili ils
mosgul olmaga baslayir. Dayis1 Kofiaddin va dayis: oglu Vahidoddin ziyal
saxslar olub, hamin dévrda inkisaf etmis biitiin elmlarls (riyaziyyat, ritorika,
astronomiya, falsafo, montiq, hiiquq elmlori vo islam ilahiyyati) masgul
olurdular. 6 lkin tahsilden sonra Kafiyaddin Omor talobasine ilahiyyat,
nahv (dil¢ilik), riyaziyyat, folsafs, tofsir elmlorini dyratmigdir. Omisinin
“adab” elminds ustadh) gonc Ofzaloddinin sairlik istedadinin inkisafina da
tosir etmigdir. Hor iki misllim ganc Xaqanids klassik Sarq vo Qarq alim ve
adiblori Bogqrat (Hippokrat), Buzurgmehr, Kosta, Sabi, Xslil Oruzi,
Sipaveyh, ibn Miskaveyh, Cahiz, Buhtari, Miitanabbi, Obu Tommam, Ibn
Sina, al-Maarri dhasina maraq yaratmuglar. Bunlardan basqa, Xaqaninin
gorkamli miitasavviflor Mithyaddin ibn al-9rabi, 9bu Hamid al-Qazalinin,
fars sairlori Rudori, Unsiiri, Senainin asarlari il ganclik illarindan tanus
oldugu bildirilir. Tiirk dili (Azerbaycan) ils yanagi, arab va fars dillorini
mitkommal yiyslonmigdir. Toxminan, 18 yaginda saraya devet olunan
sanatkar cox kegmadan Sirvangahlar dovlatinda sairlarin bagcisi olur.'¥

O, iki dafs Oreb veo Acom Iraqum soyahat etmok iigiin Kobo
ziyaratins getmisdir. Ik saforinds Bagdadda Xaqanini xslifse Mahammad

143 Xaqani Sirvani. Secilmis asarlori. Baky, “Lider nagriyyat1”, 2004, .5

144 Xaqani Sirvani. Divan (Divan-e 9fzaladdin Badil bin 9li Naccari). Tehran, 1338 h.,5.296
145 Azarbaycan adabiyyat: tarixi. On cildds, ikinci cild. Ortaq baslangic (VII-Xastlor) va
intibah dovrii (XI-X1I astlor) adsbiyyati. — Baki, Elm, 2020, 5.717-718

146 Xaqani Sirvani. Secilmis asarlori. Baky, “Lider nagriyyat1”, 2004, s.4

147 Arash Hamid. Xaqani Sirvani. Baky, “Yazi¢1”, 1982, 5.8-10

62



ibn Miistohzar qabul etmis vo ona katib vezifssini toklif etmigdi, lakin
Ofzaloddin bundan imtina etmisdi. Xaqani ikinci dofo ziyarats getmok
istayends, Sirvangahlarin xaqani Axsitan buna izn vermoamis, 9fzaladdin do
gizli olaraq Sirvani tark etmisdir Ancaq onu Beylaqan atrafinda yaxalayaraq
sahin amri ilo dovlat habsxanasina salmiglar. Burada o, bir ne¢a ay habsds
olarken bir sira ¢ox seirlar, hamginin hamin vaxt Bizans imperiyasinin
sahzadasi Andronik Komnens hasr olunmus iki gaside yazmigdir. '** Bu
seirlor miutafokkirin xristian dinini ve o zaman bu dinin ayri-ayn
ehkamlarinin strafinda bag veran ilahiyyat miibahisslorini miikammal
bilmasini niimayis etdirmisdir.

Hobsdan azad olunduqdan sonra, Xaqani ikinci dofa Makkays iz
tutsa da, 1176-c1 ilds Kaba ziyarsatindan sonra vetens qayitmayan Xaqani,
omiurlik Tobrizde masken salmigdir. 1199-cu ildo vofat edon Xaqani
Tobrizde mashur Magbaratiis-sitora moazarhginda dafn olunmugdur.'*

Sairin iki asas toxolliisii var idi: 1) “hokmdara mansub olan”
anlamindaki Xaqani, 2) “haqiqat tarafdar1” monasinda olan Haqayiqi.'®

Ofzsladdin Xaqani Sirvaninin osorleri fars ve orab dillorinds
yazilmig “T'6hfatiil-Irageyn” poemasindan va boyiik hacmli seirlor
divanindan ibaratdir.'s!

Falsofi va dini diinyagoériisii. Xaganinin diinyagériistinds din vo
folsafa bazen yaxin, bazen do bir-birine ¢ox uzaq anlayiglar kimi istifads
olunmugdur. Xiisusils, o, “Téhfotiil-Iraqeyn” asorinde din vo falsafo
masalesindan ¢ox bahs etmigdir. Onun fikrinca, dinin shamiyyati insanin
Yaradana olan inamu ilo baglhdirsa, folsafs daha ¢ox insam diigiindiiran
suallara cavab verir. Folsofo tarixgisi Solmaz Rzaquluzads yazir ki,
Xagqaninin diinyagériisiini tadqiq etdikds, onun ilahiyyat ve falsafoyos olan
miinasibati, onlarin shamiyyat ve aktualligimin dsysrlendirilmasi maraq
oyadur: “Bu problemin Xaqani irsindaki izahinin tahlili zaman1 miitafokkirin
adi ¢akilon fenomenlors miinasibatini agkara ¢ixarmagqla yanag, onun
diinyagoriisi moévqeyinin mahiyyeti, sonuncunun daxilon birmonali
olmamasi va eyni zamanda miitsfokirin diinyagoriisiine dair tasavviirlorinin
mantiqgi agiqlanmig olur. Xaqani asasan dins inanan vs ilahiyyata miisbat
miinasibat basloyon insan olmugdur. Hoatta miitefokkirin, falsafs ve
ilahiyyata miinasibatds ilahiyyati daha yiksok dayerlondirilmasina rast

148 Sultanov Mammadaga. Xaqani Sirvani. Bak, Azornagr, 1954, 5.31

149 Arash Homid. Xaqani irvani. Baky, “Yazig1”, 1982,s.15

150 Sultanov Mammoadaga. Xaqani Sirvani. Baki, Azornagr, 1954, .27

15! Pgakyausape C. Ax. V3 ucropuu puaocodpckoit Mpican Asepbaiipxana. Baxy, “Texuyp”,
2010, c.220

63



golirik”. %>

Onun diinyag@riisiinda falsafi masalalor iki istiqamatda: 1) folsafo
elm, 2) falsafo qeyri-elm kimi, inkigaf etmigdir. Solmaz Rzaquluzads dogru
yazir ki, Xaqaninin imumilikde falsafonin, o ciimladen onun ayri-ayn
saholorinin Unvanina istiqamatlondirdiyi bezi neqativ fikirlori, ciddi
diinyagériisii problemlorinin halli ilo masgul olan falsafoys (folsafonin
elmliyina) qars1 deyil, heg bir magsada asaslanmayan falsafoys, daha dagiq
desak, sofistik monasiz damigiglara (qeyri-elmi  folsafoya) qarst
yonalmigdi.'**

Xaqani yunan folsofssindo Aristotel ve Platonu yiiksok
dayorlondirir vo hesab edirdi ki, bu filosoflarin asarlorini dyronmayen insan
ziyali adlana bilmaz. Ragiblorindsn hor hansi birini pisladikds Xaqani
yazirdi: o, “miidriklik iddiasindadir, halbuki, he¢ yunan folsafasi hagqinda
tosavviirii belo yoxdur”."* Xaqani folsafays mahiyyst haqqinda elm,
“mahiyyat qapilarinm biitiin diinyaya acan™** elm kimi torif verir.

Bu anlamda deya bilarik ki, falsafonin elmliyi Islam dininda, Tiirk
madaniyyatinds, Yunan falsafasinin bir gisminds (Platon, Aristotetel va b.)
oz oksini tapdigi halda, zardiistilors, ismaillilors, yunan sofistlorina nisbatde
isa qeyri-elmi xarakter dagimigdir. Bu baximdan Xaqani $irvani do Nizami
Goncoavi kimi zardustliys miinasibatds kaskin mévqe tutmusdur. Onun
fikrinca, zordistlitk biitparastlikden bagqa bir sey deyildir:

Kimin quzildadir giicii, yaqin bil,
Koladir, qizilin sahibi deyil!

Bir méhnat odudur cana simii-zar,
Diiz olar, qizila deyilsa "azar”.
Zoardiistiin adin avvalidir zor,

Zara sacda edir atagparastlar.

Zor nadir? Sonmiis bir atasdir, ancaq,

Ona demak olar: bir 6lii torpaq.'s

Xaqaniys gérs ataga bag ayenler dogru yolda olan insanlar ola
bilmaz. O, yazirdr:

152 Rzaquluzads Solmaz. Xaqani Sirvani //Azarbaycan folsofo tarixi. I cild. Baki: “Elm”,
2014,5.365-366

153 Yeno orada, s.367

154 Xaqani. Divan. Tehran. 1317 h.s.. .328.

135 Yens orada. s. 627.

156 Xaqani Sirvani. Secilmis asarlori. Baky, “Lider nagriyyat1”, 2004,s.25

64



Coxdan dyranmisam biit qirmags man,
Qagmisam atasa bas ayanlardon.
Altibagh diinya arzular insan,

Quzil yeddibagsly ilandhr, ilan.

Kimin gozlarinda qizil tutub yer,

O, aynaya baxib, 6ziin gormayir. 'S

Xaqani zardistilor kimi ismaillilori ya da Hasan Sobbahin
torafdarlarim da sort sokildo tongid etmisdir. O yazirdi ki, ismaillilor daima
diizliikden danigsalar da, ancaq igleri basdan ayaga ayrilikdir: “Her zaman
“Olomat” deyib, dururlar, Heyf ki, “slmovtdan” uzaqdir onlar”. Manim
sozlorimi yaxs1 dinlo bir, Olmovtun 6zt do olim demokdir. Daima
dizlikdan dom vursalar da, 9yrilik gérarson yalmz onlarda. Onlar alcaglara
¢ox alcaliblar, “Dal” kimi, “nun” kimi ayri qaliblar. Onlar etibarda Kufo
ahlidir, Bagdad shli kimi haca dillidir”, 158

Xaqani bir terofdon zordustileri, atogpersstlori biitparestlikda
itttham etso ds, onun goy cismi kimi Giinago munasibati do maraghdir.
Olbatts, Xaqaninin Giinsge miinasibati ile atagparastlorin oda miinasibati
eyni deyil. O, maddi alamds bas veran proses vo hadisslorla 2lagadar
Giinaga boyikk shomiyyst verir. O doniz, ¢ay, okean sularinin
buxarlanmasiny,'* yerin, daglann rongini, Ayin isiglanmasini'® Giinasin
tosirilo izah edir. O, “Tohfstiil-Irageyn”ds “Giinaga xitab va quzili
mazommot” baghginda yazir:

San, ey govharlara gozal rang veran,
Hor seya bir surat, bir ahang veran.
Diinyada har kasa aziz, mehriban,
Hamzya bir baxan, bir giymat qoyan!
Giinag! San har seya niiruz edirsan,
Cox bayiik, cox uca olsan da, bazan,
Enirsan distiina qara torpagin,

Ayag altina har bir algagin. "6

137 Yeno orada, s.25-26

158 Yena orada, s.94

159 Xaqani. Divan, s. 337.

10 Yeno orada, s. 88.

161 Xaqani Sirvani. Secilmis asarlori. Baky, “Lider nagriyyat1”, 2004, 5.26

65



Tadgiqatgilara gora Xaqani, Giinagi — “torpagr quzila donderan
mahir kimyag1”,'” “hayat manbayi” adlandirir. Bazi seirlorinds o, Giinasi
Allahin an gozal yaradilisy, - “Sarqin odunu” (yani Giinagi) Onun (Allahin)
yaratdiglarimin “bagimin tact” hesab edir. Digar seirlordo Giinag Allah
anlayisini avaz edir'®®. Xaqani Giinago miiraciat edarak yazir:

Sanin simandan Isa mabadinin sami solalanir,
Sanin atributundan gecanin isiy1 emanasiya edir.
Mahiyyatlara yetisma yolunun ardicillar: da,
Sanin esqinin piyalasindan sarxosdurlar.

Sanin simandan minlarla zardiistilorin qalblari odla doludur'®.

Solmaz Rzaquluzadays géra Giinassin ilahilagdirilmasi vo onun
tobiat hadisslerins tesirinin vurgulanmasi, tabistin asasini tagkil edan dord
unstriin foalligs ilo sortlonan, tobistin daxili inkisafinin qeyd edilmoasi —
bitiin bu miilahizsler Xaqaninin rasionalizme meylindan, zemanasinin
elminin mo6vqeyindean, diinyam dark etmak vo kor-korans ortodoksal

tasavviir vo ehkamlara amal etmamok cahdinden, onun azadfikirliliyindan

xabar verir.!%

Xaqani “Giinag’ls yanagit “Yer”i de unutmur, arzin fozilstinden da
bohs edir. Onun fikrincs, torpaq kainatin coévhori olmagla yagi, biitiin
monalar da ondan irali golir. Xaqani yazir:

Torpaq covharidir bu kainatin,

Hom xazinasidir covahiratin
Diinyanin besiyi olmug bu torpaq,
Torpaqdan dogulmus manalar ancaq.
Mustafa torpaqda yatdig iigiin,

Yer goydan azizdir, iistiindiir, iistiin!
Urak ikiiizlii aynadir, ancag,

Onu da hifz edir bizim bu torpaq.
Bir iizii isiga meyl edir har an,

Digari ayrilmir qara torpaqdan.'*®

162 Yeno orada, s. 640.

163 Xaqani. Divan, s. 849, 881, 892.

164 Yeno orada, s. 881.

165 Rzaquluzads Solmaz. Xaqani Sirvani //Azarbaycan falsofe tarixi. I cild. Baki: “Elm”,
2014,s5.370

166 Xaqani Sirvani. Secilmis asarlori. Baky, “Lider nagriyyat1”, 2004, 5.30

66



Bizco, Xaqaninin Giuinago folsofi miinasibeti daha ¢ox Tiirk
folsafosindon,  Xozarlorin'®  ve  Solguglarin  diinyagérisiinden
qaynaglanmigdir. Maraglidir ki, zardistiliyi farslarla alagalondiren Xaqani
tirklorin yasadigy Tirkistam midrik ve casur insanlarin yasadigi 6lks kimi
galomoe almigdir: “Osil Tiirkiistana get, orda manali adam axtar, Kims lazim
Cins ademgiyah axtarmaga getmok”. '8

Turan vo Tirk anlayislarina asarlorindo tez-tez miiracist edon
Xagqani t¢tin bitin bunlar ke¢misin yalmz maddi deyil, eyni zamanda
monoavi-folsafi irsi idi.'® “Bir Qcom tirkilyam, dorico deyon, yalvac
tantyanam, Tanri istoyen” — deyan Xaqanin ssarlorindes boyiik miitafokkir-
filosof Nizami Goncavi kimi, Tirkliyi il foxr etmasina tez-tez rast galirik.
Xaqani “Tiirk zsmrindan”, yani Tirk ruhundan, Tiirk mahiyyatindan irali
golon geirlori ilo qiirur duydugunu ifads etmigdir.’”

Turklik falsefasing ssaslanan Xaqaninin ssarlorinds, o ctimlodan
“Tohfatiil-Irageyn” do tez-tez Xizir peygombar miiraciot etmasi da tosadiifi
deyil. Ciinki Xizir peygombor Azarbaycan Tiirk folsofesi ilo baghdir. O,
yazirdr:

Saharin bayrag: yiiksalon zaman,
Birdan daxil oldu Xizir qapundan.
Boynunda var idi onun hamayil,
Yox, dord kitab idi, hamayil deyil.
Miigaddas bir xayal gozdi basimda,
Foazilat heykali durdu qarsimda.."”

Xazir peygombarls sohbat zamani, Xaqani ona bir ¢ox falsafi suallar
verarak ondan cavab gozlayir: “Ey malsk sifatli, mana soyla bir, Deyirsan bu
diinya min bir ronglidir. Diinya ham ucadir, ham da ki, algaq, Bu diinya na
zaman, de, mshv olacaq? De, yaziq insanlar na zamanadsk, Umidls,
qorxuyla omiir stiracok? Bu odlu korpiidon kegmok olarmi? Yoxsa ki,
odlarda yanacaq hami? Agil, hug ki ugur: "Nur alim” deys, Yol tapa bilormi
yedditag goya? Bes hiss, alti cohat tilsim torundan, Qurtarmaq miimkinmii
bizlers bir an? Bagimiz istiinds bu yiiksak ¢atir - Gomgoy, ayri tagh bu
sohna nadir? Bu ¢evra na zaman, de, qarar tapar? Bu néqts na ciirs yerindan

17 Yeno orada, s.139
168 Yeno orada, s.222
169 Yena orada, 2004, .133
170 Kondli-Heris¢i Qafar, Xaqani Sirvani (hayati, dévrii ve miihiti), Baki: “Elm”, 1988, 5.214
'7! Xaqani Sirvani. Segilmis asarlori. Baky, “Lider nagriyyat1”, 2004, s.44
67



qopar? Necadir o yan xatt-tistiivamin? Kimdir sakinlori bas o diinyanin?
Qoribs olmazmu xatt-iistiivadan? Biza toraof olan yerds yasayan, Canhlar,
sonradan bir zaman agar, O biri terafi maskasn etsalor? D6rd ana, dogrudan,
qoribadir bu: No tigiin, gorasan, ti¢ inci dogdu? Har zaman siiratls d6vr
edon alom, Na tigiin gah borkdir, gah bosdur”.'”

Xuzir ise ona cavabinda deyir ki, bu kimi giibha dolu suallar1 ancaq
zardistilor vera bilor. Bu kimi folsofo ds zerduisti falsafs olub, ciiritk
folsofodir. Xaqani Xizirin dilinden yazir: “De, no vaxta qoder son
yorulmadan, Ciriik falsafoden dom vuracagsan? 9sline baxanda “folsafs”
sozl, Lap “safeh” soziina banzayir, diizii. Ay bir manasi olmamis dorin,
“Quran”in, danilmaz bu hadislorin. Oniinds, malum ki, anlayir har kas,
Yunan falsafosi bir ¢ops doymaz. Vaz keg bu hadisdan, he¢ band olma, son!
Bir fiilus (sarda pul) yaxsidir min falsafadan. Caniny, gal, dins san tapgir
ancaq, Seni gtibhalordan o qurtaracaq. “Quran” xezinadir, sair, gorak san,
Hor s6zii alasan bu xazinadon™.'73

S.Rzaquluzads yazir ki, Xaqani, yasadigi dévrde maddi diinyanin
dérd tinsiirden - su, od, torpaq, havadan - ibarat oldugu haqqinda yayilmig
talimo torafdaridi: “O, tabiatin 6z-6ziins foalhigini vo mohz bu dord tnsiiriin
maddi diinyanin biitiin miixtelifliyini yaratmasimi nazers alarag, onlarn
“dérd yitkdastyan”, “dérd esas”, “dérd qara qrif” (antik afsanalorda qartal
basly, aslan badanli, ganadli sjdaha), sksar hallarda isa “dérd qadin”, “dérd
ana” adlandirirdr”."”* Qeyd edok ki, Xaqaninin, materiyann, dérd tinsiiriin
foalligini gabul etmasini “Tohfatiil-Irageyn” asarinda Xizira iinvanlanan
suallar tosdiq edir: “Ogor sama xottinin o biri torafinds bu torafdski kimi
rahatliq vo maskon méveuddursa, bu teacciibli deyil. Magor o biri torafds
dord tinsiiriin batni {ig qiymatli seyi dogmurmu? (nabati, heyvani vo insani
) Balka bu tez otiib kegan alam kimi o diinya da yarrya qader cansiz
asyalardan ibaratdir”. '7* Xizir cavab verir ki, bu suallarla maggul olmaq
lazim deyil, lakin bu haqda s6hbatin 6zii ¢ox vacibdir. “Deyilanlardan aydin
olur ki, Xaqani kainatin hiidudlarini yer va onu shats edan sama gargivasi
ilo mohdudlagdirmir. Mitofokkir bizim yer dinyasina benzor diger
alomlorin méveudlugunu toxmin edir, orada da dord {insiir (materiya) “iig
qiymotli seyi”, yoni ii¢ nafs [noviinii], ii¢ alomi - bitki, heyvanat va insanlar
alomini — yaradir. Xaqani tofokkiiriiniin darinliyini vo miiayysn qoador
dialektik saciyyssini stibut edan bu fikir, o dovr tgiin, stibhssiz ki, ¢ox

172 Yens orada, 5.48
173 Yeno orada, s.49
174 Rzaquluzads Solmaz. Xaqani Sirvani //Azarbaycan folsafo tarixi. I cild. Baki: “Elm”,
2014,5.369

175 Xaqani Sirvani. Secilmis asarlori. Baky, “Lider nagriyyat1”, 2004, 5.49-50

68



casaratli fikir idi”. "7 Xaqani yazird::
Yaratmagqla heyvanat, camads, nabatat,
Tabiatin son istayi insan idi, tak insan.
Us pilladan sonra insan yarandig kimi da,

Ug kitabdan sonra nazil oldu diinyaya “Quran”. 7

Xolil Yusifliys gors sairin humanizmi, insan iiciin déytinen sair
qolbi bu sualda ifads olunmugdur: “Divler diinyasina, shrimanlor alomina,
aliqulincli hokmdarlara nifrat, sade adamlara mahabboat Xaqgani poemasinin
asasidir. Daha ¢ox Sirvan sorino nifratin yitksok poetik ifadesi olan
"Téhfotiil-Irageyn” tokco sofernama deyil, dorin humanist mazmunlu vo
yiiksak sonatkarligla yazilmig ictimai, siyasi, folsofi, exlaqi diigtincolorls
zongin orijinal, oxgarsiz lirik poemadir”. 78 “Sariatdon kenar elm yoxdur, bil,
Varsa qara xaldir, heg¢ bilik deyil™”® - deyon Xaqani bezen ustiinliyii
tlomalara verib filosflar1 tongid etsa ds, onun asas tonqid hadafi bosbogaz
filosoflar va tilomalar idilar.

Homid Arashi da hesab edir ki, Xaqaninin f3lsofi baxiglari dini
baxiglarimi  tstolomigdir: “Sairin folsafi esorlorinds diinya, yaradiligin
mangayi, tabii qanunauygunluglar miiteraqqi cabhadan aydinlagdirilarksn,
dini milahizslordon daha ¢ox, folsafi mithakimalara yol verilir. Bu basimdan
Azorbaycan adabiyyatinda falsafi qesidenin ilk gozel niimunslerinden
sayilan, hom fikri-mozmunu, ham do sonatkarliq baximindan hagigaton
diinya poeziyasinin misilsiz niimunasi olam “Madain xerabalori” seiri

»” 180

digqati calb edir”.

Tadgiqatcilara géra, Madain xarabalori sairi darin, sarsidicy, ibratli
dugtincalor alomina aparir. Sairin noazorinds Madainin xasrabalori ibrat
aynasidir. Bu ayna qargisinda hayacanlanmamagq, sarsilmamagq, gozyast
tokmamok miimkiin deyil. Tokcea ke¢mis ti¢lin, xarabaya ¢evrilmis Madain
{i¢lin yox, balks daha ¢ox bu giin {i¢iin, bu giintin sahlarindan tutmusg adi
insanlarina qadar hamu tigiin. Xaqani yazirdi:

Ibratla bax, ey konliim, bu alama, gal, bir an,

Eyvani-Madaini ayineyi-ibrat san.

176 Rzaquluzads Solmaz. Xaqani Sirvani //Azarbaycan folsofo tarixi. I cild. Baki: “Elm”,
2014,5.369

177 Xaqani Sirvani. Secilmis asarlori. Baks, “Lider nagriyyat1”, 2004, s.150

178 Yusifli Xolil. Xaqgani Sirvani va adabi irsi // Xaqani Sirvani. Segilmis asorlori. Baky, “Lider
nagriyyati”, 2004, s.14

17 Xaqani Sirvani. Secilmig asarlori. Baky, “Lider nagriyyat1”, 2004, 5.49

180 Arash Hamid. Xaqani Sirvani. Baky, “Yazi1”, 1982, 5.31-32

69



Daclayla giizar eyla bir dafa Madaina,

Bir Dacla da san gozdan torpagina tok nalan.
Bax, Dacla tokar gozdon yiiz Dacla gqadar qan-yas,
Goz yas: deyil, atas siizmakda yanagindan.

Bax! Dacla gopiiklanmis, har dalga dodaginda
Bir eyla ucuqdur ki, dogmus iirak ahindan. '

Qosida butiinliikls bu sualin derin poetik cavabindan ibarstdir.
Sairin boyiikliyt ondadur ki, o, Madainin mahvinds bir qanunauygunluq
goriir: “Har biilbiilii bir bayqus, har nagmani bir névha Izler bu cahan igrs,
olma buna gol heyran Sordun hara getmisdir indi o boyiik sahlar, Bir
hamiladir torpaq, ¢ox udmus o, sah, xagan. Udmusg na qador bilsan zalimlar:
bu torpaq, Lakin yens doymaz bu acgéz adam udmaqdan”.’®* Belolikls,
Xaqani mitofokkir sair kimi Mobdainin mohvini, Kufs ve Bagdadin
yiiksalisini dialektikcasina izah edir. S.Rzaquluzadays gérs bu asards, biitiin
moveudatin kegici xarakteri, materiyanin formasimi doayismosi haqqinda
olan milahize ilo yanag, Xaqani Modain saraymin  ovvalki
mohtasamliyinden, onun ¢oxdan bari torpaga qovusan sahiblorinin qiidrat
va sarvatinden, sarayin dziiniin iss dagidildigindan bahs edir.'® Xaqani
yazir: “Moan esitdim, sarayin xarabahiglari monas séyladilor ki: “Ogor biz
adalat saray1 olaraq dagidilmisiqsa, onda ziillmkarlarin saraylarini hansi coza
gozlayir?””.'%

Boytk Azarbaycan Tirk miutafokkiri, milli ideoloq Mahommoad
Omin Rasulzada torafindsn “¢6ken insanliq kiltiirt ils yxilan madaniyyat
abidaloring aglayan, qlivvatca, diinya adsbiyyatinda baraberi olmayan bir
sah osor” kimi qiymetlendirilon “Madain xarabalori” qosidesi sairin
yaradicihgnda mithim yer tutmugdur.'® Elnars Zeynalovun fikrincs,
“sairin “Madain xerabslori” do 6z mezmununa gors godim dovlstlors
yazilan moarsiyadir: “Bu movzu otlal — kegmis obanin qalqlar qarsisinda
soylanilan nitqe benzass da, onu dévlstlors yazilan marsiya kimi taqdim
etmak daha mantiqlidir. dgar stlalda daha gox nostalji hisslsriistiinliik tagkil
edirsa, bu gasidenin movzusu daha nasihatamiz ve folsafimena ehtiva edir.
Hokmdarlar: ke¢migdan ibrat darsi almaga ¢agirmaq hor iki qasidade asas

181 Xaqani Sirvani. Secilmis ssorlori. Baky, “Lider nasriyyat1”, 2004, 5.381

182 Yeno orada, 5.382

183 Rzaquluzads Solmaz. Xaqani Sirvani //Azarbaycan folsofo tarixi. I cild. Baki: “Elm”,
2014,s5.378

184 Xaqani Sirvani. Secilmis asarlori. Baky, “Lider nagriyyat1”, 2004, s. 383.

185 Resulzade Mehmet Emin. Sirvanh Hakani // Azerbaycan Yurt Bilgisi dergisi.
Ankara,subat 1954, cilt 4, say1 37, 5.2-10.

70



moagqsad kimi 6n plana ¢akilir”.'*¢

Xaqaninin diger ictimai-folsafi qasidalorindan biri do “Qasideyi-
siniyya”dir. O, homin falsaofi qasidesinds hoayat sirlorini 6yronmokds ve
hoyat miilommalarii agmaqda zoka ve tofokkirin rolunu yiiksak
giymoatlondirmakls barabar, bu sirlsrin hals da tamamils dark edilmadiyini
soyloyir. Arash yazir: “O, omiir ke¢dikco homin mitismmalarin sirrini
oyronmokds ¢okdiyi ¢atinliklorin daha da artmasindan, kainati dark
etmokds insanin acizliyinden séhbet acmis xalqi diisinmays, oxuyub
Oyronmoya ¢agirmugdir, Sair kainat sirlorinin derinliklarine niifuz etmayin
lszzotindan ds damigmigdir...”.'%”

Xolil Yusifli hesab edir ki, bu qasidads iki insan tipi qargilagdirilir:
1) diinyani dérdelli tutanlar, nofse aldananlar, hamiya agaliq etmok
istayanlar, 2) nafs adli aslani it kimi diz ¢okdiiranler, ham mards, ham da
namorda bas aymoyenlardir: “Xaqani 6ziind ikincilardan sayir va bununla
foxr edir. Sair homin iki insan tiplarini miixtslif baximlardan miiqayiss edir,
darvig va sultan obrazlan ilo maseleni bir gadar ds konkretlogdirir. Sair bu
asori yazarken sufizm ve oxiliklo baglanmig, yunan falsefasine qarst
soyumugdu. Indi onu sirf elmi masalalardan daha gox insan, onun taleyi,
monavi alomi ils bagl problemlsr maraglandirirdi”.'®® Xaqani yazirdr:

O giin ki,sirri yoxlugdan ibarat “abcad”i bildim,
Unutdum varhiga bagh olan har bir miiammam.
Goriinca bilmamakdir bu qariba maktabin elmi,
Unutdum hafizamda yer tutan har elmii iirfan:.
Qoriba elm oyrandim, basa diisdiim ki, nadanam,
Acab ustaddir, talim edir man kimi nadan.

Neca ayinada tuti gorar 6z aksini, lakin,

Goalar nitqa taacciibdan, olar aksinin heyrani.
Omiir kegdi bu maktabda, hala “abcad”dayam aciz,
No vaxt dark eylaram, aya, miiammal bu divant.
Hbls kérpa usaqlar tak oyun ardindadur fikrim,
Bu hoqqabaz falok heyran edir feliyla insani.’®

186 Zeynalova Elnara. Xaqani Sirvaninin gaxsiyyeti va irsi Yaxin-Orta $orq vo Qafqazin mul-
tikultural mihiti mastovisinds // Baki: Azarbaycan adobiyyatsiinashg. Nizami Gancavi
adina ddsbiyyat Institutunun Jsarlari, 2019. N 2, 5.48-49.
187 Arash Homid. Xaqani Sirvani. Baky, “Yazic1”, 1982, 5.34
138 Yusifli Xolil. Xaqgani Sirvani va adabi irsi // Xaqani Sirvani. Segilmis asorlori. Baky, “Lider
nasriyyati”, 2004, s.9
18 Xaqani Sirvani. Secilmis asarlori. Baky, “Lider nagriyyat1”, 2004,.100

71



Xarazmgahlar dovletinin hokmdar1 Mslik ul-azoam 9la ad-Din
Atsiza hasr olunan qoside iss Xaqaninin folsafi fikirlorinin &yranilmasi
sahasinds xiisusilo qiymatlidir. “Maraqli mazmunu ils diqqoti calb edan
qosids yiiksakliyin tosviri ile baglayir. 1-10 cu beytlori shats edan hissada
gostarilir ki, bu yiiksakliyin zirvesinda Isa (s. a.s. ) ligiin panahgah var, Idris
(s. a.s. ) liglin geniglik; ulduzlar onun yolunda oruc tutur, sama sacdays
gedir. 11-15-ci beytlords sair, 6z mamduhunu bu yiiksakliyin tizarinds
tasvir edir”. *Xaqani yazirdi:

Ey agilan siibh kimi parlaq olan manim réyam!
Safaq sokiib, siibh agildi, man hala da yuxudayam.
Aldadici rangi ila siibh gozal qiza oxsar,

Gah gizladar ¢6hrasini yad baxisdan, gah da agar.
Qovs-qiizeh biisatin difiiqlords agmus sahar,

Birca goziin baxistyla naxislanir biitiin tellor.
Ufiiglarin gozlorinda qaranhqdan siirma vardi,
Onu sahar gisalayan qatralar yuyub apardh.

Bu yumyumsaq buludlar ki, goyda paran-parandilar,

Siibhiin ali toxunanda carga-carga gizlandilar. ™!

Qasidads 9la ad-Dini “dovriiniin Cahizi” adlandiran sair, onu iki
tac sahibi Keyxosrov kimi galama verarak, ham tiirklarin, ham da Iranin ona
itast etdiyini gostorir. Todqqiatgilara gdrs sairin diinyagorisiinda,
folsofasinda bas versn doyisikliyi, yani avvelor alude oldugu yunan
falsafosina sonralar siibha ilo baxmasina balks da Cahizin tasiri olmusdur.
Ciinki Cahiz Aristotel falsofesi haqqinda “Onun mentiqi heg bir arab
oratoruna aydin deyil” demigdi. **Xaqani yazirdi:

Zamananin Cahizidir Olaaddin asikar,
Sozlarinda, amalinda sevinc, ham da kadar var,
Ar1 kimi ham sahdi var onun, ham da tikans,
Art sancsa, ¢ox incitmaz bal yeyan bir insani.

Alaaddin xos sozlari esidirmi, ey xuda?

190 Zeynalova Elnara. Hakani Sirvani Yaradicithginda Tarihilik. XVIII. Tiirk Tarih Kongresi,
1-5S Ekim 2018, Ankara. Ankara: Tiirk Tarih Kurumu, 2022, s.699

191 Xaqani Sirvani. Secilmis asarlari. Baky, “Lider nagriyyat1”, 2004,.235

192 Kpaukosckmit M. 0. Wsbpamnmsie counnennms. Tom 1I, Mocksa-AeHHHIpaA:
WspateancrBo Axapemun Hayk CCCP,1956,5.363

72



Esidoni oyranirmi, gatirirmi heg yada?'®?

Qafar Kondli-Herisgi hesab edir ki, Xaqannin falsafi gorislori
axiliklo daha cox saslogmis, bu anlamda Ibn Sinanin falsafosina, Obiil-Ola
Goancoviye nisbaton az meyil gostormisdir.’®  Eyni zamanda, bazi
tadqiqatgillar Xaqanini sufilikle do olagalondirirlor ki, ancaq o,
yaradicih@inda miitasavvif seirdon bahralonsa ds, seirds diinyavilik istayini
artiran ustad bir sair idi. $airi tesavviifiin qurumug hékmlari yox, mahiyyati
digtindiriirdii. % Bu baximdan Xaqaninin sufilikden ¢ox axiliys bagh
olmasi fikri genis yayilib. “S43-571 (1148/49-1175/76)-ci illori shats edon
ikinci dovrds sairmslamatilarin ve gslondarilarin sxlaqi-folsafi baxiglar: ils
maraglanir. Malamotilik sufilik demak deyildi. Ancaq bir sira masalalordo
sufiliklo iist-iista diisiirdii. Bu illords sair Ibn Sinani cox oxuyur, “Qanun” va
“Sofa”n1 sldan yers qoymur, qgadim yunan filosofu Aristoteli, Yaxin voOrta
Sorqin aristotelgilorinin asorlorini Gyronir, ustad: Obul-dla Gancavi kimi
Obu Oliys qosulanlardan sayilirdi. Lakin bir gadar sonra Aristotelve $arq
aristotelgilorinin tslimino siibha ilo yanagmaga bagladi Artiq onu xalq
faolsafasi — oxilik daha ¢ox calb edirdi.. Oxilik harakati ziddiyystlorden
dogan falsafi-oxlaqi bir diinyagoriisii idi. Humanist diistincalari vo qabaqeil
sosial utopiyalart 6ziinds birlegdiren, iimumbagsari mahiyyst dagtyan bu
harskatin qollar1 ¢ox idi vo o,mixtalif dlkelorde mixtelif adlar altinda
yayilirdi. El adst-snenalorini 6ziinds birlegdiran exilik tiirksoylu xalqlar,
elaca ds Azarbaycanda hals gadimdan méveud olub” .1

S.Rzaquluzadays gora 6z dovriiniin ayri-ayr falsofi nazariyyeloriilo
yaxindan tanis olan Xaqani an cox peripatetizma (Aristotelin tolimina)
yaxin idi. Diinyanin Allah tersfindenmi vo necs yaradilmasi, Allahin imkan
vo iradasinin sonsuzlugunun haddi, onun méveud aloma tasir doracasinin
neca olmasi va diger moasalelor ilahiyyat va falsafods miibahissler yaradan
asas moasalolordan idi. S.Rzaquluzads yazir: “Xaqani Allahin Xaliq kimi
varligini'” vo maddi diinyanin yaradildigini gabul edir, lakin onun, Allahin
tobiatls, materiya ils olan qarsiligh slagasins dair fikirlori mioyysn qador
geyri-ortodoksallig ils forglanir. Xaqaniys gora Allah diinyan: 6z istek v
iradasils deyil, zorurat tiziindan yaradir; alom Allahdan emanasiya edir, ona
gora do, faktiki olaraq Allah ve alom tamamils oks baglangiclar deyil, sslindas

193 Xaqani Sirvani. Secilmis asarlori. Baks, “Lider nagriyyat1”, 2004, s.235

194 Kondli-Herisci Qafar, Xaqani Sirvani (hayati, dévrii ve miihiti), Baki: “Elm”, 1988, s.214
195 Azarbaycan adabiyyat: tarixi. On cildds, ikinci cild. Ortaq baslangic (VII-Xastlor) va
intibah dovrii (XI-XII ssrlar) adabiyyati. Baki, Elm, 2020, 5.741

19 Azarbaycan adabiyyat: tarixi. On cildds, ikinci cild. Ortaq baglangic (VII-Xastlor) va
intibah dévrii (XI-XII asrlar) adsbiyyati. Baky, Elm, 2020, 5.739

197 Xagani. Divan. 5.610, 616
73



bir biitévdirler”. '8

Allahla butin moévcudatin  eyniliyini vo onlarin  mahiyyet
baximindan vehdatini iddia edarak, '’ Xaqani yazirdi: “Vacib varhq ki
Ondan bagqa bu seylorin ¢ixis néqtasi yoxdur, zorra qadar na azalir, na
coxalir. Vahid néqtenin tezahiirii olan yiizlerls néqte va xettlorin Onun
(Allahin) vehdatinds forqlori yoxdur”. Belsliklo Xaqani Allahin va biitiin
moéveudatin mahiyystlsrinin eyniliyini tesdiq edir. Xaqani, Allahla insanin
eyniliyini vurgulayaraq, yazir: “Moanim biitiin suratim — Odur, menim
suratim, menim biitiin atributlarim — Odur, ona géra ds, manim sozlerimds
he¢ kim “moan” vo “biz”i ayird eds bilmir”** Allah, tobiat va tebiatin an
yiiksak zirvasi olan insanin eyniyyatins asaslanan Xaqani diinyam Allahla
birlikds sbadi hesab edir va onu “sbadi diinya” kimi miisyyen edarak,
Allaha yalniz yaradihs baslangicinin birinciliyini aid edirdi. ***

Ictimai-siyasi vo oxlaqi goriiglori. Xaganinin ictimai-siyasi
gorisglorinda an ¢ox diqgoti ¢aken adalstsizlik, hagsizliqdir. “Xaqaninin
fikrinca, sah saraylan elo bir donizdir ki, orada sadaf yox, yiiz min nahang
var. Insana heg bir inci vermayan, lakin onu mahv etmak {igiin har dagige
min oyun quran saraylar sairin asas nifrat vo inkar obyektidir. Goncliyinds
saraya dovat alan sair, cox ke¢mir ki, sohv etdiyini basa disur, saray
hayatinin eybacar, sor dolu mahiyyatini anlayir, 6zii ordan gagmaga
caligdig1 kimi, bagqalarina da maslohat goriir ki, saraylardan uzaq yasasinlar,
agalardan uzaq olsunlar” 2> Xaqani yazirdr:

Sahlarm saray: bir danizdir ki,
Orada sadaf yox, yiiz min nahang var.
Arzu gamisini salmaz he¢ zaman,

Bu cosgun daryaya, agl olanlar.

Bir inci vermaz da, can almaq iigiin,
Hor daqiqa sana min oyun tutar.
Komniil, san gal aglin panahinda ol,

Ki, agil tamahin boynunu vurar.

Bir parca ¢oraya, suya qane ol,

198

Rzaquluzads Solmaz. Xaqani Sirvani //Azarbaycan folsafs tarixi. I cild. Baki: “Elm”,
2014,5.368

19 Yeno orada, 5.368

200 Xaqani. s.. Divan. s.712.

Rzaquluzads Solmaz. Xaqani Sirvani //Azarbaycan falsafs tarixi. I cild. Baki: “Elm”,
2014,5.368-369

202 Yusifli Xolil. Xaqani Sirvani ve adobi irsi // Xaqani Sirvani. Secilmis asorlori. Baks, “Lider

201

nagriyyati”, 2004, s.16
74



N sarvat, na mansab, na aga axtar.>®

Homid Arash yazir ki, Xaqaninin moadh xarakterli seirlorindo
odaloto caging, pis omollorden uzaqlasmaga dovet kimi shomiyyatli
masalolora genis yer verilir: “O 6z madhlerinds hékmdarlara nasihatlor
etmis, onlara qaygikeslik, insaf moarhomoat, soxavet kimi nacib sifotlor
asilamaga cohd gostormigdir. Sair adalati hokmdar Gigiin zeruri bir halat
kimi torifloyorak, zomana gahlarina adalatli olmag, agl rohbar tutmag,
xalqla insafla roftar etmoyi tapsirirdi”?®  Xaqani hokmdarlara
nasihatlerindan birinds yazirdr:

Quvalinda hartarafli fikirlason adamlar.

Miiskiil olan har bir isi basa vurar ¢ox asan.?%

H.Arash yazir ki, Xaqani yaradicihginda azadliq meyli ¢ox
quvvatlidir: “$airin saray mithitindan siddetls damsmasi har seydon avval
onun azadlhq ideyalar1 ila bagldir. Sarayda insan heysiyyatinin
tapdalanmasy, bir tiks ¢orak tigiin insanhq lsyaqatinin itirilmasi onda qazeb
vo kin dogrurdu. Odur ki, Xaqani insan saxsiyyatini har seyden yiiksok
giymotlondirmis, ssarlerinds azadliqdan tez-tez danigmus, onu an gozsl
nemost adlandirmugdir. Sair insan azadlhigiu mohdudlagdiran, onun
miiqaddss arzular1 oniine kegilmoz sadlor qoyan manisleri nifratls
xatirlayaraq, tamah, varlanmaq ehtirasi, naz-qomzs tolobi, pul
dikinliyinin insam bu ali nematdon mohrum etdiyini bildirmigdir”.2%¢
Xaqani yazirdi:

Cahanda bir kimsada yox insanliq govhari,
Ogoar varsa, de, galsin, aslindan versin nisan.
Harda bir ahl adam var, al¢aq da onunladir,
Boali, garismug artiq mal atila zafaran.

Saf quzil yer tapibdir qatirin palaninda,
Kafur danasi artiq secilmayir daridan.
Piixtalogdimi insan, soltandir insii-¢ina,

207

Hola ki, piixta deyil, ya vahsidir, ya seytan.

203 Xaqani Sirvani. Secilmis asarlori. Baky, “Lider nagriyyat1”, 2004, s.500
0% Arash Homid. Xaqani Sirvani. Baky, “Yazig1”, 1982, 5.23

205 Xaqani Sirvani. Secilmis asarlori. Baky, “Lider nagriyyat1”, 2004, s.150
206 Arash Homid. Xaqani Sirvani. Baky, “Yazi¢1”, 1982,5.29-30

207 Xaqani Sirvani. Segilmis asarlori. Baky, “Lider nagriyyati”, 2004, 5.297

75



Xaqaniyo gora dovriinds adaton mal va s6hrat sahibi alcaq adamlar
olub, diinyada nafsina asir olanlarin diinyasidir. Bels bir diinyada insanhg:
qoruyub saxlamaq ¢ox da asan deyildir:

Bu étargi gam evinda varsa sadliq asari,

Onlar olar sad ki, yoxdur insanlqdan xabari.
Kegma ona bu diinyada, get, iizlotda tut qarar,
Qoy yuxari basa kegsin daldan galon adamlar!
Yaxst adam pislik goriir bu diinyaya galondan,

N eylasin diinya, ancaq pislik galir alindan.?%

Tadgiqatcilara gors, uzun miiddat sah sarayinda xidmot etmasi vo
soxsi hsyatinin firavanh$ Xaqaninin diqqatini sosial problemlordsn,
moazlum xalqin veziyyatindan yayindira bilmadi. M6vciid comiyyetin koskin
tonqidi ilo ¢xig edan Xaqani, “deyarsiz insanlara var-dévlat baxs edildiyi”,**
“millatin payina iso yoxsulluq diisdityi”,*"* “yalmiz insanligin na oldugunu
dork etmoyonlorin sadlandiqlari™" diinyami “ziilm evi” adlandirir?”
Miitefakkir yazir ki, onun yasadigi comiyyatds istedad, aql ve insan
soxsiyyotinin meyar1 yalmz zonginlikdir. Yoni zemanomizds sorvetin
yoxdursa, aqlden bir fayda gézlomak sbasdir. Bagqa sozls, kimin sarvati
yoxdursa, aql onun he¢ nayins lazim deyil, hatta agar layaqat var va sarvet
yoxdursa, onda sarvetsiz layagat eynile menadan mohrum edilmis ad
kimidir. Xaqani yazirdi:

Aqlinin qiymati dinarsa agar,
Dinar iigiin al agma, eyla hazar.
Bir baladir tamah baga, bisekk,
Tamahindan bagin bala ¢akacak.
Mis qaba sirka tokma, paxr: gixar,

Tamahi qalba salma, cant yaxar.?"3

Xaqaninin ragbati agiq-aydin adalatlilik terafinds olub, bir Tirk

208 Xaqani Sirvani. Secilmis asarlori. Baky, “Lider nagriyyati”, 2004, s.311

29 Xaqani. Divan, s. 20S.

210 Yeno orada, s. 253.

21 Yens orada, s. 18S.

22 Rzaquluzads Solmaz. Xaqani Sirvani //Azsrbaycan falsafs tarixi. I cild. Baki: “Elm”,
2014,5.374-375

213 Xaqani Sirvani. Secilmis asarlori. Baky, “Lider nagriyyat”, 2004, s.178

76



filosofu kimi riyakar momurlari, ikitizlii din xadinmlorini keskin gokilds
tanqid edirdi. Uzun miiddat saray hayatinin bu burulganinda yasayan
Xaqani diinyanin sirniklondirici geylori ilo insan lsyagatinin qorunmasi
arasindaki secimdo 6zii ilo uzun vo ¢atin miibarizods monavi galoba
qazanmaga miivaffoq olmugdur. O, seirlorinds o, defslorle  gahlardan
tamamils uzaqlagdigini vo 6z vaxtini, istedad vo biitiin qiivvasini onlara
xidmata sarf etdiyina pesman oldugunu geyd edirdi.*"*

Xaqani, millstin acinacaql veziyyati haqqinda, “bu dinyada an
gucliilorin zoiflora qars1 sart” oldugu, millstin amansiz istismara maruz
qaldig, varhlarin “tizimlitytin qanini (sarab) va faqirlarin (hiiqugsuzlarin)
qamunt” i¢diklori barads defolorls yazirdi*'® Humanist miitafokkir xalqin
moazlum vaziyyetile barisa bilmirdi, ¢linki o, insanlarin tobiston
barabarliyins smin idi, onun tasavviiriine gora sah va yoxsul tan dogulublar:
“Ogor sah, bir anliq bels tacindan mahrum olarsa, faqirdon bagqa o he¢ kim

ola bilmaz”.2¢

Azorbaycan alimlorinden Mshammadali Torbiyyet Xaqaninin
elmi biliyi, dinyagoriisii ils bagh yazirdy: “Xaqani Sirvani 6z dévriiniin
islanmoakda olan elmlorinin ¢oxuna, xiisusen de hikmat, niicum, misiqi
elmlarina yaxs1 balod idi. Onun aserlerinda bu elmlardan ¢ox istilahlar var;
0, tarixi da yaxs: bilirdi. Xaqani $irvani gasidesinin birinds bu haqda yazir:
“O hanst elmdir ki, man onu bilmirem? — moni smamaq istayirsan,
asarlorima diqqot et”. Xaqani bu fikri arab dilinds yazdig: bir asarinds do
tokrar edorak yazir: “Mon elmls gorafotlonib onun sayssinds s6hrat
tapiram””.*'7 Torbiyat daha sonra yazirdi ki, o, 6z d6vriiniin adiblerindsn
forgli olaraq, asrindaki elmlorin bir ¢oxunda, xiisusils falsafs, heyat, niicum
vo musiqide darin bilik sahibi olmugdur: “Buna gérs ds o, seirlarinds bu
elmlors aid ifadslor iglotmigdir. Xaqani tarixi vo gadim hadisalar, xebarlor
haqqinda genis molumath olmus, seirlorinde bu hadisslers isars

etmigdir” >

Xaganinin aydin ifads olunmug azadfikirliliyi ve humanizmi onun
folsafi poeziyasim sonraki asrlords do demokratik fikrin numayondalari
tigiin taqlid niimunasina ¢evirdi*"’

IAsarlarinda axlaq masalalarine do mithiim yer veran Xaqaniys gora
poeziyanin asas vezifslerindan biri insanlara yiiksak manavi keyfiyyatlori

24 Rzaquluzads Solmaz. Xaqani Sirvani //Azarbaycan folsofs tarixi. I cild. Baki: “Elm”,
2014,s.377-377

215 Xaqani. Divan, s. 569.

216 Yena orada, s. 451.

7 Tarbiyst Mahammadali. Danismandani-Azarbaycan. Baky,Azarnasr, 1987, 5.358-359

218 Yena orada, 5.359

19 Sultanov M.S. Xaqani Sirvani. Baki, Azarnagr, 1954,5.101-107

77



asilamaqdir. O, yazirdi: “Hor torbiyaci sair olmaya da bilor, lakin har bir sair
torbiyaci olmalidir”, vo inanirdi ki, nasihat vo maslohatlorin kdmaKkliyi ilo
qtisurlara qarg1 miibarizs aparmaq, insanlarin xasiyyatlorini yaxsilagdirmaq
mimkiindir. Buna gors dos, Xaqaninin irsinds “insanin gaxsiyyati — onun
basor soadstine yOnolmis fealiyysti ilo milayysn edilir” postulatina
asaslanan didaktik fikirlor genis yer tutur.”’ Xaqganinin nasihatlorins gors,
insanin hayatinda an miihiim sey no var-dovlat, na ds ki, quzildir. Hayatin
monast sarvat yigmaq deyil, oksins, mozlumlara yardim etmokdir.
Seirlarinin birinds Xaqani yazir ki, Manug¢6hr sah bir abiddan nayin her
seydan giymatli oldugunu sorugduqda, “o, cavab verdi ki, bu fani diinyada

an yaxst olan — miidriklarin sohbatlari ve saxavatli insanlarin amallaridir”.**!

S.Rzaquluzadays gors Xaqaninin etik va sosial baxislarinin yiiksok
insanparvorliyi, mitofokkirin genis bilik dairesi  folsafonin asas
problemlorins dair nisbaton aydin mdévqelorinds ifads olunmus folsofi
azadfikirliliyi, yiiksok poetik v oxucuya asanligla catan formada s6ylonilon
fikirlori, miitafokkirin irsinin Sarqin miisslman bélgasinin ve ilk novbada
onun votoni olan Azorbaycanin moadoniyyst vo folsofo tarixindoki
shamiyyatini ve yerini miiayyan etdi”.**?

Toadgiqatcilara gérs yaradicih@iin son dévriinds Xaqani 6z
asarlorinde odalat anlayigina, humanist ideyalara, axlaqi deyarlora daha
genig yer vermis vo hakim qiivvalari adalats ¢agiran “fiitiivvatnams”sini
yazmugdir. “9xi “futiivvetnama”lorine alavalor eden sair nafslo micadils
etmak, 0ziini xalqa hasr etmok, din, mozhob forqi qoymadan biitiin
insanlar1 sevmoak, vofa, dogruluq, déziim, tovbs ve miiriivvati insamin an
yiksak keyfiyyatlori kimi qoloms vermis ve bu keyfiyyotlori insanlara
talqinetmays, onlan 6ytdls dogru yola yonsltmoays ¢alismugdir. Minnat
qoymadan yaxgiliq etmak, sqlin isigina siginmagq, elms yiyalonmak, hirs,
tamah, qeybat, ikitzlilik ve ziilmdon ¢okinmok, sirr saxlamaq, hor
isdeadalati gozlomak, var-dovlsti comiyystin ixtiyarina vermak, ata-ananin
hormotini saxlamaq, qadinin comiyystdeki movqeyini uca tutmag, zahirs
yox, batina — monaviyyata digqgat yetirmok bu illords Xaqani yaradicilifinin

asas qayalorinden idi”.?%

Notico. Xaqani Sirvani yalmz Azarbaycanin yox, biitiin yaxin Sarq
adebi-ictimai fikrinin XII asrde yetirdiyi on gorkemli simalardan biri,

20 Rzaquluzads Solmaz. Xaqani Sirvani //Azerbaycan folsafo tarixi. I cild. Baki: “Elm”,
2014,s.381

2! Xaqani. Divan, s. 669.

22 Rzaquluzads Solmaz. Xaqani $irvani //Azsrbaycan falsafs tarixi. I cild. Baki: “Elm”,
2014,5.383

223 Azarbaycan adobiyyat: tarixi. On cildda, ikinci cild. Ortaq baslangic (VII-Xastlor) vo
intibah dovrii (XI-X1I asrlar) adabiyyati. Baki, Elm, 2020, 5.739-740

78



sonatinin bazi azomotli keyfiyyatlori ilo birincisidir. Todqigatgilar hagh
olaraq onu oadabiyyatimizda folsafi qosidenin banisi, ilk vo an giicli
masnavilarin, inca ruhlu gezallorin ve miidrik ribailorin, nahayat, kamil
manzum sayahatnamsnin yaradicis: kimi ¢ox yiiksak giymotlondirirlor. 2
Xaqaninin ictimai-folsofi diiglincasi xalq falsafasine asaslanmigdir ki, bu da
Tiirk falsafasindan irali golirdi. Bagqa sozls, Xaqaninin falsafi diisiincalori,
oziinden avvalki Tirk disiincs sisteminin agagi-yuxari davamu idi. XI-XII
ylzilliklards Azarbaycan madaniyysti zomininds yayilmus axiliyin qaynag:
da qadim Tiurk folsafasi oldugu tictin, Xaqani ds ona asaslanmugdur.

Istifads olunmus adabiyyat
Arash Homid. Xaqani Sirvani. Baky, “Yazic1”, 1982

Azarbaycan odobiyyati tarixi. On cildds, ikinci cild. Ortaq
baslangic (VII-Xastlar) va intibah dovrii (XI-XII astlar) adabiyyati. — Baki,
Elm, 2020

Azoarbaycan folsafa tarixi. I cild. Baki: “Elm”, 2014

Xaqani Sirvani, Divan, AMEA Olyazmalar Institutunun alyazmasi,
M-413

Xaqani Sirvani. Divan (Divan-e Ofzaladdin Badil bin Oli Naccari).
Tehran, 1338 h.

Xaqani Sirvani. Secilmis asarlori. Baky, “Lider nasriyyat1”, 2004

Xaqani. Divan. Tehran. 1317 h.s.

Kandli-Herisgi Qafar, Xaqani Sirvani (hayati, dovrii va miihiti),
Baki: “Elm”, 1988

Qaraoglu Fazil. Tarixds iz buraxanlar: Xaqani Sirvani. “Baki xebar”
qazeti.- 2017.- 11 oktyabr

Mahmudov Yusif. Xaqani Sirvani vo Nosimi yaradicihginda tabiot-
insan: multikultural dsyarler. “Tirkiistan” qozeti-2025.- 24-30 iyun

(N21).-s.1S.

Resulzade Mehmet Emin. Sirvanh Hakani // Azerbaycan Yurt
Bilgisi dergisi. Ankara,subat 1954, cilt 4, say1 37, 5.2-10

Rzaquluzads Solmaz. Xaqani Sirvani // Azorbaycan folsafo tarixi. I
cild. Baki: “Elm”, 2014

Sultanov Mammodaga. Xaqani Sirvani. Baky, Azornagr, 1954

224 Qaraoglu Fazil. Tarixds iz buraxanlar: Xaqani Sirvani. “Baki xebar” gozeti.- 2017.- 11
oktyabr.- S.18.
79


https://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=T%C3%BCrk%C3%BCstan&theme=e-kataloq
https://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=2025.-+24-30+iyun+%28%E2%84%9621%29.-+S.15.&theme=e-kataloq
https://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=2025.-+24-30+iyun+%28%E2%84%9621%29.-+S.15.&theme=e-kataloq

Torbiyat Mbohammadali. Danigsmoandani-Azarbaycan.
Baki,Azarnagr, 1987

Zeynalova Elnara. Hakani S$irvani Yaradicihiginda Tarihilik.
XVIIL Tirk Tarih Kongresi, 1-5 Ekim 2018, Ankara. Ankara: Tirk Tarih
Kurumu, 2022.

Zeynalova Elnara. Xaqani $irvaninin saxsiyyati vo irsi Yaxin-Orta
Sarq vo Qafqazin multikultural mihiti miistavisinds // Baki: Azarbaycan
adabiyyatsiinashg1. Nizami Goncavi adina Odabiyyat Institutunun sarlri,
2019.No 2

Kpauxosckuit Y. 10. Ms6pannsie counnenus. Tom 1, Mocksa-
Aenunrpaa: Msaareascrso Axapemun Hayx CCCP, 1956.

Psaxyamzape C. Ax. M3 wucropmm ¢uaocodpckoit Mbican
Asep6aitpxana. Baky, “Tekuyp”, 2010

80



V FOSIL
NIZAMI GONCOVININ DUNYAGORUSU

Giris. XII asrds Azorbaycanin Genca goherinds yazib yartamig
Azarbaycan Tiirk miitafokkiri, filosof Nizami Goncavinin (1141-1209)
diinyagorisiinds  islamlq, tirklik ve insanhq bir-birlorini daim
tamamlamis, onun folsafssinds tiirklitk kimi, islamliq da bir ¢ox hallarda
insanligin sinonimi kimi ifads olunmugdur. Bu baximdan hesab etmak olar
ki, onun iimumilikde insanliq deyarlorina baxigi Islam-Tiirk madaniyyatina
asaslanmugdir. N.Gancavinin “Besliy”ini diqqatls tadqgiq edends goriiriik ki,
0, bu asarlorinds bir torafden Tirk diinyagérisiing, Tirk adst-ananasini,
Tiirk axlaqiny, digar torafdan biitiin bunlarla barabar, Islamhq falsafasini
izah etmays calismisdir. Boyiik miitofokkirimizin yaradicibginda Islam
dinine miinasibat somimiyyet ve sevgi iizerinde qurulmugdur. Onun
diinyagdriisiindo Islam dini avvalki dinlordan forqli olaraq bir tamamlayici
missiya rolunu oynayir. Bagga sézls, digar dinlardan farqli olaraq Islamda
els bir masals, moévzu yoxdur ki, Qurani-Kerimds onun cavab: olmasin. Bu
baximdan Nizami Goencavi ii¢iin Islam dini biitiin suallara cavab veran
miikammal bir dindir.

Bu baximdan Nizami Gencavinin diinyagérisinds islamhq
mosalosi xiisusi yer tutmusdur. Nizami Gencovinin yaradicih@inda
zardugtiliyin, atogparastliyin birmonali sokilda pislonmasi, eyni zamanda
makedoniyali Iskandari bu dini diinyadan tomizladyi iigiin tariflomasi do
islamhiga baglihgin noticesi idi. Oger Firdovsi “Sahnamo”ds fars
diigtincosini, fars atagparastliyini tobli§ etmigdirss, N.Goncovi ds
“Beslik”’ds, o ciimladan “Iskandernama” poemasinda islamhig: va tiirklityi
torif edorak, onlarin bir-birini necs tamamlamasimi ifads etmoys ¢alismigdr.
Nizami Gencavi “Xosrov va Sirin” asrinds do diqqgati kainat ve insana,
onlarin slagalarina calb etmis, “Xaliq vo maxluq na demoakdir” sualina Islam
dini asasinda cavab vermays ¢alismigdir.

Stibhasiz, biitiin bunlarin Azarbaycan Tirk falsafs tarixinds hans:
yoénlorden aragdirilmasi digqati calb etmakdadir. Bu baximdan Azsrbaycan
Tirk folsafs tarixinde Nizamiu Goncavinin irsina olan miinasibati
aragdirmag, onu tadqiqat isi ¢orgivesinds 6yranmak tasadiifi olmamugdir.
Burada asas maqsad Nizami Gencavinin irsine yenidon dénmok vo onu
miiasir dovriin talablori ila yanasi, obyeltiv sakilds qiymatlandirmokdir.

Xiisusils, Nizami Gancavinin bu giins gadsr ham bir Azarbaycan
Tiirk filosof-miitafokkiri, ham da sairden daha ¢ox filosof kimi qaloms
verilmomasinin asas sabablorini gostarmakdir. Bizca, Nizami Gancavinin

81



Azorbaycan Tirk filosof-miitafokkiri olmasi daha giiclii bir sokilds 6z
tasbitini tapmalidir. Bu igds an béytik amoayi, birmanah sakilds Azarbaycan
Tiirk mutsfokkiri, milli ideoloq Mshemmead Omin Rasulzads boyiik olgiids
meydana qoymugdur. Har halda M.9.Rasulzadonin “Azarbaycan scairi
Nizami” asarinde Nizami Gencavinin Tirkliiklo bagh galdiyi gonaatlor
inkar olunmaz faktlardir. Milli ideoloq ¢ox tutarli manbalar ve elmi dalillarle
bu masaloni boyiik ol¢iids hall etmayi bacarmigdir. Nizami Gancavinin
“Besliy”ini oxuduqda goriiriik ki, o biitiin ssarlorinds 6z tiirkliyd ils qiirur
duymug, on esast Tirkliyii yalmz enik-milli moansubiyystls
mohdudlagdirmamis, onu Tirk diinyagoriisti kimi xarakterizo etmisdir.
Bagqa so6zls, Nizami Gencevinin irsinds tiirkliik yalmiz bir etnik-milli
monsubuyyot anlaminda qalmamus, eyni zamanda Tirk diinyagorisi, Tiirk
falsafasi kimi da dziinii biiruzs vermigdir. Bu baxamdan Nizami Gancavinin
tirkliikls bagh diistincalori olduqca heyratamiz vo diisiindirictidir.

Digor torsfden Nizami Goncevinin ictimaiyyste bir sair kimi
goloma verilmasi da bir ¢ox hallarda yanhs olmugdur. Dogrudur, o,
asarlorini nozm formasinda arsaye gatirmisdir. Ancaq Nizaminin asarlorini
nasr deyil nazm gaklinds, yazmas: he¢ do onun yalniz sairliyins dslalet eds
bilmaz. Cinki onun asarlorinda falsofi yitk hor daim bir addim 6ndos
olmusdur. Bu baximdan Nizami sairdan daha ¢ox filosofdur ki, o, yalniz
folsafi mosalalors miinasibatda deyil, biitovliikds 6z dorin diisiincalarine
gora filosofdur. Onun folsafasi, ilk novbads Tiirk falsafosi, daha sonra ise
Tiirk folsofesi ilo Islam folsafesinin biitiinliiytidiir. Onun Tiirk folsafasi
insanhq falsafasi ilo saslosmoakdadir. Bagqa sozls, Nizaminin irsinds insana
vo dinyaya miinasibatin ssasinda Tirk folsefociliyi dayanir. Tirkin
folsafosi biittin dovrlards diger folsafolardan, o ciimlodan Yunan, Roma,
Hind, Cin, Misir va diger falsafslorden farglonmisdir. Bu baximdan biz
burada tedqiqat isimizde Nizami Gancavinin bir filosof vo Tiirk falsefesinin
nimayondasi kimi ds aragdumisiq. Olbatts, bizim aragdirmamiz
Azoarbaycan Thrk folsofs tartixi kontekstindo apanldig tGigiin bu masalayo
hor daim diqqat etmaya ¢aligmigiq.

Nizami Goncovinin diinyagoériisiinds islamligla tiirkliiyiin
vohdati Azarbaycan falsafs tarixi kontekstinda. Nizami Goncavinin
Tiirkliiys vo Islam dinina bagliligini, bunun miiqabilinds digar dinlari,
xiisusils da fars ataparsatliyinin tonqidi Azarbaycan Tiirk mitafokkiri, milli
ideoloq Mshemmoad Omin Rosulzadenin “Azsrbaycan sairi Nizami”
asorinds hortorfali sokilds todqiq edilmisdir. M.9.Rasulzads soziigedon
asarinda gostorirdi ki, Nizami Gencavi iigiin tokallahliq baximdan Islam
dini an idealdir va sonuna qadar bu dins sadiq galmigdir. Nizaminin 6ztini
Islam dininds tapmasini asaslandirmaga calisan Rasulzadanin fikrincs,
boyiik sair-filosofun galdiyi son naticays gors, yalmz bu din sayssinds
biitiin insanlar xilas yolunu géra bilmisdir.

82



Umumiyyatls, bdyiik miitefokkirimizin yaradicihiginda islamlq ve
tirkliytin bir qirmizi xatt olmasi agiq sokilda hiss olunur. Nizami islamhig:
va tirklityi bir-birinden ayirmur, bir ¢ox hallarda eynilsgdirir. 9gar biitiin
osarlorin  girisinde Islam dinins, onun peygomborina béyik sevgi
tozahtirlori varsa, onlarin mahiyystinds ise tiirkliyiin adalatliliyi, ucahg,
safligy, humanizmi 6n plandadir. N.Gancaviys géra, Islam dini yenilikgi bir
din olmus, diinyanin zorarli kohna qaydalarim yixaraq bir ¢ox miisbat
yenilklor gatirmigdir. O, yazirdi:

Sariat evina qoymusdur dord hadd,
Qurmug dord divarla bir sbadiyyst.
Niibiivatta dini verdi yenilik,
Komakgisi oldu agil va bilik.

Dini diinyada son dini oldugundan,
Basqa dinlor batil edildi haman.?**

Nizami Gancavinin diinyagoriisiinds islamhqla tiirklityiin vohdati
ila yanagi, ategparastlikla ismaililiys miinasibati olduqca kaskindir. Masalan,
N.Goancavinin Sasani hokmdar1 Parvizin Mohammad peygambarin (s.)
moktubuna qars: gostardiyi miinasibatinds zardistlitys nifrati, islamliga iss
sevgisi son doraca aqiqdir. Hor halda Nizaminin atagparast dinina tapinan
Porvizin  peygomborin  moktubunu  crrmasimi “quduzluq”  kimi
giymoatlondirmasinin xiisusi bir anlam vards.

Umumiyyatls, Nizami Goncovinin yaradicihginda zardistiliyin,
atagparastliyin birmanali sakilds pislanmasi, eloca do Makedoniyali Iskan-
dori bu dini diinyadan temizladyi tigiin toriflamasi, he¢ bir halda tesadif
hesab oluna bilmaz. Nizami Gancavi yazirdi:

Hans: bir dovlats verdi nahayat,
Kayan adatina gostardi hormat.
Yalniz zardiistliiyii gabul etmamis,
Basqa adatlora etdi parastis. 226

Ogor fars sairi 9biilqasim Firdovsi “Sahnama”do fars diisiincasini,
fars dini etiqadlariny, fars diinyagorisiini toblig etmisdirss, N.Goncovi da
“Beslik”da, o ciimladon “Iskendsrnams” poemasinda Tiirk hayat torzini,
Tirk dugtincssini, Tirk dini etiqadlarim, Tirk adst-snenslorini, Tiirk
diinyagorisiini boyiik ustaligla oks etdirmigdir.

Qeyd edsk ki, N.Goncavinin diinyagoriistiniin islamhg, tirklik ve
insanliq ssasinda obyektiv, elmi prinsiplors asaslanan sorhi, tofsiri ilk dofs

225 Gancavi Nizami. Xosrov ve Sirin. Baki, “Lider” nasr, 2004, s.31

226 Gancavi Nizami. Iskandarnams. Baky, “Lider” nagr, 2004, s. 136

83



Azarbaycan Ciimhuriyyatinin qurucusu, ictimai-siyasi vo dovlet xadimi,
miitafakkir Mohommoad 9min Rasulzads tarafinden verilmisdi. Rasulzada
N.Goancavinin Islam-Tiirk folsafi diisiincasina, Islam-Tiirk madaniyyatine
vo insanhq folsofosine baghhgim vaxtinda gorarsk, bitiin bunlan
“Azarbaycan sairi Nizami” asarinds dolgun gokilde aks etdirs bilmigdi.
“Azarbaycan sairi Nizami” adli asarinds boyiik Tiirk miitafokki-filosofu Ni-
zami Goncalini tekrarolunmaz bir gakilds tadqiq edsn Rasulzads bir toraf-
dan onun Tiirk mansubiyyatina, Tirk dini-falsafi diisiincasine, Tirk ruhu-
na, Tirk falsofosine baghiligini elmi-folsafi sokilds ortaya qoymus,**” digar
torafdon dovriintin ictimai-falsofi, sosial-siyasi problemlori kontekstinds
milli ideya ils, dinysvi ideyalar1 uzlagdirmaga ¢alismigdir. M.9.Roasulzado
yazir ki, Firdovsi Iran millatgiliyinin ideoloqu, fars oglu fars oldugu kimi, 228
N.Goncavi ds Tirk oglu Tiirk kimi bir Azarbaycan sairidir. >»

O, Nizami Goncovinin diinyagorsiinds tirklikle farshigin,
zordustlikls islamligin bir-birine na deracs da tors miitonasib olmasini
gostormoays ¢aligmigdir. M.9.Rasulzadsys goérs, Nizaminin iranliliqdan,
farsporastlikdon uzaq olmasmna nimune “Xosrov vo Sirin” poemasinda
Sasani hékmdari Parvizin Mshammad peygaomborin moktubunu cirmasini
“quduzluq” adlandirmasi, “atagperast hokmdarin yalmz maddi folakat vo
stiqutunu sarh etmoakls kifayatlanmayib, eyni zamanda Iran imperiyasinin
moanavi tanazziliiniin tarixgasini ds asarina daxil etmasi”dir.23

Roasulzadonin fikrinca, Nizaminin bir o qadar do ehtiyac olmadan
peygambarin Xosrovun yuxusuna girmasi, alindaki qirmancla onu vurmas,
voziri Buziirgimidin ona orab peygombori haqqndaki  séhbeti,
Moshommoadin doguldugu giin Kosra tacinin ¢okmosi vo atoskadolorin
(atasgahlarin) sénmasi kimi ahvalatlar “Xosrov va $irin” poemasina alavs
etmosi, Turk filosofun farshq tesssiibiinden, fars disiincasindon uzaq
olmasiyla bagh olmusdu. M.9.Rosulzads yazir ki, Nizaminin
farsparastlikdon uzaq olmasimi gostoran koskin dolillorden biri do
atagporastliye diigmon olmasi idi: “Macusilik, zardustilik vo atagparastlik
Nizamids daim zararli ve algaq sayilir. Tokca peygombar vo miisalmanlar
deyil, Iskandor bela atagparastliyin diismanidir. Kayanilarin biitiin idaralsri
igarisindan Iskendar yalniz ataggadalori dagidir. Har hansi bir vilayatin
diismanlori Iskendari bu vilayats qars: qaldirmagq iigiin orada atagparastliyin
hsls yagamaqda olmasindan s6z agirlar. Nizami Iskandari sévqla tariflayar-
kan “diinyam macusilikden tamizladiyini” xtisusi bir raziliqla qeyd edir”. 23!
Rasulzadanin fikrincs, farshgin an béyiik ve an parlaq ananasi zardistilik vo

?27 Rasulzads M.9. Azarbaycan sairi Nizami. Baky, “Ciraq”, 2008, 5.40, 164, 173

228 Yeno orada, .40, 164, 15

22 Yena orada, $.40, 164, 40

39 Rasulzade Mahammoad Omin. Azarbaycan sairi Nizami. Bak, “Toknur”, 2011, 5.202
231 Yeno orada, 5.203

84



atagparastlik oldugu halda, fars geirinin Firdovsidon sonra ikinci dirayi olan
Nizaminin hamin talima bu qadar diigmangiliyi, monfi miinasibat baslomasi
onda farshq duygusunun olmamas idi.?*

M.9.Rosulzadays goérs, Nizami biitiin duygu ve siuru ils
misalmandir, tok Allaha inamir: “Toekallahhq mévqeyindan da o har ciir
ikilik va ¢oxlugu radd edan bir “vohdaniyyatcidir”. Zardiistiliyin xeyrin ayri,
sorin da ayr1 méveud olub 6z aralarinda vurugan ikiallahliliq sistemina onun
no sufilikls yetigdiyi Allah mathumu, na ds dagidig: xalis miiselman aqidasi
uygun galir”.?** M.9.Rasulzads yazir ki, hatta Nizami tigtin “qadim farshigin
islama qars: miixalifatinin bir ifadssi” olan ismaililik “iranli-fars” mazhsb
kimi onun dilinda bir séytigdiir. “Dediyim kimi deyilss, ismaili olum”.>3*

Demoli, N.Goncavi qadim tiirklerin tanriciliq dini-folsafi teliminda
oldugu kimi tokallahlihq diinyagériisiine sahib olmus vo bitiin hallarda
dualist, politeist sistemlori inkar etmisdi. Bu da, bir daha gostorir ki,
N.Goncovi XII osrde dualist fars digiincesinin, ategperest fars
ehkamg¢iliginin, yaxud da islama qars1 yénalmis “Firdovsi-fars kini”nin yox,
godim dévrden etibaran tiirk digiincasins hakim olan monoteizmin, tirk
etigadinin, o cimladon islamhgin dagtyicis: olmugdur.®*

Azoarbaycan Tiirk miitefakkiri Abdulla Saiq do M.O.Rasulzads kimi
hesab edirdi ki, N.Gencavi fars dilinin tasiri altinda olsa da, ancaq islamliq
vo tiirklitk ruhunu he¢ ds 6ztindon uzaq tutmamuglar. Saiq yazirdi: “Buna
doxi bir para tarixi ssbabler oldugu kimi, ke¢mis boyiik sairlorimizin do
qusurlar gérinmakdadir. Dogrudur ki, Xaqani vo Nizami kimi miiqtedir
sairlorimiz fars lisaninda torstdiklori bedialor sorafi yens ds bizlors
moxusdur. Lakin tarixi-adebiyyatimizin parlaq sohiflorinds onlarin asarlori
heg bir yer tutmayacaq vo nami-miibarsklori adabiyyatmuz: zinnastlondir-
moayacayi taassif olunacaq seylardir. Ana dilindo seir sdyloyon sairlorimizin
bir ¢oxu da bitiin-biitine dilimizin ahangini pozmuglar. Cali va toglidi
olaraq meydana ¢ixardiqlarni osorlori na adobiyatmizda vo na da
camaatuimizin  ohvali-ruhiyyasinds  bagqaliqlar  térotmaye miiveffaq
olmamugdir. Odur ki, adabiyyatimiz irslilomamis vo haman bir halda donub

» 236

qalmigdur”.

Onun fikrinca, Osmanili Tiirk adib ve sairlari ds fars vo arab

22 Jlokbarli F.Q. Azorbaycan Tiirk falsafi va ictimai fikir tarixi (XIX-XX astlor). 1T hissa.
Baki, “Elm va tohsil”, 2020, 5.296

233 Rasulzade Mahommad 9min. Azarbaycan sairi Nizami. Baki, “Toknur”, 2011, 5.203

234 Yeno orada, 5.204

235 Tiirkel Yadigar. Nizami Goncavinin siyasi va dini-ideoloji baxiglari. Baki, Toknur, 2010,
s.32-33

26 Mammoadov M. Azarbaycan adabi tengidi. Miintoxabat. Baki,“Tural-9” NPM, 2002,
5.290-291

85



lisaninin siddatli niifuzu altina keg¢diyindon ¢ox sapmuglar. O yazirdi ki, dilin

islah olunmasinin sleyhina deyil: “Taraqqi zamam va yenilosma dovrii

oldugu halda biz ns ti¢iin teraqqiys ¢alismayaq? Biz na {igiin gozal dilimizin

islah1 vo mitkommaliyyati ugrunda say ve kusis etmayak? Calisaq, dilimizi

an fasih vo an mitkammol bir dil dsracasina va qibts edilacak adabi dil halina
» 237

gotirok. Ancaq andazasily”.

Islam dini ve Tiirklitk ruhuna zidd “irangiliq” ve “avropaciliq”in
tasiri altinda olan Azarbaycan Tiirk miitefokkiri Mirzs Fatoli Axundzads bu
sababdandir ki, iran-fars sahlarindan, fars sairlorindan agizdolusu danigmus,
hatta Nizami Gancavini ds fars gairi kimi qabul etmis, tiirklorin iss tarixdes
cami iki gairinin oldugunu séylomis, Fiizulini ise sair deyil, sadacas “nazimi-
ustad” saymigdir.”*® Bu masala ils bagly, bazi tadqiqatcilar (Y.Qarayevva b.)
hesab etsalar da ki, Axundzads bu masalalarda tasadiifon “sshv etmigdir”,**
bununla razilaga bilmorik. Axundzads mohz “iran ruhu”nun tasiri altinda bu
fikirlori soylomigdir. Bir ¢ox dinya miitofokkirlori ilo tanmig olan
Axundzadenin Tirk mitafokkirlorindon Nasimini, Novaini, Xatayini, Saibi
va bagqalarini tamimamasi, Fiizulini iso sair-miitafokkir hesab etmomasi
tosadiifi yanhshq, “sohv” ola bilmazdi.

MF.Axundzadsnin bu ciir mévqe tutmasinda “ruhil-qids”
adlandirdig) ermoni mongsli Mirze Melkum xan,** Qacarlarin Tiflisdoki
bas konsulu Mirze Hiiseyn xan, rus mamur va ziyalilar1 (Nikolayi va b.) va
masonlar mithiim rol oynamigdilar. Ogsr Axundzade milli-dini kimlik
moasalasinde tirkliyiin vo islamh@in tizarindo dayansaydi, onda onun
miibarizesinin hadoafinds Tiirk xalglarimin, o ciimleden Azerbaycan
tirklarinin birliyi olacaqdi. Bu iss, na havadarlarina arxayin olaraq Qacarlar
devirmoak isteyon farslara, ne Tiurkiyonin Serqinds vo Qafqazda dovlat
yaratmaq istayan ermonilors, na do onlarin arxalarinda dayanan vo bu
bolgadas abadi niifuz sahibi omagq istsyen ruslara vo masonlara sarf edirdi.
Bu manada onlarin milli kimlik ve bagqa ideoloji masalolords Axundzadayo
miimkiin tasirleri gtibhasizdir vo bu miilahize daha ¢ox inandiricidir. Oks
toqdirds Tirk mamlskati Azarbaycanda diinyaya golon, avvalce naslini
tirkmon kimi gdstoron, tiirk insanini maariflondirmays  caligan
Axundzadenin milli kékiinii sonralar farslarla baglayib tiirklors yuxaridan
agag1 baxmasy, iistalik Islam dinini tamamils radd etmasina bagga na sabab
ola bilor?

Nizami Goncavinin tadgigatcilarindan olan Mirze Mahommad
Axundzads (1875-1923) ibtidai tohsilini Gencads Sah mascidindoki

237 Yens orada, 5.292

38 Axundzads M.F. Osorlari. Ug cildds. 11 cild. Baky, “Sorg-Qarb”, 2008, 5.152
239 Yeno orada, s.10

40 Axundzads MLF. 9sarlari. Ug cildda. I11 cild. Baky, “Sarg-Qarb”, 2008, 5.73

86



madrasads almis, daha sonra Ganca gimnaziyasinda oxumusgdur. O, Ganca
gimnaziyasy, Gonco Sonat moaktobi vo Moaktobi-ruhaniyyade miallimlik
etmigdir. Goncada “Senayeyi-nafisa” odobi dernsyinin “Nogri-maarif”
comiyystinin yaradilmasinda istirak etmisdir. Bu dovrds “Sorfi-Turki”
(1897), “Oqaidi-al Miislimin” (1908) dorsliklorini yazib Tiflisda ¢ap
etdirmigdir. Maarifcilik ideyalarinin yayilmasinda teatrin rolunu yiiksak
giymoatlondiron M.M.Axundzads dramaturgiyaya 6nom vermis, moigot
movzusunda "Mohobbatsizlik, yaxud ata-ananin tagsiri”, "Anahq", "Sonraki
pesmanciliq fayda vermoz', tarixi movzuda "Sed Vaqqas" pyeslorini,
"Réyam, yaxud hagiqats tasadiif" asarini yazmugdir. O, eyni zamanda “Seyx
Nizami” vo “Teatro nadir” haqqinda ilk monoqrafiyalarin miisllifidir.

O, “Seyx Nizami” ssarinin girisinde yazirdi ki, alman adiblorindan
moshur Fridrix Avqust Miiller 6ziiniin “Tarixi-Islam” kitabinda fars
sairlorini tonqid etdiyi yerds Tiirk sairlorina kegib Seyx Nizamini torif vo
tohsin ediib, Firdovsiden sonra avvelinci sair hesab edir. Mirzo Mohommoad
bayin fikrincs, daha ¢ox gusenisin hayat siiron Nizaminin seirlorinin ¢oxu
folsafi ruhlu imig: “Osarinin ¢oxusu hikmoti havi oldugundan hakimlik
logobini dexi qazanmugdir. Vo ona gora do ona “Hskim Nizami” deys
soylomiglor. Hogiqatds do hokim kimsons imis. Qabiliyysti-seiriyyasine
he¢ bir soz yoxdur. Birinci deracs sairlorin ciimlssinden hesab
olunmaqdadir. Zamanosinin padsahlarn kendisina nohayst doracada
ehtiram edirlormig. Bununla bels, bu da bagqa sairlor kimi 6mrini
padsahlara, timora'ys ve a@niyays tomolliq ediilb, maddahliqda
kegirmoyibdiir. Bir ne¢a yerds divaninda padgahlara madh yazubdursa da,
o biri sairlor kimi haddinden artirmuyubdur ve bslks haman madhi

padsahlara nasihat vo moizadon ibarat olubdur”.**!

Axundzads yazirdi ki, Seyx Nizaminin “Maxzaniil-asrar” (“Sirlar
xozinasi”) adli kitabr bagdan-ayaga hikmoat ve axlaq &yraden menzum
hekayalorden ibaratdir: “Bu kitabin ibtidasine hansi tarixds siiru" edtibdiir

vo no voqtds tomamo yetiiriibdiir, orast diiriist malum olmuyor”**

Nizaminin “Xosrov $irin” asarina goldikds, Axundzada yazir ki, bu
kitab suzigli va egqli bir hekayodir: “Bu kitabi nazm etmokliyinin sababini
6z bels ravayat eliyor: “Bir gin dustlorimdon biri mani gérmags golmisdi,
sohbat arasinda homin dustum mana itab va xitab ediib tévhidden bir sey
yazmagimi xahis elodi. Mon ds bunun cavabinin miiqabilinde “Xosrov
Sirin” shvalatini buna naql etmoays bagladim. Belo sirin bir hekayoni
mondan esitdikds, dustum tshsin eliyiib, avvalki fikrindon dagisiriliib,
homin hekaysni nszme ¢okmoyimi xahig elodi. Bunun xahiginin
miigabilinds na qadar tzr gotiirdimsas, qabul etmiyiib, 6z soziinda israr

2 Axundov Mirze Mashammad. Seyx Nizami. Baky, “Zardabi LTD” MMC, 2017, 5.78-79
242 Yeno orada, .82

87



elodi. La alac qalub, iltimasim qobul elodim>». Homin hekayado Seyx
Nizami sleyhirrohmo moahobbat rigtasine govhar diiziibdiir, deyilsa, sazadr.
Osxas1 laziminca tosvir eliyiibdiir. “Sirin”in agiqi olan Forhadin sozlerini
oxuduqca insanin galbine od sagub yandirir”. *#

Akademik Isa Habibbayli yazir ki, Nizami Gancavi ilk boyik
monzum 2sari olan “Sirlor xezinasi” masnavisindo ganc yasina rogmon,
diinyamun darki ve seyri tizarina derin sosio-falsafi goriiglerini dils gatirarak,
hadisalarin seyrini dorindan anlayan ganc bir mitafakkir oldugunu ortaya
qoymusgdur. “Sirler xazinasi” masnavisinds yer alan “Dinyanin hali vo
insanh@in acilar”, “Diinyanin sonu”, “Diinyaya vida”, “Dinyanin
dordlori’kimi hekayolor Nizami Goancaviyi boesori diisiincays sahib bir
sonat¢i olaraq tanidir. Digar asarlarinda Nizami Gancavi, diinya humanizm
folsafosinin dahi bir ideoloqudur. Boyiik sairin biitiin hayati boyunca
ugragdign odalot sorunu, “Sirlor xezinasi” mosnoavisinin da tomal
moasalolorindondir. “Sirlor xazinasi’ndski adalat tizorine séylonilon falsafi
gorislor, Nizami Gancavinin adalat qavramina, adil bir hokmdar v ya ideal
bir toplum arayigina bir baglangic saviyyasindadir.** Nizami Gancovi yazur:

Diinyada fateh olmaz ziilmkarlq, razalat,
Yer iiziiniin fatehi adalatdir, adalat!
Adalatin miijdasi bu diinyay: sad eylar,
Adalatin isidir, olkayi abad eylar.
Mbomlakatin dayag: adalatdir har zaman,
Adalatla nasibin saadatdir har zaman.>*

Demoli, Nizami Gencovi Uglin 6namli olan humanizm ve
adalotlilik “Sirlor xozinasi’nds mithiim yer tutmugdur. Bu baximdan “Sirlor
xozinasi”  tamamils  Nizami  Gencovinin  insanliq  haqqndak
dustincalorindan, nasihatlarindan ibarat olub, zengin bir irs togkil etmisdir.

Nizami Gancavids Tiirkliik masalasi va Tiirk falsafasi. Filosof-
mitafokkir Nizami Goencovinin diinyagorisiinde tirklik insanhgla bir
birini daim tamamlamig, onun falsafesinde tiirklik bir ¢ox hallarda
insanligin sinonimi kimi ifads olunmugdur. Bu baximdan hesab etmak olar
ki, onun timumilikds insanliq dsyarlarina baxig: Tiirk madaniyyatine, Tiirk
folsafosine asaslanmigdir. N.Goancavinin “Begliy”ini ds diqqatls todqiq
edonda goriiriik ki, o, bu sserlorinds tiirk adet-snenasini, tirk sxlaquni,
biitiin bunlarla barabar insanlq falsofssini izah etmays ¢alismigdir. Qeyd

243 Yeno orada, s.85

244 Habibbeyli Isa. Nizami Gencevi Azerbaycandan diinyaya. Ankara, “Bengii yyaimlar1”,
2021,5.40

245 Gancavi Nizami. Xamsa. Baki, Maarif” nagr, 2012, s. 26

88



edok ki, N.Goncavinin diinyagorisiiniin tiirklitk va insanhq ssasinda obyek-
tiv, elmi prinsiplors osaslanan sorhi, tofsiri ilk dofs  Azerbaycan
Cimbhuriyyatinin qurucusu, ictimai-siyasi vo dovlet xadimi, mitafokkir,
milli ideoloq Mshommod Omin Resulzads torsfinden verilmisdi.
Rasulzads N.Gancavinin Tiirk folsafi diigiincasina, Ttirk madaniyyatina vo
insanlq falsafosina baglihgini vaxtinda gorarak, biitiin bunlar1 “Azarbaycan
sairi Nizami” aserinds aks etdirmigdi.

Nizami Goncovi demak olar ki, bitiin asarlorinde diinyada
miidriklik, sxlagliliq, naciblik, aliconabliq, igidlik, pakliq ve bu kimi digar
xiisusiyyatlori tiirks, Ttirk millatins aid hesab etmigdir. Filosof-gair “Sirlor
xozinosi’nde dofolarle Tirk digiincesing, Tirk etigadlarina miracist
etmigdi:

Tiirka banzar yasaman ¢olda qurub ag ¢adr,

Cadirin ayparas: Siirayyaya nur sagr.**

Burada o, a§ yasamoani qip¢aqlarda (angin ¢éllords) yurd salmis
tirklorin aypara sokilli doyiiscii cadirina oxsadir va bu cadir guya, o qadar
azomotlidir ki, Surayya ulduzunadok ucalib ona 6ls verir. Nizami daha
sonra yazir:

Lalanin bagri qara — arab yavrusu kimi,

Tiirk yasaman Yamandoa Siiheyl ulduzu kimi!.**

“Turk yasemoan” ifadasi Nizaminin ananavi macazlarindandir vo
tirkiin qodim dovrlerden sbadi bahar, tezelik, pakliq romzi olduguna
isaradir. M.9.Rasulzads da yazir ki, Nizami Gancoavi “Tiirk” dedikds — g6-
zal, mard, gqahreman, doyiscl, sarkerds, hamginin bilici, ar, rahbar ve bagg
nozards tutur; “tirklik” dedikde - vefani, diizgiinliyti ve istadiyine
qovusmag nazards tutur.”*®

Eyni zamanda Nizamids tirklik - qiivvet va gohromanliq
simvoludur. Rasulzado yazir: “Hoar halda tiirk mathumuna, hisslorinds,
duyumlarinda, fikir vo distincelerinds bu qader yikssk yer versn bir
Azarbaycan evladina, gozal ils ucaya — “tirk”, gozallik vo ucaliga — “turklik”,
gozallik vo ucaliq diyarina — “Tiirkiistan” deyan bir sairs, yalniz farsca
yazdig1 tictin tirk demomok mimkiindirmii? 9sla!!! Asarlorini arabcea
yazdiglar: halda, tiirklik hagqqindaki duygular ils tiirk madeniyyati vo
vatanparvarliyi tarixinds miistasna yer tutan Kaggarlh Mahmudlar, Gurlu
Foxraddin Miibarskgahlar, Zomaxgarli Mahmudlar na qador tiirkdiirlorsa,

Nizami da onlar qadaer tiirkdiir”. >

246 Gancavi Nizami. Sirlor xazinasi. Baki, “Lider” nasr, 2004, s. 74

247 Yeno orada, s. 74

248 Rasulzade Mahommad 9min. Azarbaycan sairi Nizami. Baki, “Toknur”, 2011, 5.169
249 Yeno orada, s.176

89



N.Goncavinin diinyagorisii ds bir daha tesdiq edir ki, orta asr
Azarbaycan Tiirk ziyalilarimin oksariyyeti (Xaqani, Qul 9li, F.Naimi,
I.Nasimi, M.Fiizuli va b.) islamaqadarki dini-folsafi talimlordan iistiinlityii
tanricihiga, elaca da tiirk adat-ananalaring, tiirk madaniyyatina vermis, etnik
monsubiyyatlerinin tiirk oldugunu goéstarmis ve zordistilikden, fars
atagporastliyinden ¢ox uzaq olmuglar. Bu baximdan hazirda bazi elmi
adabiyyatlarda Azarbaycanda orta asrlorde qadim dini-falsafi talimlarin —
zardistiliyin, atagparastliyin davami kimi yalniz mazdakilik, xtirramilik va b.
olmas1 haqqinda qeyd olunan miilahizelor fikrimizcs, dogru deyildir. Hor
halda bu iddia da bulunan tedqiqatgilar, mislliflor naden onu da qeyd
etmirlor ki, Azarbaycan Tirk xalqunuin gedim dinlerinin — gamanizm,
tanricihg, “maglann talimi” ve b. davamu kimi orta asrds islam qobul
olunmus, elaco da Islam asasinda yaranmus sufilik, hirufilik va bagqa
toriqatlori Azorbaycan Tirk ziyallar 6z qodim dinlari ilo uzlagdirmaga
caligmiglar.

Umumiyyatls, N.Gancavinin asarlarinds “Tiirk mansubiyyati”
amili da xiisusile 6na ¢okilmis vo Azarbaycan da tiirklorin qodim vetoni kimi
aclq sokilds geyd edilmigdir. Xiisusila N.Gancavi “Iskandsrnams”
poemasinda Tiirk xalqlarinin qadimliyini, onlarin adst-anenalerini boyiik
ustaligla aks etdirmisdir. Bu asarinds Makedoniyali Iskandarin Qipgaq
ellorino saforinden bohs edon N.Goncavinin moqsadi tirklorin yalniz
Azorbaycanda deyil, Orta Asiya ve bitin Qafqaz ellorinds qodim
xalglardan biri oldugunu siibuta yetirmok olmugdu.”’

Umumiyyatls, N.Gancavinin biitiin yaradicilig1 bizs onu demaya
asas verir ki, o bir tiirk 6lkesinds-gaharinds diinyaya golmis, tiirk kimi
boyiimiis va tiirk adina xidmat etmigdir.

N.Gancavinin “Iskandsrnams” poemasinda tiirk 6lkesi, tiirk
ahalisi, tiirk yurdu va digar menalarda tez-tez ifads etdiyi “Xozran”, “Xozar”,
“xozarli”, “xazarlor”, “Xozor dagy” anlayiglar: da gostarir ki, o, bir tiirk filosofu
olmus vo tiirk 6lkasinds yasamugdir. “Xozer dagindan Cin suyuna qader
Tirklorlo doludur bitin bu yerlor”™' - yazan N.Gancevi birincisi,
Azarbaycanin gadimdon tiirk torpagt oldugunu, ikincisi ise “Xozer dag”
ifadosini iglotmoklo hamin dévrds xozerlor adhi tiitk etnosunun
méveudlugunu gostarmak istamisdir. Bagqa tarafdon N.Gancavinin “Isken-
dornama”sinds goriiriik ki, Iskanderin qosununda tiirklor oldugu kimi,
ruslarin da qosununda Xazar, Xozran 6lkasindon galmis “xazarlor” adli tiirk
tayfalar: var:

Qarsida banizi qurmizi ruslar

Mocusun atasi kimi parildar.

250 Gancavi Nizami. Iskandarnama. Baky, “Lider” nasr, 2004, s. 314
51 Yeno orada, s. 322

90



Sag qolu bazamis Xozran dastasi,
Soldan da ucalir Burtasin sasi.*s*

Islinds “Xazran” soziiniin manasi Xazarlor — “Xazarlor 6lkasi”
demokdir. Hotta, N.Goncavi “Iskandarnamas”ds bir tirk etnosu kimi
“xazarli” terminindsn da istifads etmisdir®*® N.Gancovi “Xazar” va
“Xazarlor 6lkesi’ndan “Xosrov ve Sirin”ds da bahs etmis, Xozar 6lkasinin
Mugan terafads oldugunu gostormigdir: “Oradan Mugana toraf yolland,
Mugandan da Xoazerlora sar1 ke¢di”®* Demoli, “Xozoran” dovlati ve
xazarlar e.a. IV asrin sonlarinda belo méveud idi v ruslarla birgs Iskandara
qars1 doylsda istirak ediblar.

Qeyd edak ki, bir sira tarix kitablarinda, o ctimlodeon ASE-nin 10-
cu cildinds “Xaszar Xaqanhg: dagildiqdan sonra xazorlor miixtalif tiirkdilli
xalglara gaynayib-qarigdilar™® miilahizosi 6z oksini tamigdir. 9slindo
xozarlor Qafqazin ve Azsrbaycanin yerli vo qadim sakinlori kimi homigs
moveud olubular ve onlarin 6z qohum tayfalar ilo qaynayib-qarigmast iss,
xazarlarin bir etnos, millat olaraq yoxa ¢ixmasi kimi qiymotlondirils bilmaz.
Yoni indi Azarbaycanda “azerbaycanl” adlanan tiirklor ke¢misin, demali
ham do bu giiniin azlary, xezerlori, aranlar (albanlar1) hunlari, oguzlar,
qipsaglary, salcuqlaridir. Yadigar Tiirkel do yazuir ki, béyiik sair-filosofun
“Besliy’inds tez-tez aduu ¢okdiyi xozarlor qadim Azarbaycanin yerli
shalisidir: “Miladdan qabaq an azi VII-VI yizilliklorden Dassti-Qipgag,
Dagti-Xozar tirklorin yurdudur. Domirqapidan giineys, giindogana dogru
biitiin yerlar, Baki v Mugan Xazoarlorin idi”. * Onun fikrinca, “tiirk
dismoanlorinin son 100-150 ilds uydurub kitabdan kitaba kégiirdiklori
kimi, Xozarlor “yox olub getmis tiirk tayfasi” yox, indiki Azsrbaycan
tirkloridir”. >

Biitiin bunlar bir daha tesdiq edir ki, tarixds iki “Xozar dovlati”
olmusdur v bir ¢ox tadqiqatgilar har iki dvlatin asas shalisi olan xezarlor
hagqinda “yox olub getmis tayfa» kimi bohs edirlor. Halbuki milladdan
avvalki va erken orta asrlords tarixds yad edilmis xazarlor bugiinkii Azarbay-
can tirklorinin ulu scdadlaridir. Ancaq biz ulu acdadlarimiza sahib ¢ixmaq
avazine, “Azsrbaycan tarixi” kitablarinda ve b. ssarlords tok bir Xozer
Xaqanh@indan bahs edirik ki, onu da Azarbaycan xalqina yad, an yaxsi halda

252 Yeno orada, s. 324

253 Yeno orada, s. 44

5% Tiirkel Yadigar. Nizami Gancavinin siyasi vo dini-ideoloji baxiglar1. Baky, Tsknur, 2010,
s.25

255 ASE. 10 cildds, X cild. Baki, Azornasr, 1987,5.72

256 Tiirkel Yadigar. Nizami Goncavinin siyasi vo dini-ideoloji baxiglar1. Baki, Toknur, 2010,
s.39

257 Yena orada, 5.62

91



qonsu olan va bu araziyo tez-tez basqinlar edon bir dovlat kimi qoloma veri-
rik >

Ancaq Azarbaycan xalqunin tarixine diizgiin isiq salib obyektiv
sokilds manimsasak gorarik ki, orta astlorda yalniz Azarbaycan tirklari olan
N.Goancavi vo Xaqani deyil, orab tarixgilori do Azorbaycam “Xozoarlor
momlokoti” adlandiriblar. Qeyd edok ki, orob alimi al-Tabori hals
N.Coancavi vo Xaqaniden 6ncs IX-X yiizilliklords Azarbaycanin “Xozarlor
momlokati” oldugunu yazmigdir”® XIV yizillikde iso tiirk tarixgisi
F.Rasidoddin Damirqapi Darbanddoen bahs edarkan, onu “Xezar Darbandi”
adlandirmigdir.”®

Umumiyyetls, Nizami Goncavinin asarlorinds “tiirk” amili xiisusilo
ona ¢okilmig ve Azerbaycan tiirklarin qadim vetani kimi agiq sakilds qeyd
edilmigdir. “Xosrov va $§irin” poemasinda “Dorbond denizinin bir
sahmaninda”, “Arrandan baglamis 9rmana gadar” **' hokmdarliq edsn
Mbshin Banunun dilinden Nizami tiirkliyiimiiztin qedimliyini bu cir ifads
edir:

9gar o aydirsa, biz afitabig,
O, Keyxosrov, bizsa Sfrasiyabiq (Alp Or Tonga - F.9.).>

Demali, Arran-Barde hokmdart Mahin Banu 6ziinii Ofrasiyabin,
yoni tiirklorin nasilinden hesab etmisdi. N.Goncovi do Mshin Banunun
dilinden bu xalqin kokiiniin tiirk olmasi va tiirklorin Ofrasiyab (Alp Or
Tongqa) kimi h6kmdarinin olmast ils faxr edir. Umumiyyatls, N.Gancavinin
bitiin yaradicih@ bize onu demays ssas verir ki, o bir tiirk 6lkesinds-
sohorinds diinyaya golmis, tiirk kimi boylimis ve tiirk adma xidmot
etmisdir.

Folsofs elmlori foktoru Yadigar Tirkel “Nizami Goancovinin
siyasiva dini-ideoloji ~ baxiglar1”  kitabinda  béyiik  miitefokkirin
dinyagorisiint hortorafli gokilda tahlil etmis, onun siyasi-ideoloji baxislari
ils bagh miihiim naticalars golmisdir. O, yazir ki, 21. yiizilds - bilgi caginda
yasayan oxucu “her bir elmds avezsiz” Nizaminin diinya haqqinda verdiyi
bilgilordan, biliklorden heyratlonir: ““Har bir incs fikri ti¢n tez galoma l
atan” Nizami sozlo 9lbiirz dagindan Kiirs, Sattiilorabden Ceyhuna, Zardiigt
ayinlorinden Qondshar biitxanalorinadak avazsiz baddi resmlar ¢akir,
cagdag alimlorin  yitksok elmi-texniki vasitolorlo 2007-ci ilde

258 Jlokbarov Faiq. Milli ideologiya problemina tarixi-folsafi baxig (I hissa). Baky, “Toknur”,
2011,s.155

*9Tirkel Yadigar. Nizami Gencavinin siyasi va dini-ideoloji baxiglar1. Baky, Toknur, 2010,
s.27

260Ragidaddin, F. Oguznama. Baki: Azarbaycan Milli Ensiklopediyast NPB, 2003, 5.27

26! Gancavi Nizami. Xosrov va Sirin. Baky, “Lider” nasr, 2004, 5.63

262 Yeno orada, s.119

92



daqiqlasdirdiklari “Nil ¢ayinin baglangici’ndan Qangq ¢ayina kimi, Sor sulu
Cin donizindan, ac1 sulu Zangibar denizins kimi diinya ve yaranig hagqinda
cox dayorli bilimsal, folsafi fikirlr soylayir. “Bizdon svvel he¢ kim bels niibar
vermayib” deyan Nizaminin “Beslik”inda iralide alinmis Xuzistan uzagin
nigani, gostoricisi, banzotmasidir. “Koéhns dastanlardan xobar veran”
Nizami Gancavinin “Besglik’ds biitiin millatlarin hayatindan ¢ox yiiksak
diizoyds damigdigi poemalar;, basda “Xosrov ve Sirin” ds olmagqla,
Azarbaycan Tiurk ruhunda yazilmis béytik modoniyyat amitlandir. Bu

anitlarda o, har yerds iistiinliiyii tiirks, tiirklora vermisdir”.?®

Nizami Goncavi yaradicliginda tokallahliq vo insanliq
falsofasi bir biitiin kimi. Islamliq vo insanligin bir-birini tamamlamasi
masalesine golincs, N.Gancavinin ssarlarinda bu problem daha ¢ox Allah,
Kainat vo insan butinliyt kimi ifads olunmusdur. Moasalon, “Sirler
xozinasi” poemasinda defslorlo nadanligin aqlin kémoyi ilo aradan
qaldinlmasinin zoruriliyi haqqinda fikirlars rast golrik. Burada “aql” kimi
“nadanliq” da iki mana dagtyir, ham insanin real alom vo 6zii haqqinda
biliyinin olmamasini ifads edir, hom do insanin Allahin ve diinyanin, Allah
va Oziiniin qarsiigh slaqslerinin sirrlarini dork eds bilmamak kimi mistik
mana dagiyir.

Onun “Besliy”i ssasan insanin menavi tokamiilii, ruhunun monavi
manzarasi il baglidir. Nizaminin diinyagérisiinds insan Tanrinin yaratdig:
sirlu bir canh kimi ona bag ayir. O, “Leyli vo Moacnun” osarinin
baslangicinda Tanriya olan miinasibatini bels agiglayur:

Ey adi an gozal baglangic olan,
Adinla baglanir yazdigim dastan,
San, ey xatirasi konliima hamdam,
Adn diismamisdir dilimdan bir dom.
Biitiin varhqlar: 6ziin yaratdin,
Bagl qapilara agardir adin.

Adimin qarari olmadan avval,

Qalom tutmamisdir diinyada bir al.
Ey biitiin varligin hayat tamali,

264

Yetmaz dargahina bir insan ali.

“Azorbaycan folsofs tarixi” 4 cildliyinin 1-ci cildinds Nizami
Goancavi boliimiim miisllifi, smakdar elm xadimi, f.e.d. Ziimriid Quluzadas

263Tiirkel Yadigar. Nizami Gancavinin siyasi v dini-ideoloji baxiglari. Baki, Taknur, 2010,
s.20
26+ Gancavi Nizami. Leyli vo Macnun. Baky, “Lider” nagr, 2004, s.15

93



yazir ki, idrak, yiiksok monaviyyat, insanin azematinin rohni olaraq, eyni
zamanda bu azamatdan irali galir vo ona asaslanur, ¢iinki insan moxlugatin
tac1 kimi yaradilib. Onun fikrinca, N.Gancavi “Sitler xozinasi” poemasinda
bu moasalalori otrafli gokilde sorh etmisdir. Z.Quluzads yazir: “Insanin
kainatdak: yitkssk mévqeyi onun monavi statusu ilo misyyen edilir: o,
yiiksak axlaqi keyfiyyatlorin dasiyicisy, 6ziinds torbiys edilmasi tigiin soxson
moasul olmahidir. Nizami insanlari pis smallarden, zorakihqdan 2l ¢akmays,
hayalarini itirmamayo, sexavatli olmaga, azadliq ve loyaqgatlorini qorumaq
namina aza qane olmaga ¢agirir. Humanist mitafokkir axlagin monasim
“soadati baslomoak va onu qoruyub saxlamaq”da adalstin zafar calmasinda
goriir. Poemanin saadatdon bshs edan bélmasi axirinel bir ovuce toxumunu
torpaga sapan qoca haqqindaki ibratli hekays ilo tamamlanir. Qocanin
suyu - alninin tori, beli isa - dirnaglaridir, lakin o, inanir ki, Allah ona bol
mohsul  gondoracak, ¢iinki  Ilahi adalot  &ziinii  zohmatin
miikafatlandirilmasinda gostermslidir. Poemada biz xogbaxtlik anlayiginin
birmenali olmayan izahi il rastlagiriq. Sair insanu gah bu diinyada seadats
dalalst edon azadlig: v loyaqatini qorumasi namins, gah da o biri diinyada
xosbaxt olmaq naminas aza qane olmaga cagurir. Nizamiys gors, ali soadat
sosial adalstdir, onun tcin iso moasul, ik novbads, iqtidara malik
hokmdarlardir. Nizami irsi #i¢in mihitdsn, cemiyyatden uzagqhgmn,
gusonsinliyin, dinyadan, dinysvi hayatdan imtinann tabligi ils yer tztindo
adalat vo ssadat ugrunda fsal miibarizoye ¢aginigin uzlagmasi, vehdati
saciyyovidir. Bu miibarizays caigiris, miitafokkirin miasiri oldgu antifeodal
corayanlarin miibarizays ¢agiriglar;, miivaqqeti xalq hakimiyyati ilo

naticalonmis Beylaqan xalq {isyaninin talablarils hamahang idi”. >

Zumriid Quluzadenin do qeyd etdiyi kimi, mitefokkirin
insanporvar, mirivvatli camiyyst ve onun salu haqqindaki tasavviirleri
asards ¢oxsayli misallar ve hekayalor vasitssils agilir: “Nizamiys gors, mistik
etik kamillik manavi va sosial kamilliklo baghdir, sosial miinasibatlordas iso
kamillik va adalat miitefakkiri xiisusile narahat edirdi. Miitafakkirin sosial-
etik goriiglorinin poema boyu taqdim ve sorhi diqqats layigdir.
Insanparvarliyin  torenniimii ilo bagsa catan “Ademin yaradilmasi
haqqindaki fosilden sonra yer tiziindski sahlari zilm vs hagsizhgdan ol
¢okmays vo raiyyeta qarsi adalatli, xeyirxah olmaga ¢agiran hekayslor golir.
Saciyyevidir ki, poemada dorvisliyin ds, sahligin da mahiyyati va zirvasi
insanparvarlikdir. Nizami gahromani olan insanda Mahbubun yolunda
mohobbat, sadaqat va fodakarhq diinyavi adalat, sor vo ziilma qars1 yonalen,
insan loyaqsti ve soadeti ufrunda miibarizliyin azomoti birlogir.
Qshromanin 6ziinds {i¢-monavi, intellektual v sosial ideali birlagdiran
tosviri miitafokkir-gairin gelocok poemalarinda snanays gevrilir.

265 Quluzadas Ziimriid. Nizami Gancavi/ /Azarbaycan folsafo tarixi. I cild. Baki: “Elm”, 2014,
s.400-401

94



Poemada yazdigi kimi zahidlik yolunu se¢mis miitofokkir
insanlarin diinyavi ssadat va rifahi real hayatda xeyir vo adalotin zafor
calmasi ugrunda fodakarcasina miibarize aparir. Dovriiniin sufizm ds daxil
olmagqla, geyri-ortodoksal demokratik corayanlarinin etik-sosial gorislori
Nizaminin  sosial  goriglorinin  tegakkiiline, sosial movqeyinin
gorarlagmasina siibhasiz boyiik tasir gostarir. Lakin bu mévqe, onu oks edon
goriislar yalniz hansisa terigatin davameilarina, mahdud sufi, darvis, zahid
auditoriyasina deyil, toriqat toriqat ve ya dino nonsubiyyetinden asili
olmayaraq biitiin insanlara tinvanlanmigdir”.*%

Nizami Goancavinin “Xosrov ve Sirin’ds do “Sirlor xazinasi”
poemasinda oldugu kimi diqqat kainat ve insana, onlarin slaqalerins calb
etmis, “Xaliq vo maxluq na demakdir” sualina cavab vermoays ¢alismigdur.
Ona gora Allahin yaratdigi — kainat, insan, ruh va aqlin ilk sebabidir.
Poemada Nizami dofaolorls insanin Allaha mahabbatine miiraciat edir vo
Allaha mohabbati insanin Allah yolunda 6ziinden imtinasi kimi tafsir edir.
Z.Quluzads yazir: “Poemada insan sag iken onun nofsini cismi ils,
oliimiindan sonra isa faleklarin (pargar) dairasiilo alagasi asaslandirlir va
burada nafsin 6z iqgamatgahini neca tork etdiyini, yoni 6limiin sirrini — heg
kimin 6z 6liimiine qadar bilmemasi hagqinda oxuyuruq. Sairin yazdigina
gora, bunu yalmz peygomborlar bilir, lakin onlar bu sirri agah olmayanlara
agmurlar. Bagqa sozls, cismlo nafsin qargiligh slagalari v nafsin 6lmoazliyi
masalolari heg ds sadaca olaraq bayan va qobul edilmir. Real va irreal
(haqigatda méveud olan va olmayan, gergak va ya geyri-gergak) arasindaki
slageni dork etmok cshdlorindeon behs olunur ve bu barads suallar
qurtarmir,

Masalon Xosrov sorusur:

Ogar nafs va cisim birlikda yox olurlarsa,
Yuxularda gordiiyiimiiz oliilarin suratlori nadir?
Bu suratlori saxlayan kimdir?

Gergoak va geyri-gercayin birliyinden ¢rag edarak irreal real olanin
vasitasils izah etma cohdi Biicrii Umidin asagidaki cavabinda sksini tapur:

Cavab verdi: bunu bir ¢ox sey siibut edir,
Oliilor haqqinda xayal adaton saninladir.
Yuxu fikirini (yani ayighgint) alindan alanda,
Adat iizra (o 6lii) canlar peyda olurlar.

Belolikla, diri, canli insan yuxuda diinyasini dsyismis adamlarin
suratini ona gora goro bilir ki, o, onlarin yox olmusg xsyalini 6ziinds saxlayir

266 Yena orada, 5.403

95



va diri insanda yagayirlar”. >’

“Imtinanin  yolunu ise insanin daim monavi intellektual
tokmillogmasinds goriir. Tasadiifi deyil ki, ilk baxigda, zahiran diinyavi esqo
hasr edilmis “Xosrov va $irin’ds etik problemlsr, oxlaqi torbiysnin
intellektual kamillosms ilo vahdati xiisusi yer tutur. Bu mosalelorle baglh
Ziumrid Quluzads yazir: “Poemada etik problemlorin sorhinds asas yeri
“Xomss” lglin ananavi olan zaruri oxlaqi prinsipler, “bad ehtiraslar’la
mibariza, zorakiliq, ziilm, qaddarliq, hiylagarlik, xayanatkarlq, yalangihq,
nadanliq, takabbiirlilik, acgozlik, qarinqululug, bogsbogazliq, lageydlik vo
sair bu kimi keyfiyystlorden imtina barasinds tesavviirlarin ve tévsiyslorin
aciglanmasi tutur. Insanin axlagi-intellektual kamiliyinin ali deracasi onun
Alaha moahsbbat namins 6z “mon”inden imtinasi, Oziinii unutmas,

fodakarlig ilo baghdur”. >

Insanin 6ziinii ifadasi kimi bilik ramzi olan s6zs “Yeddi gozal”da
miutafokkir xiisusi yer verarak yazir: “O ki, ham yeni vo ham qodimdir
sozdiir”. Nizami Gancaviya gors, insandan sonra ondan yeganas xatirs qalan
sozdir ki, insamin obodiliyini tocassim etdirir. Azarbaycan Tiirk
miitefokkiri Firudin bay K&garliye gors, istonilen sair-miitafokkirin, ya da
sada bir insanin asas silah1 “S6z”diir ki, bunun an mahir ustalarindan biri
olan N.Gancavinin yaradicilignda bunu 6ziins biiruze vermisdir. Kogarliya
gora diinyadan énce da, diinyanin 6ziinin ds, diinyada na varsa hamisinin
da, o ciimladan biitiin maxlugatin da viicuda galmasins sabab “S6z” olmus-
dur. Ona gors “S6z”tin meydani o gadar viisatlidir ki, onun serhaddi va an-
dazasi tasavviirs golmoaz. O, yazirdi: “Sozsiiz ctimlo masalslar va sirrlor alom-
da ilsl-abad pusgida qalard: vo insanin heyvanat vo nobatat qisminden artiq
bir forqi ve tofaviitii olmazdi vo aloamds biitiin gériinan nos varsa susan, din-
maz xazina olub zithur etmoazdi. Bas, no vaxtdan ki, diinya yaranibdir, onda
viiqua golon alamoatlorin ciimlasinds s6zdan bir asar var. Nitq qutusunda
s0z xogbaxt bir govhari-dilkesdir ve her seyin i¢ diinyasi ona bagli olub, kos-
fi-bayani ondan asihdir. Insanin fikrindo yengi dogub taskil bulan hekayals-
ri an avvalca bilon ve onlari slvan libas geydirib aloma gostaran sézdiir vo
na qador ki, diinyada s6z ham askidir, ham ds yengi dogduqda yena tor to-
zadir vo $eyx Nizaminin dediyi haqdir ki, bizim hayatimiz, 6lmiimiiz séziin
varligina va yoxluguna baghdir”. *®

Nizaminin “Leyli vo Macnun” poemasinda da 6z sksini tapmig

yiiksok humanizmini geyd etmoak lazimdir. Burada da insan, gaxsiyyat, onun
hiiquq ve lsyagotinin miidafissi probleminin, “Xomso”nin yiiksak

267 Yeno orada, 5.408-409

%8 Yeno orada, s.413

269 Kégorli F.b. Azarbaycan tiirklorinin adabiyyati. Iki cildds, II cild.Baki, Avrasiya-Press,
200S,s.314

96



insaparvarlik torenniim etdiyi bagqa poemalarda oldugundan daha bariz
sokilda qoyulusu ilo rastlagiriq. Bu poemada da Nizaminin etik-sosial ideah
— monavi cahatdan, kamil, Gizvleri arasinda mahabbat ve insanhigin hokm
siirdityit harmonik comiyyatdir.””® Nizami Geancavi yazirdr:

Acizlik daxili aziyyat (azab) gatirar.
Ziilma qatlasmagq zillat gatirar.

Tikan kimi niza ¢iyninda olsun ki,

Giil xarmanini (dastasini) bagrina basasan.
Ah v taassiif insant tizar.

Adom évlads ah, taassiifdan olar.

Vaya:

Nbo vaxtadak buz kimi donub galmals,
Suda 6lii sigan kimi galmals.

Giil kimi yumsagq tabiatli olmag tork et!
Boandvsa kimi ikitizlii olmagdan al ¢ok!
Ela yer var ki, tikan olmaq lazimdhr.
Divanalik [bela] isa yaraywr.*”

Nizamiys gors, 6ziinii dork eds bilmayen insan varligin darkinda
da nadandir, yoni “6z varliqlarindan bixabar olan kimsalar, bu gapidan neca
giriblarss, o qapidan da el ¢xrlar:

9qli-kiill ki, Sandan yol tapmus,
Sanin heybatindan Sana heg baxa bilmir.

Demoli, yalniz axlaqi vo aqli kamillik pillolori ilo Allahin morifati
(mistik idraki) saviyyasins ¢atmaq miimkiindiir. Z.Quluzads ds yazir ki,
Nizaminin biitiin poemalarinda Insanin kamilliys catmasinda gox béyiik
shamiyyate malik oldugunu gésterdiyi aqlin, intellektual baglangic kimi
rolunun kigildilmasindan deyil, manavi baglangicin insan hayatinda daha
mithiim rol oynadigindan, biitovliikds insan foaliyyatinin manavi dayarlara
tabe olmasindan gedir.””

N.Gancavi “Iskendsrnams”ds ds nafs, onun Allah, diinya vo
insanla slaqasi problemins toxunmusdur. Z.Quluzads yazir ki, Nizamiys
gora, nafsi insana Allah verir vo insanin §liimiinden sonra o, yenidean Ilk

270 Quluzads Ziimriid. Nizami Gancavi/ /Azarbaycan folsafs tarixi. I cild. Baki: “Elm”, 2014,
s.418

7! Gancavi Nizami. Leyli vo Macnun. Baky, “Lider” nasr, 2004, 5.172

272 Quluzads Ziimriid. Nizami Gancavi/ /Azarbaycan folsafs tarixi. I cild. Baki: “Elm”, 2014,
$.423

97



baslangica - Allaha qayidir: “Onun ilahi tabiati vardir vo buna géra ds Hind
midrikinin onu odla miiqayiso etmasi miitafakkirs gora sahv vo giinahdur.
Poemanin bagqa bir yerinds Nizami yazir ki, nafs sudan va ya torpaqdan
deyil, ilahi nurdan ibaratdir. “O, hayat manbayidir”. Lakin nafsin (canin)
cisimdon (badandan) ayrilmasi nafsin 6liimii demak deyil; insan onu

Allaha qgaytarir v nafsin méveudlugu itmir”.*”

M.9.Rasulzadays gors, insan haqqindaki mistik anlayis1
Nizaminin dasidigy dini tolaqqiden irsli gelmoakdadir. Onun fikrincs,
Nizami dindar olsa da, bu marasimgilikdon ibarst cansiz bir dingilik
deyildir. O, yazird: “Nizami biitiin varhqlari Allahdan bilir, 6z-6ziins
duran, varhginin gakli olmayan, kimsays banzanmoyon, dayismoayen ve
6lmoyen bir Allah. O, bels miicarrod bir Allaha tapimr. Bu tapiginda o,
somimi vo fodakardir. Allahla miinasibatds dogrulug ve semimiliyi asas
tutan hokim gairin allahsevorlik hagqindak taleqqisi ds o nisbstds ciddidir.
Oziina “allahsevar” [izadparast] deyan har adami Nizami haman allahsevar
deys tamimaz. Oziinii qiblo bilon [eqosentrik] bir 8zgiidar [eqoist]

Nizaminin géziinds gatiyyen Allah adami vo ya Allahsever olamaz”.*”*

Milli ideoloqun fkrincs, tokallahliq ve varliqda tasevviir etdiyi
birlik Nizamini tok haqiqat sistemina gotiiriir. Bagqa sozls, haqiqat, dindar
Nizamiys vo yasadifi zamanin hakim tolaqqisine gors, dinds gériiniir.
Rosulzads yazirdi: “Tokallahhq, fonafillahliq, tekhaqigatcilik vo hahqiqate
asiqlik kimi ana qaynaqglardan dogan Nizamilik insan ve ya qullangh tobirls
fordls comiyyatin, yaxud vatondasla dvlstin miinasibstlarini oldugu kimi,
millotloraras1 miinasibatlori dexi, 6ziico nizama qoyan bir dusinis veo
diinyagdriisii sistemini vermisdir. Insan miicarrad bir ruh olmagq etibari ila
“fonafillah” oldugu zaman, ancaq monavi dayer vo soraofini qoruya bilir.
Nizamninin gériisiinds miisyysn bir ford olmaq baximindan da, bir insan
ancaq monsub oldugu comiyyots faydali olmasi, bagqa tobirlo “fona

» 275

filmills”liyi nisbatinds soraflidir”.

Sovetlor Birliyi dovriinds akademik Heydor Hiiseynov Nizami
Gancavinin camiyyat va dovlstle bagh baxiglarina kommunist ideologiyas:
corgivesinds  yanagmugdir. Hotta, Hiiseynov Goncovide materialist
elementler axtarib tapmaga ¢aligmig, onun miirakkeb tokamil prosesinds
avvalca idealist oldugunu, ancaq zamanla materializms meyil gostordiyini
iddia etmigdir. O, yazirdi: “Nizaminin ilk poemasi olan “Sirlar xazinasi’nds
idealist falsofe 6z mohiriini vurmusdur, o biri poemas: “Yeddi gozal”do
idealizmin tosiri helo do duyulur, lakin sonralar Nizaminin folsafi

7 Quluzads Ziimriid. Nizami Goncavi//Azarbaycan folsafs tarixi. I cild. Baki: “Elm”,2014,
s.436

27* Rasulzade Mahammoad 9min. Azarbaycan sairi Nizami. Baki, “Toknur”, 2011, 5.297

75 Yeno orada, 5.299

98



goriiglarinin tokamiliinds déniis bag verir va o, materializm vo idealizm
arasinda toraddiid etmoayo baslayir. Nizami empirizm (sensualizm) vo
rasionalizm arasinda sksliyi aradan qaldirmaga ¢aligird:. XII yiizillikds har
yerda va xiisusils metafizik konsepsiyanin agahq etdiyi, sxolastikanin va dini
ehkamlarin hokm siirdiiyti Serqde Nizaminin dinyagériisii dialektika

elementlarini 6ziinda ehtiva etmasi ils agkar segilirdi”.?’®

H.Hiiseynov d6vriiniin gortlorina uygun olaraq Nizaminin sosial
goriislarinin tarixi mehdudlugundan bshs etmis, onun idealistliyins tonqidi
yanagmugdir: “O, insan camiyyatinin inkisafi prosesini idealistcasina anlayur.
Sosial barabersizlikden damigarksn, Nizami onu doguran asas sebablori
gostars bilmir. Bununla bels, o hiiquq, barabarliyi ideyasim toblig edir vo
insanlar1 amokdaghga, xeyirxah islor gérmays, sorlo miibarizo aparmaga

dovot edir”.?””

Onun iddiasinca, Nizami biitiin hokmdarlara qarg: ¢ixis etmigdir,
guya ona gora ki, sahlarin hamisi qaddarlqida bir-birina bonzayirmis, sadaca
bezilori gozden pords asmagq tgiin adaletdon ¢ox dom vururmuglar. O,
yazirdi: “Nizami xalqn 6zii torsfinden idare edilon comiyyati gomok
arzusunda idi. “Iskandarnama” poemasinda deyilir ki, onun gahramani
Iskondar diinyan: fath etdikdon sonra simalda azad ve xosbaxt yasayan bir
xalqla qargilagir, yani orada Nizaminin axtardigi vo arzu etdiklori hayata

» 278

kegmigdi”.

Bizca, Hiiseynov N.Goncalinin hékmdarin maziyyeti ils bagh
fikirlorini bir gador dogru ifads etmoamisdir. Gancalinin istadiyi adalatli sah
va adalatli comiyyat idi. Yoni ya sah adalatli olub comiyysti sdalstls idars
edacak, ya da comiyyatin 6zii elo bir inkisaf soviyyssinds olacaq ki, sah
olmadan da comiyysti adalstli idars etmok miimkiin ola bilacsk idi. O,
yazird: “Nizami yaradicihginin ilk dévriinds miidrik ve adalstli padsah
ideyasini irali siiriir, sonuncu “Iskandarnams” poemasinda iss o, 6ziiniin
sosial utopiyasim - varlilara vo kasiblara bélgintn, zorakiigin ve
macburiyyat aparatinin olmadi@ ideal comiyystini yaradir. Bu comiyyatds
tifeyli tnsiirlor yoxdur. Mahkomoalor ds yoxdur, ¢iinki burada ogurlug,
qarat, gatl vo bagqa cinaystlor bag vermir. Bu comiyyetin sakinleri miiharibs
etmirlor, “qan tékmiirlor”. Biitiin vatondaglar eyni hiiquglardan istifads

edirlar”.?”

Demoak, N.Gancslinin ideal comiyyatinda har kas 6z igini bilir, artiq
burada ziilmkar mamurlara ve ikiiizli ruhanilera ehtiyac qalmir. Bagqa

76 Hiiseynov Heydor. Azarbaycanda XIX asr ictimai vo folsaofi fikir tarixinden. Baki, “Sarg-
Qarb”, 2007, 5.17

277 Yeno orada, s.18

278 Yena orada, s.19

279 Yena orada, 5.20

99



sozlo, Allaha sitayis var ancaq mabadlor va ruhanilsr yoxdur, comiyyatin
basgisi var ancaq qorxu va ziilmkarliq yoxdur. Hiiseynova gora, Nizaminin
tosvir etdiyi ideal comiyyst hoyatinin bu monzerssi onun feodal
cohalatparastliyi sleyhina etirazini, odalat va aglin tantenasine galigdigim
gostorirdi: “Lakin 6z tarixi mahdudlugu v tarixi idealist anlami tiziindsn
Nizami muasiri oldugu ictimai qurulusu doyismoyin diizgiin yollarin

gormiir”.**

Olbatts, H. Hiiseynov béytik miitafokkirimizle baglh diistincalorini
Sovetlor Birliyi d6vriiniin ideoloji tesiri altinda galoma aldigy tictin, bozi
baxiglar1 dogru deyildir. Xiisusils, digar orta ¢ag miitafakkirleri kimi Nizami
Goncovinin da yaradicih@inda materializm elementleri axtanib tapmaq
macburi bir hal almigdi. Hiiseynov da bu mosalodon yan qaga bilmadiyi
tigiin, N.Goncovinin diinyagoriigiinin idealizmden materializma dogru
inkisaf etmosi iddiasii irali stirmiigdi. Sitbhasiz, N.Goencavinin
materializms meyil etmasinin heg bir elmi asas1 olmamigdir.

Professor Siikufo Mirzoyevanin yaradicihginda milli folsofi fikir
tarixi, o climladan estetik fikir tarixi atrafli gakilds aragdirilmigdir. Bu
baximdan onun “Heydor Hiiseynov” adh kitab¢asinda daha ¢ox falsofi fikir
tarixi 6z aksini tapmigdir. Hor halda bu asarinde Heydar Hiiseynovun falsafi
irsini aragadirmag) qarsisina maqgsad kimi qoyan $itkufs Mirzoyeva buna
paralel olaraq Azorbaycan Tiirk miitafokkirlorindon Nizami Goencavinin,
A.A Bakixanovun, Mirzs Fatali Axundovun, Hason bay Zardabinin ve diger
ziyalilarimizin dtinyagoriisiint do tahlil etmoys calismigdr.

Masalen, $.Mirzsyevaya gors, Nizami Gancavinin asarlari yalniz
seir incisi deyil, habel falsofi fikirlor xozinasidir. Bu asarlords falsofs, etika,
estetika vo pedaqoji masalalori mitafokkir gairimiz tersfinden boyiik bir
moharat va casaratla irali siirtilir. $.Mirzayeva hesab edir ki, N.Gancoavinin
falsafi irsini aragdirarken H.Hiiseynov onun “Igbalnams” poemasinda irali
stirilon comiyyat qurulusu idealina xiisusile digqat yetirmisdir: “Heydor
Hiseynov bu tadgiqat asarlorinds gostarir ki, Nizami Gancavinin yaratdig
ideal comiyystds iqtisadi berabarlik vardir, burada zorakihq ve istismar
yoxdur, bu comiyyatde amak, insanlarin an gézal bazayidir. Bunlari qeyd
etmaklo barabar Heydar Hiiseynov, Nizami Gancavinin darin bir ehtirasla
arzu etdiyi, lakin doévriine goro miiveffaq ola bilmadiyi insanparavarlik
duygularindan xiisusils bahs edir. Heydar Hiiseynov Nizaminin ssarlorini
tadqiq ederken sairin hékmdarlar haqqindaki fikirlorins, hokmdarlara
verdiyi nasihatlorine xiisusi bir diqqat yetirmigdir. Sarqds kok salmug adat
va qaydalara oks olaraq Nizami, 6z xalqina xidmat edan, onun ti¢iin xosbaxt

280 Yeno orada, 5.20

100



hoyat qurmaga calisan hokmdarlar haqiqi dovlat baggilar sayir”. >

Gordiytimiz kimi, $ikufs xanim burada H.Hiseynovun
N.Goencslinin ideal dovlatls bagh galdiyi qonaatlarls razilagir. O, hesab edir
ki, Nizami 6z dévriintin irali gorisli bir mitefokkiri olmus, xalq veo
hakimiyyst arasinda miinasibatlorin dogru qurulmasi yolunda o6z
distincalorini ortaya qoymusdur: “Nizaminin fikrincs, qadin 6z qabiliyyeti
va vo axlaqi manliyi etibarils kisilarle nainki bir hiiquqa malikdir va hatta bir
cox hallarda onlardan yiiksok bir movqe doxi isgal edo bilir.
“Iskandarnama”poemasinda tasvir edilon Barda hokmiidari agilli va tadbirli
Niigabs va Aristotelin istedadli sagirdi Maryam vo bagqa bu kimi qadinlar

dediklorimizs parlaq bir misaldir”.**

Siikufs Mirzayevanin Azarbaycan xalqunin falsofi-estetik fikir tarixi
baximindan an 6nomli asari “Azarbaycan estetik fikir tarixindon (XIX-XX
asrin avvallori)” kitabidir. O, gostarirdi ki, Islamgadarki dévrds ds,
Azorbaycanda estetik ya da incosonatls bagl tessvviirlor miixtolif
formalarda méveud olmugdur. §.Mirzeyeva buna niimuns kimi ds, daha
¢ox Qobustan abidasi tizarindo dayanmug, burada méveud dag qayalardak
rasmlari tohlil etmays calismigdir.*®* O, daha sonra antik dévras abidalerdan,
xiisusilo  e.s. 1-ci minillikds mévcud olmus estetik-incasonat
tosavviirlorindon bahs etmisdir.

O, kitabin girig hissasinds daha ¢ox Nizami Gancavi, Mahcati
Goncavi, 9fzalloddin Xaqganidon baglayaraq Azarbaycan xalqumin estetik
fikir tarixi haqqinda molumat vermaya caligmusdir. $.Mirzoyeva hesab
edirdi ki, Islam dininin mévcudlugy, eloco do sufizmin, axiliyin genis
yayildig1 dévrds Azarbaycan miitefokkirlorinin yaradiciliglarinda falsafs ilo
quilmaz suratde bagl olan etika va estetika saholorino miraciot etmolori
tosadiifi olmamigdir. O, xiisuilo do Nizaminin estetik goriglori tizorindo
dayanaraq boyiis miitafokkirin asarlori ssasinda tahlillar aparmigdir. Onun
fikrinca, Nizamninin estetik baxislar1 onun yasadigi bolgenin sarhadlorini
do agaraq bagori xarakter dagimgdir. Ciinki Nizamininin diinyagoriigiinds
madaniyyat, incasenat, arxitektura, musiqi va s. bir btitév sokilds olub insani
dayarlar, humanizm mahiyystinds 6z aksini tapmigdur. **

Sorq odabiyyati ve folsofosi, o ctimloden Turk, Orob, Fars
adabiyyati vo folsofesi ilo derinden tamig olan Giiney Azorbaycan Tiirk
mitafokkiri Mshommad Hidaci fars dilinde yazan sair-mitafokkirlor

281 Mirzayeva Siikufo. Heydoar Hiiseynov. Baki, Azarbaycan SSR Siyasi ve Elmi Biliklori yayan
Camiyyat, 1957,s.15

282 Yeno orada, s.15

283 Mupsoesa Illykioda. M3 ncropun acretnyeckoit Mbican Asepbaiipxana (XIX —Hauano
XX Bexka). Baky, “Dam”, 1981, 5.7-8

284 Yeno orada, s.18-19

101



arasindan Firdovsi, Nizami vo Hafizo daha ¢ox digqet etmis, onlarin
osarlorini sorh etmigdir. Moasalon, Hakim Hidaci fars miitofakkiri
Obiilqasim Firdovsiys bir nagil¢1 kimi baxib satirik dil ils onu sadacs “elm
axtaran” adlandirmugdir. Xisusilo dos, o, farsca yazdigi “Damignams”
moanzumasinda Firdovsini nagilvari (narrativ) tarixciliyina gérs ox tanqid
etmisdir.

Hidacinin Azerbaycan Tiirk sair-mitofokkiri, filosofu Nizami
Gancaviys miinasibati isa ¢ox yiiksak saviyyads olmusdur. Hokim Hidaci,
Nizami Goncovini folsafi vo irfani dinyagériisiinii sarh edsrken onun
elmini bir ¢ox miitafakkirlar icin 6rnak hesab etmigdir. O, Nizaminin
“Sirlor xozinssin”ds olan mévzularin tesiri altinda bir ¢ox masnaviler
golomo almugdir. Hotta, onun mosnsvileri Nizaminin beytlori ilo ¢ox
saslogmokdoadir.

Hoskim Hidaci Nizami Gencavidon sonra dayer verdiyi, hormat
basladiyi ikinci miitofokkir iss Sirazli Hafiz olmugdur. Hidaci fars geirinin
sz ustad: olan Hafiz $irazinin yiiksak ruhunu sevmis, onun tasiri altinda
s0z xazinasini “xuirdalamugdir”. Har iki sairi yaxinlagdiran dini ¢okismalors,
torigat ayriigina qarg: nifret hisinin giiclii olmasi, saf bageri duygularin
toranniimii idi. **

Hokim Hidacinin “Damignamos” ve divammna 6n sdz yazan
Qulamhiiseyn Rzanejad Mirza Hiiseyn Sobzvarinin “Sorhi-menzuma”sina
yazilan “T'sliqa”ni oxuyaraq bela bir naticays galmisdir ki, Hokim Hidacinin
folsafi dugtincolori vo hagiyalori bu sahads an ohatali, an ecazkar hesab
olunmalidir. Bels ki, Hokim Hidaci Ibn Sinanin “Safa”, “Isarat”, “T'anbihat”
va bagqa asarlorini, eloca do Molla Sadramin “Osfar” kitabini tam Syronmis
vo falsofi gorhlor vermisdir. Rzanejada goro Hokim Sebzevarinin sagirdi
Haa Mirza Hasan vasitssile Hidaci ona yaxin sayilarmig ki, mohz
Sabzavarinin manzume miibahisslerini ondan dinladiyi {i¢iin bels gézal,
ahatali, dayarli falsafi fikirlor yazmigdir.?%

Azarbaycan Tiirk miitafokkiri Siileyman Takinars gora Sarg-Islam
moadoniyyatinin asas iinsiirlorinden birini togkil edon klassik “Iran”
adebiyyatinda da Azarbaycan Tiirk miitafokkirlorinin mithiim yeri vardur.
XI osrds yagsayaraq o zamanki azorbaycanh hoékmdarlarin hoayat ve
amollorini nazm etmig Tobrizli Qotrandan bagqa, XII asr, yagatdigt Nizami
Goncali, Xaqani Sirvani, Foloki Sirvani, Miiciri Beylogani vo 9biiliila
Goncavi kimi dahi senatkar vo miitafakkirlarls adsta dylinmekdadir. Onun
fikrinca, bu boyiik elm vo fikri adamlarinin ssarlorini zamanin rasmi dili olan
farsca yazmalar1 monsub bulunduglart miihit ve ve comiyyats bagl qala

5Sahaliyeva Matanat. Canubi Azarbaycan poeziyasinin inkisaf problemlori (XIX asrin
ikinci yarist). Baky, Elm va tohsil, 2019, 5.200
286 Yeno orada, s.194

102



bilmoalorine bir ongal taskil edomomisdi. Genis gorisi, igli duygu vo
miitaraqqi fikirlori ilo XIT yiiz ilin dayarli simas, taninmig miitafokkir-filosof
Nizami Gancsli bu dévra 6z damgasini vurmugdu. Takinar yazirdi: “Insan
an yitksak qiymatini Nizamids almigdir desok, miibaligs yapmamuis oluruz.
Nizaminin tesvir etdiyi insan biitiin zorluglar1 yenarak tobisto hakim
olmasini bilon, elm va sanat sahibi olan kamil bir insandir. “Oyronmakdon
stilmayan insandir ki, sudan inci, dagdan da bal ¢rxarir” (M.9.Rasulzad.
Azarbaycan sairi Nizami, 5.258). baglh bulundugu ideal iiciin boyiik
moahrumiyystlara qatlanmasin bilmak, nafsine hakim olmagq, hayat sevmak
— biutin bunlar, Nizaminin insanda goémok istadiyi vesflordir. “Xalqa
garismag, xalqa faydali olmaq — ists, insanligin sifati” (5.257)”.2

Tokinora gors sosial diizon vo adalati camiyyatin tomsali olaraq
gobul edon Nizami bu diizenin har hans: bir gokilds pozulmasindan dévlati,
birbaga hokmdar masul tutmugdur. 9dalat {nsirinii dovlatin temali
olaraq gabul edon Nizami, bu tinsiirii Ttirk dovlsti ticiin tabii bir hal olaraq
qabul etmigdir. O, yazirdi: “Uzun vs verimli ¢aligmalarin moahsulu olaraq
M.9.Rasulzadonin meydana qoymus oldugu “Azarbaycan sairi Nizami”
asarinda, boyiik sair ve miitafokkir tizerinds yapilan derin tadqiqler naticasi
olaraq, sairin milliyyat, mafkurs va yaradicih@ina tealliiq edan masalalordos
varilan beynalmilsl mahiyyatdaki sonuclar, siibhasiz ki, klassik adabiyyat vo
folsafoni moaggul kimsolorin, Nizami bohsindoki méveud goris vo

genaatlarinds asash dayisikliklar yapilmasini zaruri qilacaqdir” >

Tokinor daha sonra yazirdr ki, XIII osrdo milli ictimai fikir
hayatinda taninmus soxsiyyati Izzoddin Hesanoglu, Fozlullah Naimi, XIV
asrin taninmis miitafokkirlori Qazi Biirhanaddin, Imadaddin Nasimi
olmugdur. Ona gora XIV yiizyil Azarbaycan Tiirk adabi vo fikri hayatinin an
qiidratli gaxsiyyati Imaddadin Nasimidir. O, yazird: “Siiratls galigan adabi
yaradicihigy vo falsofi fikirlori ilo Iraq, Azarbycan, $imali Iran vo Anadolu
kimi genis sahslori uzun bir miiddat qiivvatli tasirlari altinda bulunduran
Nosimi bitiin Tiirk adabi va fikri hoyatinin da yiiksok miimasillarindandir.
Nosimi sufi torigatlerinden olan hiirufiliyin miisssisi maghur Fazlullah

Hiirufinin xalaflorindon olub, bu tarigati intisar etdiranlordandir”.**

Boyiik Azarbaycan Tirk miitafokkiri Nizami Gancavinin folsofi
diinyagorigiinii  tadqiq eden AMEA-nin mixbir dzvi, prof. Zakir
Moammodov gostarir ki, onun varhiga dair baxislarinda ilk névbadas Allah ilo
movcudat, onlar arasindaki miinasibat nazardan kegirilir. Mitafokkir gairin
bu barads falsafi diisiincalari o dévriin méveud tolimlari, xiisusils, Islam

287 Tokinar Siileyman. 9sarlari (“Azarbaycan miihacirst adabiyyat: kitabxanasi” seriyasi, VI
cild). Baki, Elm vo tahsil, 2022, s. 19-20

288 Yenoa orada, s. 20-21

289 Yeno orada, s. 21

103



dini zamininds yaramb formalagmigdur. **°

ZMommoadov yazir ki, Nizaminin varliq haqqinda gériislori,
imumiyystls, folsofi diistincalori derin mezmunlu olmagla barabar, son
daraco moantiqidir, orijinal deyilisi ilo mistaqildir: “Onun fikirlari, sufizm,
ismailizm, panteizm v i.a. izmlor galbina girmir. Mistik ekstaz (vacd)
halinda ortaya ¢ixan panteist ohval-ruhiyys Nizami dinyagorisiine
tamamils yad idi. “Oziinds allahlif1 axtarmaq yaramaz” deyan miitafokkir
Allaha miraciatlo yazirdi: “Sandan bagqa kim ciirat edib dya bilar: “On-al-
Haqq””'29l

Z.Moammoadova géra, bu baximdan Nizaminin sufizma, ismailizmas
baglanmasi, o ctimlodon panteizmls slagalondirilmasi qotiyyon dogru
deyildir. Onun fikrinca, N.Goncavinin diinyagériisii dini, dini-falsofi, folsafi
konsepsiyalardan heg birini basmaqalib tokrar etmir, méveud tolimlorin bir
coxundan tamamils tecrid edilmis ds deyildir: “Mitafokkir Allah ilo
movcudat arasindaki sarh edarken kreatsionizms asaslanmigdir. O, Allaha
“varhig1 ixtira edan”, “varligin asasini yaradan”, “biitiin var olanlarin xaliqi”
deyorak fikrini dindoki “kiin yokun” (“ol demokla olur”) ifadasi ilo tasbit
edir”?? Umumiyyatls, Nizami Allah ils mévcudat arasindaki miinasibati
izah edarkan Sarq peripatetizmi ils Islam kreatsionizmi arasinda 6z falsafi
dustincalarinin imumi mantiqina uygun bir mévqe tutmusdur. Nizminin
fikrinca, movcudatin meydana ¢ixmast Allahin soxavati ilo keramotinin
abad olmas: sayssindadir. >

Z.Mammoadova gora, N.Goncavi insan vo comiyyate dmumi
movcudatin, kainatin 6ziinamoaxsus torkib hissesi kimi baxmus, onlar
arasindaki  miinasibatlori daim izlomigdir. O, yazwrd:: “Nizaminin
asarlorinde insan surati peygombar (Adem, Mshammod, Xizir va b.),
adalotli sah, zohmat adami va timumiyyoatls, xilgatin istiinliik verdiyi Insan
simasinda niimayis etdirilir.. Insan Mahammad surstinds on yiiksak
daracoys qalxur: Merac zamani mévcudatin son hoddina — arsin fovqiine

catir, “iki cahan halqasi onun itastkan” olur”. **

Azoarbaycan Tiurk mutafokkiri Mohammoadoli Torbiyat sair-filosof
Nizami Goncavi haqqinda iss yazird: ki, o, Azarbaycanin on boyik soz
ustasi vo mitofokkiridir. Torbiyot Nizami Gancavinin “Besliy”i haqqinda
qusa icmallar verdikden sonra yazirdi: “Nizami Goncavi ham asigans, ham
da homasi seirdo misilsiz usta olmus, doytis meydanina, eloca ds sanlik
moaclisina uydun olan sozlor vo ifadalor islotmoakds; ince vo zdvqa yatan

20 Mammadov Z.C.Nizaminin falsafi diigiincaleri. Baki, Elm, 2000, .27

! Mommadov Zakir. Azarbaycan folsafasi tarixi. Baky, «$arq-Qarb>, 2006, 5.163
2 Mammadov Z.C.Nizaminin falsafi diigiincaleri. Baki, Elm, 2000, s.35

2% Yeno orada, s.37

294 Yeno orada, s.44-45

104



tagabbiiskar, badii, monali, mazmunlu, gozal va z6vq veran istiaralar,
tagbilor yaratmaqda, hadisalori, eloca da tabiat manzaralorini 6z incaliklari
ila tasvir etmoakda haddan artiq maharatli olmugdur. buna géradir ki, bu
goncali sair bitiin adsbiyyatsiinaslarin hisni-ragbatini calb etmis, onun
yaradicihigindan iqtibas edsn s6z ustalar istisnasiz olarag, Nizami adini

boyiik hormotla dils gatirmis ve onu tariflomiglor” 2%

Nizami Goncavida ideal comiyyat va adalatli dévlot ideyasinin
Azoarbaycan folsafo tarixinds aksi. Nizami Gancavinin diinyagériisiinds
mithiim yer tutan masalslordan biri da, ideal comiyyat vo adalatli dévlat
ideyasidir. Mosalon, “Qar1 ilo Sultan Sancerin hekayati’nds Nizami
Gancovi tiirk hokmdarini adalstli va vicandli olmaga ¢agirir. Nizamiys gors,
tiirk hokmdarlar1 heg bir zaman zalim va adalstsiz olmamiglar, Sultan San-
corin buna uygun olmayan davranigi iss tiirk adina garaf gatirmir. Ona gora
ds, Nizami bir qariun dilinden tiirk hékmdar1 Sultan Senceri adalstsiz
islorina gora bela ittiham edir:

Dag kimi ucalmisds bir zaman Tiirk dovlati,

Sarmisdi mamlokati adalati, safqati.

Son yuxdin o sohrati, batib getdi o ad-san,
Demak, san tiirk deyilsan, yagmaci bir hindusan.?*®

Fikrimizca, burada N.Goencovi bir terafdon Sultan Sencerin
timsalinda Ttrk xaganlarini Ttrk diigtineasing, Ttrk adat-snsnslorine samal
etmayo ¢agirmagqla yanagy, onlari pis amollerdan ¢okindirmayas galigmig veo
bagqa torafdsn Azorbaycanda bir Tirk dovlstinin hakim olduguna isars
etmigdir.

Qeyd edok ki, “Sirlar xozinesi’nin bagqa bir moqalasindo ise
raiyyotin sahla dialoqu yer almuigdir. Qoca bir kisi zalim sahin ziillmlsrindan
danisarkan, xefiyyslor bunu esidib hokmdara melumat verirlor. Sahin
mamurlar homin qoca kisini saraya ¢agirirlar. $ahla iz tizo dayanan qoca
onun biitiin ziilmlsrini qorxmadan deyir. Qoca 6ziinii onun qarsisinda
dayanan giizgiiyo bonzodarsk deyir ki, giizgii sonin eyblorini sons
gostararken giizgiinii sindirma, eyblorini islah et, aradan qaldir. Bu sézlor
sahin goalbina yatur, roftarini dayisir ve adalotli olmaga gorar verir.

Istibdadan, ziilmdan o giindan al ¢akdi sah
Oziz tutdu xalqini, dardindan oldu agah.

25 Tarbiyat Mahammadsli. Danismandani-Azarbaycan. Baky,Azarnasr, 1987, 5.260
2% Gancavi Nizami. Sirlor xazinasi. Baki, “Lider” nagr, 2004, s.111

105



Sahun diiriist isini heg kas etmadi inkar,

Dogrulugu danmaga axy, kimin sovqii var?

Diizliikla qurtularsan har acidan, agridan,

Qoy diizliik sandan olsun, zafarlorin Tanridan.

- Haqq séz halva da olsa, hagsiz iigiin acidsr,
Haqgq - aci, fagat hami haqigat méhtacidir. 7

“Xosrov va Sirin” poemasinda da Nizami gostorir ki, hayat adalatin
besiyidir. Belo ki, ziilm edon tez-gec zilm, yaxsiiq edon do yaxsilq
goracokdir. Sair-filosofa gors, kainat nizam-intizam, sdalat {izerindadir.
Ona gora do, bagsqasina quyu qazirsansa bir giin hamin quyuya 6ziin
diigacaksan:

Biitiin cahana bir nida galdi:
Kim basqasina pislik edirsa
Oslinda oziina pislik etmisdir.?*®

Homid Arash da yazir ki, Nizami Gancavi “Sirlor xozinasi’ndoki bir
cox hekayslorinda 6z 6lkssinds olan hakimlaras, saraylara miiracist edarak,
onlarin agibatlorini 6zlerine goéstarir: “Odalstin tstiinliyinden danugir,
onlara pislikdon qayitmagq, yiiksok arzular ve xeyirli iglor dalinca getmok
lazim goldiyini, Iskalorini yumagin miimkiin ve vacib oldugunu géstorir.
Nizaminin dévlet masalosi ila bu qodar maggul olmasy, sahlara 6yiid vermoak
togabbiisii tesadiifi deyildir. Olkenin miigaddaratimi diigiinan, amokgi
xalqn afir voziyystindon son daraco miitassir olan, xalqin ziilmkar
hakimlor, sarxos dargalar tapdagindan qurtarmasini arzu eden, elmin,
modoniyyotin inkigafinda dévlstin vozifosini bagsa diison Nizami hals
gonclik illorinds dévlat qurulusunun ssasiu sahliqda gorirdii. Mshz ona
gora do adalotli sah arzulayirdi. Mshz buna gors do o, sonrak: asarlorinda do
adalotli sah suratlori yaradwr. Ireli siirdiiyii miisbat sah suratlorini
mikommolesdirir. Onlar1 elmli, adalatli, 6lke qeydine qalan, todbirli
gbrmoak istayir. “Iskandsrnams” asarinds yaratmis oldugu ideal hokmdarin
- Iskenderin do arzuladigi xogbaxt comiyystin sahlar (Bshramlar,
Iskendorlor) torafindon yaradila bilmayacayini diisiinarak, dovlet isuli-
idarasi moasalesinds yeni, h6kmdarsiz xalq hakimiyysti fikrino golib ¢ixa

» 299

bilmisdir”.

27 Yeno orada, s.166
298 Gancavi Nizami. Xosrov va Sirin. Baky, “Lider” nasr, 2004, s.374
2% Arash Homid. Sairin hayati. Baky, Ganclik, 1967,5.73-74

106



Odalatli camiyyat va ideal dévlat anlayisini sorh edorken Nizami
Goncovinin mivafiq baxiglarina miracist edon Mshommad Omin
Rasulzada béyiik sair-filosofun “Iskandarnama” da milli-demokratik dovlat
nazariyyesini tahlil etmoays galigmigdir. Rasulzade yazir: “Nizamiye gora,
dovlet baggist “siiriiys cavabdeh bir ¢obandir”. Hatta bundan da
mosuliyyatli bir mévqedadir. Bagdaki beyin badenin biitiin tizvlerini idars
etmokds hansi mévqedadirsa, dovlat bageist da onun kimidir. “9l ayagin
faaliyyotindon razi deyilss, cavabdeh bagdir”. Ford d6vlets miinasibatda
miiayyan vazifalori icra etmays borcludur. Amma fard har hansi dovlstds
yalmz vazifs dagimaga borclu deyil, hom ds bir sira hiiquglara malikdir”.3%
Tiirk hokmdarim adalatli va vicandli olmaga ¢agiran Nizamiys gors tiirk
hokmdarlari he¢ bir zaman zalim ve adalatsiz olmamuglar, Sultan Sancerin
buna uygun olmayan davranus: is> Tiirk adina goraf gotirmir.3!

M.9.Rasulzads dévlstds fardin rolunu xiisusils dayasrlondirmakls
yanagy, onun vazifalorini da gostarir. Dovlat bagcist dovlati idars edon bir
soxs kimi fords nisbaton daha mosuliyyatli olmalidir. Ancaq bu o demak
deyil ki, ford masuliyyati dovlet baggisinin, vo yaxud vazife sahiblorinin
Ustiine ataraq tamamilo geri ¢okilmolidir. Ona gora ds, Rosulzads
N.Goncovi kimi, dévlatin idare olunmasinda moslohatlogsmolori 6namli
sayir: “Nizamiya gors, iqtidar ilo tamkin bir-birini tamamlayan seylordir:
“Gliclii ol, amma tamkinini sldsn vermas”. Dévlatin idars olunmasinda sair

maslahatlagma tarafdaridir” 32

Nizamiys gora dovlat bascilarindan bagqa 6lks ti¢tin dost vo dis-
mon tasavviir etmak olmaz. Millst agar 6z vazifasini yerina yetirss, diisman-
lor da dost olacaglar. Ogor 6z vazifasini yerina yetirs bilmazss, dostlar da
disman olarlar.

Razulzadays gérs, Nizaminin baxglarina uygun dévlet idarasini
reallasdiran hékmdar Iskandardir. Rasulzadenin Nizaminin Iskendarine vo
onun iglorina xiisusi yer vermosi tosadiifi deyil. O, Nizaminin
“Iskondornama”ds yaratdig ideal comiyyoti 6zii do goriir: “Iskendarin
soxsinde Nizami biliys, hikmata va sanate bagh olan ziyali bir hkmdar
goriir. Filosoflar, alimlor v adiblar tarafindan shats olunmus bu hokmdarin
ozii da xarakter (saciyys), casarat va qohramanlig ilo baraboar, alim, filosof
va tadbirli bir insan kimi taninir. Ona miiavinlik edan vazir Yunanistanin an
moashur filosofu Orastundur (Aristotel). Sarayinda Yunanistanin biitiin
taninmug filosof ve alimlarinden tagkil olunmug Dévlet Surast tipli yiiksak

bir maclis vardir”.3%3

300 Rasulzade M.9. Azarbaycan gairi Nizami. Baki: Azarnagr, 1991,5.213
301Gancavi Nizami. Sirlar xazinasi. Baki: “Lider”, 2004, s.111

302 Rasulzads M.9. Azarbaycan sairi Nizami. Baki: Azarnasr, 1991,5.215
393 Yens orada, s.216

107



Fikrimizca, N.Gancavinin “Iskondernama”ni yazmaqda magsadi
yalniz Makedoniyali Iskenderin timsalinda adil hékmdar, odalatli
comiyyaeti tasvir etmak deyil, eyni zamanda Tirk millatinin qadimliyini,
Tirk inanclarini, Tirk adet-ananslorini va sairani diinyaya tamitdirmaq
olmusdu. Bu baximdan N.Gancavinin Makedoniyali Iskendari Tiirk
diinyasinin bir hissasi olan Azarbaycana, daha sonra Qupgaq elins aparmas:
tasadiifi ola bilmazdi. N.Gancavinin burada baghca magsadi Azarbaycanda,
Qafqazda, Orta Asiyada ve bagqa yerlords yasayan tiirklorin adot-
onanalorini, madeniyyatini, diisiincalorini agiglamaq olmugdu. Masalen,
Iskendori Qipcaq elina aparan N.Gancavi yazir ki, Qipgaq tiirklorinin adat-
ananalari boyiik fatehi mat qoyur. Xiisusils qadinlarin tizlorini 6rtmomasi
va kisilordsn qagmamasi Iskandori teacciiblondirir. Iskendsr qipcaglarin
agsaqqallarini bagina yigaraq bu adatlarindan al ¢okmays cagirir: “Ortiilii
dedi ¢ol qipgaglarina: “Uziinii gizlomak xosdur qadina”™”.3** Qupgaq tiirklari
isa Iskandari baga salirlar ki, onlar adstlarini dsyismayacaklar, makdeoniyali
fateh iss hiyls islotmakls istayina catur.

Mohammoad Imin Rssulzadays gors, ideal comiyyatds zor heg
nayi holl etmomolidir. Demokratik comiyyst M.9.Rasulzadonin dovlat
siyasatinin torkib hissasi idi. Bu onun diigtincalerins hakim kasilib va sosial-
folsafi diinyagériigiine mithiim tasir edib. O, Nizaminin da axtarib tapdi§:
bu ideal dovlat folsafasini fikirlorinds inkisaf etdirir: “Har boyiik vo haqigi
sonatkar kimi Nizami do millilik ve vatanseverlik xtisusiyyoti dagimagla
barabar, yaratdigi obrazlarla tolqin etdiyi fikir meydaninda milli ¢arcivadan
konara ¢ximug, biitiin bageriyyats samil olan duygularla hsyacanlanmis,
millatlor va 6lkalarin f6vqiinds oldugu kimi, dévrler ve asrlori yarib kegon
yitksak va diinyaya samil bir qaygiya cavab vers bilocok “s6z”ii tapmaga
calismigdir. Bizim gonastimiz ilo bu “séz” Iskendesrin méciizesinds
taplmigdir. Bu mdciize bugiinkii  bageriyystls  birlikds bizim ds
gercoklogmoasini gormok istodiyimiz idealdir. Millotlors yalmz monavi
avtoritetlo niifuz etmok, ruhlarinmi anlayaraq varliglarina qargt ehtiram
etmak”. 308

M.9.Rasulzads Nizaminin yaratdigi hamin ideal comiyyatin Sovet
dovrinds kommunizm qurulusuna oxsadilmasina etiraz  edirdi.
M.9.Rasulzads, Nizaminin ideal comiyyati ila bolseviklorin kommunizm
ideologiyasi arasinda heg¢ bir oxsarligin olmadifimi ortaya qoyurdu:
“Nizaminin “Cannat gahoar”i dindardir, sovet cannati iso dinsizdir. Birincisi
Allahi taniyir, o birisi isa radd edir. Birincida yalan séylonmaz, ikincids isa
yalan an boyiik tebligat silahidir. Birincids sevgi ssas iken, ikincids sinif
qovgasi asasdur. Birincida heyvanlar bels tohliikasiz yasadigi halda, ikincida
insanlar daim 6liim qorxusu altindadir. Birincids qan tokmok haram iken,

3%4Gancavi Nizami. Iskandarnama. Baki: “Lider”,2004, s.314
395 Rasulzads M.9. Azarbaycan sairi Nizami. Baki: Azarnagr, 1991, 5.29-30

108



ikincids qanliliq asasdur. Birinci ogurluq nadir bilmir, ikincids iss ogurluq
an qanli polis rejimidir. Birinci casusluq bilmaz, ikincide hami casusdur.
Birinci silahsiz vo dindar, ikinci, topadan-dirnaga qadar silahlidir. Birinci,
fitna nadir bilmaz, ikinci, bitin dinyam biiriiyacok bir fitna yuvasidur.
Séziin qusast: dini axlaqa ve ictimai anlayiga asaslanan “Nizami sosializmi”
ils dini radd edon va siniflor qovgasini asas tutan qanh “rus sosializmin” bir-
birina banzar heg bir tarafi yoxdur!.. Foqgat, bizim fikrimizca, sevgi ils nifrat,
rohmot ilo lanat na qader bir araya siga bilarss, Nizami ila bolseviklar ds o
” 306

qadar birga ola bilarlor!...”.

Bununla, M.9.Rasulzads  bolgeviklorin 6z  alomlarinds
N.Gencovinin ideal comiyystine bonzotdiyi kommunizmin asassiz
oldugunu bayan edirdi. Onun fikirincs, Nizaminin ideal comiyyoti dinsiz
Sovet Imperiyasi ilo deyil, Azarbaycan Ciimhuriyyati ilo barabar tutula
bilar.

Prof. Yevgeni Bertels hesab edir ki, Nizami Goancavi “Sirlor
xozinasi’nds 6z mirsidlerinin nazariyyslorine amal edarak fikirlorini sufi
poemasina moxsus formada ifads etmis, burada dini normalar birinci
planda durmugdur. O, yazirdi: “Lakin poemanmn mahiyyatine diqqetls
baxdiqda, poemanin asas vozifesi — bu diinyadaki hayati tagkil etmak,
olkenin seadat ve teraqqisini tamin etmok yollarini hokmdara Syratmak
oldugunu goriirik. Burada moazhab prinsiplori, olbatts, 6z qiivvasini
saxlaywr, bu epoxada bagqa sey gozlomsk do olmazdi ancaq bunlar,
hakimlarin intereslorini yox, balke raiyystin haqq ve azadligim qoruyan
prinsiplar kimi izah edilir”.*"

Y.Bertelsin fikrinca, bu poemanin asas qayasi siyasi maslohatlorlo
hokmdarlar1 maariflondirmakdir. Bagqa s6zls, basariyyat soraofini 6ziinds
tacasstim etdiren, insan ssadatinin yaradicist olan azomotli zohmatkes
obraz saha qars1 qoyulur. Nizamiys gors yasamaqdan moaqsod amokdir:
“Biz diinyaya amok tgiin golmisik, Bog damisiglar {i¢in golmomisik”.
Y.Bertels yazird:: “Bu amok hor zaman sorvot gotirmir, ¢ox vaxt
zohmotkesin miikafat1 “qarin tigiin bir parca ¢orak, bir udum da su” olur;
buna baxyaraq yena do sarvat qarsisinda algalmaq lazim golmir: “Man mal-
dovlet {iglin kimsays ol uzatmaram, Ssns do heg¢ vaxt ol uzatmaram”.
Demok, Nizaminin birinci poemasiin osas fikri insan camiyyatinin
adalatsizliyini meydana qoymaq ve bu adalstsizliyi aradan gétiirmak tigiin
yollar axtarmaqdir. Sonra goracayimiz kimi, bu fikir sairi biitiin hayatinda
masgul etmisdir. Bu poemadaki ayri-ayr1 qeydlor, sairin hayatinin sonunda
birlesir ve qardagcasina qurulmusg azadliq d6vlatinin tasvirini yaradir. Bu els

306 Yeno orada, s.211-212
307 Bertels Yevgeni. Bdyiik Azarbaycan sairi Nizami (Epoxasy, hayat, yaradiciligy). Baky, EA
Azfil Nagriyyati, 1940, .55-56

109



bir dovlstdir ki, orada vahid icmanin izvlari barabar asalar tizra ¢aligirlar”, 3%

Y.Bertels hesab edir ki, Nizami “Xosrov va $irin” poemasinda isa
ayri-ayr1 iki sinfin nimayondasi kimi Xosrovla Forhadi qarsi-qarsiya
qoymudsur: “Demak Nizami iki sinfin niimayendasini iz-iiza ¢arpigdirarag,
mozlum sinif niimayondasinin hoalak olmasimi goéstormisdir. Nizami o
zaman bu ciir toqqusmalarin ancaq bels bir natica veracayini tasdiq etmisg
olsa da, eyni zamanda gostorir ki, Forhadin 6liimiine sabob hakimin
xayanatidir. Nizami demsk istayir ki, sarafli, mard-mardans ddyiisds hakim
pahlovana tistiin gala bilmaz, bu pahlavan indi maglub olsa da, o, tez-gec 6z
haqquun taleb edecok vo alacaqdir! Bu fikirde sohorin moéhkemlenan
quvvasi 6ztnd gostorir” 3%

Nizaminin “Iskandsrnama” poemasina galincs, Bertels yazir ki, o,
6z qohramanini {i¢ simada gdstormak istemisdir: “O Iskendori — hakim,
filosof va nahayat peygomboar simasinda gdstarmaya ¢alisir:

Bozilari bunu tac sahibi

Olkalor hamisi, daha artiq, iifiiglor fatehi adlandirir.
Onun yaxin adamlarindan olan digarlari

Ona hakim sahadatnamsai vermisdir.

Daha bagsqalary, safigina va dina qarsi cosqun miinasibatina gora
Onu peygambor saymslar.

Mon isa hakimlorin sapdiyi ii¢ toxumdan

Meyvali bir agac yetisdirmak istayiram.

Qvvalca man saltanatlarin qapisimin doyacak

Va olkalarin fath edilmasindan bahs edacayam.

Sonra onun hakimliyindan bahs edacayik va

Qadim tarixi canlandiracayiq.

Bundan da sonra peygoambarliyin qapisini déyacayik.
Ciinki Tanr1 6zii onu peygambar adlandirmigdir.

U hissa tartib etmisam, har biri xazina ¢esmasidir.
Bunlarin har birinin iizarinda man ayri-ayri ¢ahsmisam.
Bu ii¢ daniz, bu iig diirr ila

Mon diinyanin atayini xazina ila dolduracagam.

Nizami {i¢ hissadan bahs edir, ancaq yuxarida gordiiyliimiiz kimi
asor iki hissadir. Malum olur ki, ikinci ve tictincii hissa birlogdirilmigdir,

308 Yeno orada, 5.59-60
309 Yeno orada, 5.72

110



¢inki Nizami hokim ilo peygombor arasunda sarhad qoya bilmamigdir.
Bolka do burada gostarilmasi uzun olan ve sairin soylomok istomadiyi
sobablor do vardir. Masalanin bels qoyulusu burada Nizamini Firdovsidan

ayrir. Firdovsi Iskandari yalniz gshraman simasinda vermisdir”.31

Nizami Iskendari bir filosof kimi tasvir edarken folsafays aid bir gox
masalelora toxunmugdur. Bertelss gors, xiisusils da, asarin son fesillorindes
folsafi masalalor asas yer tutmugdur: “Sonuncu fosillar qrek alimlorindan,
mashur Qermes Trismeqistdon, musiginin asrarli qiivvesinden vo
Iskendarin Diogenls miisahibasindon bahs edir. Bu giris fasillorindon sonra
Iskendorin &ziiniin falsafi bacarigini gdstaran fasil golir. Bu fosil Iskandarin
hind alimi ils etdiyi miibahiss il baglanir. Hind alimi Iskandara bir sira sual
verir. Bu suallar taxminan bels idi: diinya daimidir, ya yox, ruhun mahiyyati
nadan ibarstdir, rdya nadir, astrologiya miisbat elmdirmi ve sairs. Biitiin
bunlar XII asrin biitin gérkemli alimlorini masgul edon on mihiim
problemloar idi. Bu fasil romanin qrek orginalinda da var, ancaq Nizami bu
problemloari 6zii ticlin maraqli olan mosalalarls  avez  etmigdir.  Birinci
miibahisenin ardinca diinyanin yaranmasi haqqinda disput baglanir; bu
miibahisani Iskandorin sarayinda yasayan yeddi qrek hokimi — Aristotel,
Tiansli Apolloniy, Sokrat, Platon, Fales, Profiriy vo Hermes aparr.
Goruldiyt kimi, Nizami xronologiya ilo ¢ox da hesablagmamigdir. Nizami
falsafo tarixini xiilasae etmak deyil, balks, 6zii moslum olan bitiin qodim grek
teoriyalarini qargilagdirmagq istomigdir” 3!

Nizami “Iskendornama”da yazur:
Kimsanin qalbina he¢ toxunmadan,
Yeddi filosofu se¢di bu zaman.

Orastu — tadbirli bir vazir idi.

Balinas — cavanmord, Sokrat — pir idi.
Valisla Oflatun bir da Farfiryus —
Heyrandi onlara o riihiilgiids.

Y.Bertels gesab edir ki, Nizami homin filosoflarla Iskendari
goriigdirmoaklo hokmdar insan biliyinin pillalari ilo an yiikssk noqtaye
catdirmugdir: “Burada geybdsn bir ses onun diinyaya peygember
gondorildiyini xabar verir. O basariyysti ayitmali vo yaxgiligi dark etmak
yoluna ¢agirmalidur.

San bu kohna tag: yenidan tikmali,

Ufiiglari tar-tamiz yumalisan.

310 Yens orada, s.112-113
311 Yens orada, s.120-121

111



Diinyani divlarin adalatsizliyindan azad etmali,
Yatanlary, baslarini quxudan qaldirmaga macbur etmali,
9qlin iiziindan pardoni qaldirmalisan.

Iskandar bu amri alaraq yenidan uzun sayahata hazirlagir. Indi ona
basqa silah lazimdir — ona hikmot silahi lazmdir. Filosoflardan Aristotel,
Platon vo Sokrat onun tigiin “Hikmot kitablar1” yaradirlar. Nizami bu
kitabdan pargalar verir. Nizaminin biitiin diinyagdrigii sart, lakin son
doaraca yiiksak axalgi saviyyada olan nazariyyalari yigcam bir formada bu
kitablarda verilmisdir”. 32

Nizami “Iskendarin yeddi alim ils xalvats ¢akilmasi” boliimiinda
filosoflar1 bir yera y1gdiqdan sonra onlara diinyanin yaradilisihagqinda sual
verir. Homin suala ilk névbadas, Aristotel bels cavab verir:

Qvval vards ancaq bir harakat,
Onu iki yera ayirds siirat.

Bu iki harakat galib bir yers,

Yeni bir harakat dogurdu hara.
Qvvalki harakat ayrild: yena,

Bu iigii qosuldu biri-birina.

Ug xatt zahir oldu ii¢ harakatdan,
Ug dévra yarandi ondak xatdan.
Morkazdan ayrildi hamin dévralar,
Yaramb ortaya ¢ixdi bir covhar.
Covhar kesmakesdan dogub parlads,
“Hoarakat eylayan cism” oldu adh.

Bundan sonra Nizami, filosofun Géy, Yer, — dérd tinsiir — od, su,
torpaq veo hava, daha sonra bitkilsr ve nsbatat haqqinda fikirlerini poetik
dills taqdim edir. Bu vo bundan sonra da goriiriik ki, Nizami filosoflarin
fikirlarini oxucuya taqdim edsrken ham onlarin yaradiciligina balodliyini
niimayis etdirir, ham das onlara yaradicit miinasibatini ggstarir. 3'3

Homid Arashya gors, Nizami Iskendor surati vasitasile 6z
ideyalarini va elmi biliklorini ifads etmoays cahigmigdir. 3# Arash Nizaminin
dilindan yazirdi: “Man Iskandar simasinda adalatli bir hokmdar yaratmigam
ki, tartixdbs belo bir saxsiyyst olmayib. Onun amollerile 6z arzularimu

32Yens orada, s.121
313

Eyvazov Seyfaddin. Nizami Goancavinin falsofi gortglori.
https://tehsil.biz/news/az/18467 /Nizami-Gncvinin-flsfi-grlri

314 Arash Homid. Sairin hayati. Baki, Ganclik, 1967, 5.157
112


https://tehsil.biz/news/az/18467/Nizami-Gncvinin-flsfi-grlri

vermaya ¢alismigam. Mon istayiram ki, dovlat baginda duran hékmdarlar
adalatli olsun, bilikli olsun, alimlori 6z strafinda birlegdirsin. Onlarin
maslohatlarils yer iiziinda xogbaxt vo adalatli yasayis qurulsun. Insanlar

xogbaxt yasasin, zohmats ve hiinars diizgiin giymat verilsin”. 3%

Y.Bertels iso hesab edir ki, Nizami, Iran madaniyyatinin iistiin yer
tutdugu rayonlarda yaranmug anonlars asaslansa da, béytik dahi Firdovsinin
qarsisinda bag aysa da, 0, “Sahnama”da Iran aristokratiyasinin cox aydin aks
etdirilon siyasi nazeriyyelorini gati suratds ratt etmisdir: “Bu son daraca
mithimdiir. Cinki bu veziyyst aydin gostorir ki, Nizami, Azarbaycam
Iranin bir hissasi hesab etmir, 0 Azarbaycanin miistaqil ve azad olmasini
ciddi suratde tokid edir. Lakin bununla baraber sairds sovinistlik meyli
yoxdur. Biz o zamanki Azarbaycan sohorlorinin internasional xarakterini
gordiik; biz agiq gordiik ki, daha sonralar kapitalizm sayssinds bas veran
milli qurgin vo adavat, o zamanlar he¢ yox imis. Zohmatkeslorin soadatini
axtaran gaxs Nizaminin nazarindas dost, bunlara ziilm edan iss - diilgmandir.
Nizami tg¢iin milliyyet, dil vo din ¢ox da shomiyystli deyildir. Poemada,
ruslardan baglamis uzaq Hindistan vo Cina qadar onlarca bagqa-bagqa
xalqlar bizim goziimiiziin 6niindon kegir. Lakin biz Nizaminin asrolorinds
heg bir yerds bels bir seys rast golmirik ki, Nizami bir goxsi filan xalqa

moansub olduguna gors pislesin”.3'6

Dogrudan da, Nizamnin ssarlorinds tiirk ya da qeyri-tiirk biitiin
xalqlara barabor, adalatli miinasibati goriiriikk. Sadaca olaraq yuxarida da
geyd etdiyimiz kimi, Nizami Goncevi tiirkliiys miinasibetde onu
adalatliliyin, pakligin, humanizmin, insanh@m sinonimi kimi qoloma
vermigdir.

Notica. Nizami Gancovinin irsi bir daha tesdiq edir ki, orta asr
Azarbaycan Tiirk ziyalilarinin sksariyyati (9.Xagani, Qul 9li, F.Naimi,
.Nasimi, M.Fiizuli vo b.) islamaqadarki dini-folsafi telimlordoen istiinlityii
tanrigiliga, eloca do tiirk adat-snanalaring, tiirk moadaniyyetine vermis, etnik
monsubiyyatlorinin  tiirk oldugunu goéstormis ve zordistilikden, fars
atogporastliyinden ¢ox uzaq olmuglar. Bu baximdan hazirda boezi elmi
adobiyyatlarda Azarbaycanda orta asrlords qadim dini-falsofi talimlarin —
zordustiliyin, atagparastliyin davami kimi yalniz mezdskilik, xiirromilik vo
bagqalarinin olmasi haqqinda qeyd olunan miilahizalor fikrimizcs, dogru
deyildir. Hor halda bu iddia da bulunan tadqiqatgilar, miialliflor naden onu
da qgeyd etmirlor ki, Azarbaycan Tiurk xalqumun qodim dinlorinin —
samanizm, tanri¢iliq, maqlarin talimi ve bagqalarinin davami kimi orta asrds
islam qabul olunmus, elaca da Islam dini asasinda yaranmus sufilik, hiirufilik

315 Yeno orada, 5.169
316 Bertels Yevgeni. Bdyiik Azarbaycan sairi Nizami (Epoxasy, hayat, yaradiciligy). Baky, EA
Azfil Nogriyyaty, 1940, 5.140

113



vo bagqa torigatlori Azerbaycan Tiurk ziyalilan 6z qadim dinlori ilo
uzlagdirmaga ¢aligmislar.

Bizca, biitiin bunlar, yoni Nizami Gencevinin yaradicihindaka
tiirklikk, Tirk folsofesi, Islamlig, islamliq falsafesini on dorinden ve
mitkommal gakilds tadqiq eden, biitiin incsliklorine qader meydana qoyan
boyiik miitofokkir, milli ideoloq Mohammod 9min Resulzads olmusdur.
Belo ki, milli ideologmuz “Azarbaycan sairi Nizami” asorinds digor
movzularla yanagi, Nizaminin tirklik ve islamhq falsafosini hartorafli vo
asasli gakilds ortaya qoymag: bacarmigdir. On asas masalalorden biri do
odur ki, Rasulzads bir terafdon N.Gancovinin islamhiq ve tirklik
folsafosinin mahiyyatini gostormoys cahsmus, digor terafden iss onlan
insanhq falsafasi ile uzlagdirib, tutarl dalilorls ustaligla agkara ¢rxarmigdir.
Eyni zamanda, Nizami Goncovinin irsi ilo bagh Mirzo Fotali Axundov,
Mirze Mohammad Axundzads, Yevgeni Bertels, Homid Arasli, Ziimriid
Quluzads, Yadigar Tirkel, Zakir Mommoadov, Mohammodali Tarbiyat,
Siileyman Takinar ve bagqalar1 dayerli aragdirmalar aparmuglar.

Istifads olunmus adobiyyat

Agamirov Cahan. Iran adsbiyyatsiinashiginda Nizami Gencavi
irsinin dyranilmasi vo tadqiqi. Baks, 2015

Axundzads M.E. Osarlari. Ug cildda. III cild. Baki, “$arg-Qarb”,
2005

Axundzads Mirzs Fatoli. 9sarlori. Ug cildds. 1T cild. Baky, “Sorg-
Qoarb”, 2005

Arasli Homid. Nizami Goncavi. Baky, 1947
Arash Homid. Sairin hoyati. Baki, Gonclik, 1967

Azorbaycan Sovet Ensiklopediyasi. 10 cildds, X cild. Baky,
Azarnagr, 1987

Bertels Yevgeni. Boyiik Azorbaycan sairi Nizami (Epoxasy, hayati,
yaradicihig1). Bak, EA Azfil Nagriyyati, 1940

Cafor Mommoad. Nizaminin fikir diinyasi. Baki, “Elm”, 1982

Eyvazov Seyfoddin. Nizami Goncovinin falsofi gorislori.
https://tehsil.biz/news/az/18467 /Nizami-Gncvinin-flsfi-grlri

Slokbarli Faiq. “Nizami Gencavinin irsinds islamliq masalssi vo
M.9.Rosulzadonin  “Azarbaycan sairi Nizami” asori” // Azerbaycan
[lahiyyat Institutunun teskilatgihigr il “Dini-irfani va falsafi kontekstds
Nizami Goncavi yaradicih@” movzusunda Respublika elmi konfrasinin
materiallar1 (21 may 2021). Baky, “Nurlar” NPM, 2021

114



https://tehsil.biz/news/az/18467/Nizami-Gncvinin-flsfi-grlri

Alokboarli Faiq. Azarbaycan Tiirk folsafi vo ictimai fikir tarixi (XIX-
XX asrlor). II hissa. Baki, “Elm va tohsil”, 2020

Olokborli Faiq. Nizami Goancovi irsinde tiirklik ve insanlhq
mosalalori // “Sorq falsafesi problemlari”. Beynolxalq elmi-nazari jurnal.
Baky, Elm va tahsil, 2020, sah. 99-107

Alokbarov Faiq. Milli ideologiya problemina tarixi-folsafi baxis (I
hissa). Baki, “Toknur”, 2011

Goncavi Nizami. Xomsa. Baki, “Maarif”, 2012

Goancovi Nizami. Xosrov va Sirin. Baky, “Lider” nagr., 2004
Goncavi Nizami. Iskandornama. Baki, “Lider” nasr., 2004
Gancavi Nizami. Leyli vo Macnun. Baky, “Lider” nagr., 2004
Goancavi Nizami. Sirlar xazinasi. Baky, “Lider” nagr., 2004
Goancovi Nizami. Yeddi Gézal. Baky, “Lider” nagr., 2004

Habibbeyli Isa. Nizami Gencevi Azerbaycandan diinyaya. Ankara,
Bengii yaynlari, 2021

Hiseynov Heydoar. Azarbaycanda XIX osr ictimai vo folsofi fikir
tarixindon. Baky,“Serq-Qarb”, 2007

Ibrahimov Oli. Azarbaycanin ictimai-siyasi fikir tarixinda adalatli
hékmdar problemi (N.Goncavinin ideya irsinin materiallar1 asasinda).
Baki, “Taknur”, 2010

K&gorli Firudin bay. Azarbaycan tiirklorinin adabiyyatu. Iki cildda,
2-cicild. Baky, “Avrasiya-Press”, 2005

Quluzads Ziimriid. Nizami Gancavi//Azerbaycan falsofo tarixi. I
cild. Baki: “Elm” 2014

Mommoadov Mammoad. Azarbaycan adobi tanqidi. Mintaxabat.
Baki, “Tural-9” NPM, 2002

Moammodov Zakir. Azarbaycan folsafasi tarixi. Baky, “Sorq-Qarb”,
2006

Moammadov Zakir. Nizaminin falsafi disiincalari. Baki, “Elm”,
2000

Mirzayeva Siikufa. Heydar Hiiseynov. Baki, Azarbaycan SSR
Siyasi ve Elmi Biliklori yayan Cemiyyat, 1957

Rasulzado Mshommad Omin. Azerbaycan sairi Nizami. Bak,
“Azarnasr”, 1991

Roasulzado Mshommad Omin. Azerbaycan sairi Nizami. Bak,
“Giraq”, 2008

Rasulzade Mohammad Omin. Azorbaycan sairi Nizami. Baki,
115



“Taknur”, 2011

Rosidoddin Fozlullah. Oguznams. Baki:  Azorbaycan Milli
Ensiklopediyasi NPB, 2003

Sahaliyeva Motanat. Conubi Azarbaycan poeziyasimn inkigaf
problemloari (XIX asrin ikinci yarisi). Baky, “Elm va tohsil”, 2019

Takinar Siileyman. 9sarlari (“Azarbaycan miihacirat adabiyyati
kitabxanas1” seriyasy, VI cild). Baky, “Elm va tohsil”, 2022

Torbiyst Moshommoadsli. Danismoandani-Azarbaycan. Baky,
Azarnagsr, 1987

Tiirkel Yadigar. Nizami Gancavinin siyasi va dini-ideoloji baxilari.
Baki, “T'sknur”, 2010

Mnupsoesa Illykioda. M3 wmcropum aCTeTHYECKOH MBICAM
Asepbaitpxana (XIX —navasro XX Beka). Baxy, “Oam”, 1981

116



VI FISIL
HACI ZEYNALABIDIN SIRVANININ
DUNYAGORUSU

Giris. 1779-cu ildo $amaxi soharinds ruhani ailssindo diinyaya
golon Azarbaycan Tiirk miitafokkiri Haci Zeynalabidin Sirvani (1779-
1838) usaq yaslarinda digar aila iizvlari ilo birlikde Korbalaya ké¢miisdiir.*"”
Atas1 Axund Iskandar bay Sirvani Karbalada dars demays baglamus, Sirvani
do ilk tohsilini bu moadarasads almugdir. Korbolada aldigy biliklarlo qane
olmayan Sirvani, 1796-c1 ilds tohsilini bagsa vurmaqdan otrii Bagdad
sohoarino getmisdir. Zeynalabdin Bagdadda folsafs, tibb, astronomiya veo
riyaziyyati, habels miixtalif dillori 6yronmoakds davam etmisdir. *'* Bagdad
kitabxanalarinda olan sayahstnamolor, biitin Sorq diinyasindan buraya
axigib galmis alimlorin, geharin ziyaratina gslen zovvarlarin s6hbatlari ganc
istedadhimin  noazarlorinds yeni bir diinya agmigdir. Diinyan1 gérmoak vo
onun mdciizalari ils hamyerlilorini tanig etmok elo hamin vaxtdan genc
Zeynalabdinin hayat magsadine ¢evrilmigdir.*"

Sirvani 17 yasa ¢atdiqdan sonra biliklarini tokmillsgdirmak mag-
sadils bir ¢ox 6lkalara, o cimlodan Ofqanistan, Iraq, Tiirkiys, Misir, Suriya,
Hindistan, Orta Asiya ve digar olkslors sayahatlor etmigdir. **°

Fazil Qaraoglu yazir ki, 1805-ci ilds Hac1 Zeynalabdinle goriigon
ingilis todqiqatg1 Mark Vilsonun tarixi gaxsiyyatimiz olan sayyahin asarlori,
soforlori ilo ciddi sokilde maraqlanmas: azorbaycanli sayyahin irsinin bagori
mahiyyat dagidigim gostorir: “Sirvani Hindistan shalisinin etnogenezi, dini-
folsofi axinlar, tesorrifat hoyaty, yasayis moskenlori, yasayis evlori,
sonatkarlig ve s. haqqinda molumatlarda sadaco tesvirls kifaystlonmir,
izahlar, sarhlor verir. Kogmir shalisinin tiirk mangayi, burada tiirk ve hind
etnoslari arasinda assimilyasiya proseslorinin getmasi, Kolkiittonin ingilis
koloniyasinin morkazi olmasi, Dehlinin madoni hayatimin tiirk-miisslman
diinyasindan galan ziyalilar, miitafokkirlorin foaliyyati ilo zanginlagmasi vo
s. baroda moalumatlarin tadqiqi miasir dévrds da aktualdir. Yoni sayyah,
tarix¢i, filosof, sair Haci Zeynalabdin Sirvaninin asarleri XIX asrin

317 Bakixanov A.A. Giiliistani-irom. Baki, Azarnasr, 1951, s.218

318 Kégarli Firidun bay. Azorbaycan Tiirk adebiyyat: tarixi materiallari. I cild, 1-ci hissa. Baky,
Azarnagr, 1925, 5.88-89

319 Koramov Nuraddin. Boyiik sayyah, cografiyasiinas Haci Zeynalabidin Sirvani. Baky, Elm,
1975, 5.6-7

$2004epxu no ncropuu asepbaiipxanckoit praocoduu. T. 1. Baky, 1966, s. 322

117



ovvallorinds Hindistanun tarixi, etnoqrafiyasi, maddi vo monavi hayati

barada genis tesovvir yaradir. Onun irsinin tadqiqi Azorbaycamn

Hindistanla tarixi madani-menavi slagalarinin barpas: baximindan mithiim
» 321

ohamiyyat dagiyir”.

Akademik Heydor Hiiseynova gors Z.Sirvaninin bels bir dovrdas
meydana ¢ixmasi vo mashurlagmas: tosadiifi olmamugdir. O, yazirdi: “XVIII
asrda Azarbaycan xalqinin tarixi Irag, Orta Asiya, 9fqanistan, Hindistan,
Yomon, Jrobistan, Misir, Sudan, Tiirkiysys ssyahot etmis, hamg¢inin 6z
vatoni Azarbaycani tadgiq etmis vo Sirvan, Mugan, Ordubad, Nax¢ivan,
Ordsbil, Agsu, Darband, Baki, Bards, Tabriz, Ganca ve bagqa soharlords
olmus cografiyaci va etnoqraf alim Hac Zeynalabdin Sirvanini elm
meydaninda irali ¢okdi. Hac1 Zeynalabdin Sirvani sanballi asarini - “Sayahat
bag:”n1 (“Biistaniis sayaha”) yaratmugdir, burada o, lifba sirasi ilo oldugu
olkolori, hamginin bu 6lkalarin sakinlsrinin moadaniyyatini, hayat terzini,

adotlorini, dinini, toriqatlerini va i.a. miifossal suratda tosvir etmigdir”. ***

N.Koromov yazir ki, Osmanli ve Qacarlarin hékmdarlan
Z.Sirvanini 6z saraylarinda yasamaga dovet etmiglor. Hokmdarlarin oxsar
tokliflorini qebul etmayen Sirvani Qacarlarda fanatik ruhanilerin dafalarle
qozabins tus galmisdir. O, svvalca Tehrandan, daha sonra da Kirmandan
stirgiin olunmugdur.’

Eyni zamanda, Z.Sirvani “Tomkin” toxelliisii ils seirlor do
yazib. Homin seirlar onun soyahatnamalorine sspelonmis vo alyazmasi
Tehran morkoazi kitabxanasinda saxlanan “Divan”inda toplanmugdir. Bu
nadir gaxsiyyatin digar asarlorinin alyazmalar1 Britaniya miizeyindo, Paris
Milli kitabxanasinda, Sankt-Peterburqda ve Tehranda saxlanilir.?**

1838-ci ildo Mokkoyo gedorkeon gomids vofat edon H.Z.Sirvani
Cidda saharinin Ummana Havva sahar gabiristanhiginda dafn edilir.

Onun asas asatlari “Sayahat bagcalar1” (“Riyazii-s-sayaha”), “Saya-
hat baglan” (“Hadayiqii-s-sayaha”), “Soyahat giiliistan1” (“Bustanii-s-
sayaha”), “Biistaniil-arifin” (“Ariflor bag”, 1832) ve “Kasfiil-maarif’
(“Biliklorin kogfi”, 1834) va basqalaridir. O, hamin kitablarinda ham gazdiyi
olkalorin cografi voziyyoti, adot-ononalori, dini-falsofi corayanlan

(mozdakilik, hiirufilik, nagsbandilik, ismaililik, nurbaxsilik, zeydilor,

$21Qaraoglu Fazil. Tarixds iz buraxanlar: Hac1 Zeynalabdin Sirvani. “Baki xabar” gazeti, 26
dekabr 2017-ciil, s.15.

322 Hiiseynov Heydor. Azarbaycanda XIX ssr ictimai vo folsofi fikir tarixindon. Baky, “Sorg-
Qarb”, 2007, 5.25

33Karamov Nuraddin. Qurx il sayahatds. Baky, Azarnagr, 1977,5.25

%*Qaraoglu Fazil. Tarixds iz buraxanlar: Haci Zeynalabdin Sirvani. “Baki xobar” gazeti, 26
dekabr 2017-ciil, s.185.

325Koramov Nuraddin. Qurx il sayahatda. Baki, Azarnasr, 1977, 5.98-99

118



vahabilar, gibtiler, miilhidilar, gadarilar, bektasilor, safilar, mévlavilar va b.)
hagqinda molumatlar vermis, ham ds doyorli folsofi-ictimai fikirlor irali
stirmugdiir.  Masslon, Mshommoadali Torbiyat “Soyahoat bagcalar”
(“Riyazii-s-sayaha”) asar haqqinda yazirdr: “..Bu kitab haqiqaten, ¢oxlu
faydali matlabin xszinasi olub, miallifinin bilikli oldugunu gésteran boyik
bir siibutdur”.*** Muxtar Caforli “Kasfiil-moarif” asari ilo bagh yazir ki, o, bu
kitabda miixtalif Slkelorin, xalglarin vo onlarin tarixi-cografiyasi, dini,
alimlori, adiblori, sairlori ve goriigdilyt hoékumot bascilari haqqinda
yazmugdr. >

Eyni zamanda, H.ZSirvani Colaloddin Ruminin g¢oxcildli
“Moasnavi” (Bombey, 1895) asorine miiqaddimenin miiellifidir. Onun
seirlori iss “Divan”inda toplanmigdir. Hact Zeynalabdin $irvaninin elmi vo
adobi faaliyyati bir sira rus, Qarbi Avropa, $orq vo Azarbaycan todqiqatcilar:
torafinden Oyronilmis ve yiiksak qiymatlondirilmigdir.’*® Ssarlarinin
alyazmalar1 Londondak: Britaniya muzeyinin kitabxanasinda, Paris Milli
kitabxanasinda, Tehran universitetinin Markazi kitabxanasinda, Misirin
Xidiviyys kitabxanasinda, Rusiya EA Sarqsiinashq Institutunun Sankt-
Peterburq sobasi kitabxanasinda, Giirciistan Olyazmalari Institutunda
saxlamur.

Foalsafi goriislori: $arq-Islam madaniyyatinin davamgisi olmagla
yanagi, miitaraqqi ruhlu bir miitaffokir olan $irvaninin dinyagériisiinds
panteizm miihiim yer tutmugdur. Bununla bagh folsafs tarix¢isi Shmad
Ominzads yazirdi: “H.Z.$irvaninin folsafi goriislorinin asasim panteizmlo
birlogmis idealizm taskil edir. Miitafakkir Islam dinins inanirds, lakin onu
bagqa miisslman dindarlardan forglondiren baglica cohat bundan ibarst
olmugdur ki, o, dini ehkama fanatik vs ortodoksal miinasibat
baslomamisdir. Onun diinyagérisii ticiin azadfikirlilik vo bagqa dinlars,
toriqatlors hérmat etmok hissi boyiik tistiinlik tagkil etmigdir”.32

H.Z.Sirvaninin panteizmi nematullahi tarigatina (Nematullahi
tarigatinin bansi, bag¢ist panteist-sufi Seyid Nuraddingah Nemoatullah Vali
olub, o, XIV asrin sonu XV asrin ilk yarisinda Hoalab, Kirman ve digor
yerlords yagamigdir) bagliliqda éziinii biiruze vermisdir ki, 19-cu asrin ilk
yarisinda Qacarlar dovlstinds nematullahi torigatine miinasibat birmanali
olmamigdir. Mossalon, Qacarlarin  hokmdari  Fatali sah  Qacar
nemotullahilors miinasibatds radikal moévqe tutdugu halda, onun valihadi
Abbas Mirzs daha ¢ox motadilliyi ilo se¢ilmisdir. Yenilikgilik-islahatgiliq

326 Tarbiysat Mohammodali. Danesmoandan-e Azarbaycan. Tehran, 1314 (1935),s. 170.

327 Caforli Muxtar. Azarbaycan elm va irfan sardarlari. Baky, Nurlar, 2015, s. 315

38K aramov Nuraddin. Qurx il sayahatda. Baky, Azarnasr, 1977, .32

32 9minzads 9hmad. Hac1 Zeynalabidin Sirvani // Azarbaycan falsafs tarixi. II cild. Bak::
“Elm” nagriyyati, 2014, s.651

119



torafdar1 olan Abbas Mirzonin nemotullahilors olan métadil minasibeti
Mbshammad sah Qacar da davam etdirmisdir. Hotta, Mohommad sah Qacar
nemotullahilordan olan Hac1 Mirze Agasimi sodrazom, bag vezir vazifasine
qodor irali ¢okmisdi. Rizvan Forhadov yazir: “Sah, muoallimi ve bas veziri
olan Mirze Agasim “seriat vo torigat quibbesinin dirayi” adlandirr, sis
miiqaddaslerinin tiirbalerinin avezina sufi derviglorinin tiirbalorini ziyarat
vo tomir edirdi. Sadrazmin sayasinds bir ¢ox sufi tamayilli ruhani yiiksak
vozifolora toyin edilmigdi. Ruhanilorin etirazina baxmayaraq, sarayin
himayasi naticasinds Tobrizda do Molla Rza Homadani, Kévsarli Sah kimi
nemotullahilor mahkomoalords ve dévlet vezifslerinds xidmet edirdilsr.
Hbotta, nadan ruhanilor torsfinden “allahsiz, kafir” sayilan, Fotoli sah
torofindon tozyiglors moruz qalan vo bir ¢ox alyazmasi mohv edilon
nemotullahi seyxi, Mastsligah laqabli sayyah Haci Zeynalabidin Sirvani bag
vozirls arasinda raqabet olmasina baxmayaraq, 6lons qader Mohommad
sahdan maag almig, sah ona Siraz yaxinliginda kand bagiglamigdir. Hact
Mirze AZasi H.Z.Sirvaninin avezine 6zii nemotullahilorin piri olmaq
istayirdi va sonunda Z.$irvanini saraydan qovdura bilmisdi”. 33

H.Z.Sirvani haqqinda ilk malumatlar1 qoloms alan Abbasqulu Aga
Bakixanov “Giiliistani-Iram” asarinds bu masals ilo baght yazird:
“Zahirparastlordon bazisi onu kafir hesab etdilor. Iran padisahinin rayini
onun aleyhina ¢evirmasklo dafi xoyalina digdiler. O, Qslomrév yolu ilo
Siraza golib, oradan Kirmana getdi. Kirman hakimi Ibrahim xandan ¢ox
aziyyat goriib yena Siraza qayitdi. Hicri 1236-c1 (=1821) ilda evlenmigdir.
Oranin alimlarindan - miictahid va teqlidgilerindan bazisi onun aleyhins,
bozisi ds lehina harokat etmisdir. Onlar 6z manfoastlorini 6zgonin zararinds

goriirdiilor”. 3!

Homin dévrds bu teriqate Hact Mahommoad Cofor Qaragézlii
rohbarlik edirdi ki, o, Qaragdzlii Maczub-9lisah lagabi ilo maghur idi.**
H.Z.§irvani Maczub-9lisahi yiiksak soviyyoli bir alim, g6zl axlaqh bir insan
kimi saciyyolondirmigdir: “Mon 6vliyalarin sultani, mominlorin dalili,
alomin gozali, tayfalarin panahgahi, tfiiglorin quitbii vo haqh xslife olan
Moaczub-9lisahin  miiridiyom. O cenabin bendsliyini vo o dargahin

miiridliyini diinyaya agaliq ve insanlara sahliq etmakdan iistiin tutdum”.***

H. Z.Sirvani nematullahiyya toriqatinin 31-ci seyxi idi. 1823-ciilds
o, tarigat rahbarliyinin bagina kegorak “Mastaligah” lagabini gabul etmis vo

330 Farhadov Rizvan. Qacarlar dévriinds sufizm: Zeynalabdin Sirvani niimunasi. //Tarix,

insan vo comiyyat: Elmi-nazori vo elmi-metodik jurnal /Azarbaycan Dovlat Pedaqoji
Universiteti, 2021, Ne3(33),5.59

33! Bakixanov A.A. Giiliistani-irom. Baki, Azarnasr, 1951, s.219-220

332 Quliyev Agamir. Haci Zeynalabdin Sirvani. Baki, 1964, s. 94.

333Girvani H.Z. Riyazii-s-sayaha. (Fars dilinds) Tehran, 1969, s. 583

120


http://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=Tarix,+insan+v%C9%99+c%C9%99miyy%C9%99t:+Elmi-n%C9%99z%C9%99ri+v%C9%99+elmi-metodik+jurnal+/Az%C9%99rbaycan+D%C3%B6vl%C9%99t+Pedaqoji+Universiteti&theme=e-kataloq
http://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=Tarix,+insan+v%C9%99+c%C9%99miyy%C9%99t:+Elmi-n%C9%99z%C9%99ri+v%C9%99+elmi-metodik+jurnal+/Az%C9%99rbaycan+D%C3%B6vl%C9%99t+Pedaqoji+Universiteti&theme=e-kataloq
http://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=Tarix,+insan+v%C9%99+c%C9%99miyy%C9%99t:+Elmi-n%C9%99z%C9%99ri+v%C9%99+elmi-metodik+jurnal+/Az%C9%99rbaycan+D%C3%B6vl%C9%99t+Pedaqoji+Universiteti&theme=e-kataloq
http://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=2021.-+%E2%84%963%2833%29.-+S.56-64.&theme=e-kataloq

omriiniin sonuna kimi (15 il) nemotullahiyys torigatinin bascist olmusdur.
334

H.Z.Sirvani bu torigatin ssas saciyyovi cohatini tarkidiinyaligin
liztimsuzlugunu vo real diinyada tonballiyin, faaliyyatsizliyin manasizhiginy,
bir sozls, nikbinliyin, optimizmin vacibliyini, eyni zamanda sadsliyin,
somimliyin 6namliliyi ve ikitizliliys qarst dismongiliyi, xiisusila qeyd
edirdi.** Sirvani yazirdi: “Bu telim bazi sufi telimlarinin sleyhinadir. Ciinki
onlarin aksariyyati islomokdan va senat kasb etmokdan boyun qagirmag:

lazam bilib, diinyavi iglerle magguliyystdan uzaqlagsmag: zeruri sayirlar”. >

Ohmad Ominzads yazird: ki, nematullahi telimi folsafesi onun
miuasiri oldugu dévrde ve sonraki dovr menbelorinds panteist kimi
saciyyolondirilirdi. Sirvaninin ontologiyasinda aragdilan problemlorin
sorhinin panteistliyi idealizm ils birlagirdir. Ominzads yazirdi: “Tabii ki,
sonsuz sayahatlor vo sohbatlor vasitasils straf alomle manavi tomas quran
H.Z.Sirvani, ehtimallara ssasan, bu soyahotlor zamam ardicili oldugu
nemotullahi toliminin falsefasi vo sosial mévqeyinin asas miiddsalarin
toblig edirdi. Bu tolim miitafokkirin ortodoksal ruhanilor tarafinden taqib
olunmasina sabab olmugdur. Nematullahi teliminin folsaofi prinsiplorini
tablig edon H.Z.Sirvani 6z diinyagdriisiinii ssaslandirmaq {igiin Sorqin
zangin panteist ananalorins istinad edir. Belo ki, bu terigatin falsafi diin-
yagériigtinin mahiyystini agiqlayaraq béyiik panteist filosof Mahmud
Sobiistorinin esarlorine miiracist edir”.**” Masalon, Mahmud Sabiistari
“Gulseni-Raz” aserinds tefakkiiriin manasini panteist diigiince baximindan
belo izah etmigdir:

Dedin ki, soylayim naymis tafakkiir,
Ciin oldun basteyi-tahayyiir.

Tafokkiir hagqa batildan yol etmak,

Va ham ciizv i¢ra miitlaq kiillii gormak.
Hokimlor etdi ol mafhumu tasnif,

Ona ham verdilar bir boyla torif:

Yarnsa qalb i¢inda gor tasovviir,

334

Quliyev  Agamir. Haa  Zeynalabdin ~ Sirvani.  Baki, 1964, s. 94;
https://islam.az/20813 /haci-zeynalabidin-sirvani-kimdir-ve-tesevvuf-tarixinde-hansi-yeri-

tutur/
39minzads 9. Azarbaycanda folsafi va ictimai-siyasi fikir tarixinden (17-18-ci asrlor vo 19-
cu asrin biringi riibii). Baki, “Elm” nagriyyati, 1972,5.172
3% Sirvani H.Z. Bustanii-s- sayaha. (fars dilinds) Tehran, 1315 (1940),5.529
37 9minzads Ohmad. Hac1 Zeynalabidin Sirvani // Azarbaycan falsafasi tarixi. I1 cild. Baka:
“Elm” nasriyyaty, 2014, 5.655

121


https://islam.az/20813/haci-zeynalabidin-sirvani-kimdir-ve-tesevvuf-tarixinde-hansi-yeri-tutur/
https://islam.az/20813/haci-zeynalabidin-sirvani-kimdir-ve-tesevvuf-tarixinde-hansi-yeri-tutur/

Ona avvalca soylarlar tazokkiir.

Tazakkiirdan ki, kegdin, getdi surat,

t.338

Ikinci pillasi ibratdir, ibra

Umumiyyatls, Z.Sirvani tarixi saloflori olan Sargin panteist
filosoflar1 Mahmud $abistori, Ovhadi Maragaly, Sadi Sirazi, Cslaleddin
Rumi, Obdiirrohman Cami, Hafiz Sirazi ils 6ziiniin ideya birliyini vo onlarin
bir sira fikirlorils sorik oldugunu bildirmigdir.3%*

Prof. [zzat Riistamova gora Z.Sirvaninin diinyagoriisii biitovliikda
idealist xarakterds olsa da, o, bir ¢ox materialist, miiteraqqi panteist
tnstrlordan da mohrum deyildir.3*

Umumiyyatls, Z.$irvaninin folsafi goriislori “Riyazii-s-sayaha” vo
“Bustanti-s-sayahs” asarlerinin bir sira bélimlerinds 6z sksini tapmugdir ki,
burada da daha ¢ox sufilik, sufiliys aid nemotullahilik vo digor torigatlara
miinasibatden, eloco do varliq, idrak, ruh ve materiya kateqoriyalarina
baxiglarindan bahs olunur. O, real maddi alomin mévcudlugunu qobul
etmakls yanagi, onun méveud olmasinin sababini bir tarafden ilahi qiivve
ilo slagolondirir, diger torafdon isa, Allahi real olan alomds gériir, maddi
alomi, onun geylarini ve hadisalarini ilahilagdirir. **'

Sirvani “vohdat al-viicud”un ya da vahid varh@in daha genis torifini
verarak qeyd edir ki, onun sababi va naticasi yoxdur, miicorradliklo vo ya
konkretlikla, substansiya vo ya aksidensiya ilo mohdudlagmur vo
hidudsuzdur. H.Z.$irvani yazir: “Bu varhgin vehdati roqamlarin baglangici
olan vahid raqemin vohdati deyildir. Ciinki bu varliq miimkiin olan
varhqlari vo mahiyyotlori oshate etmisdir. Bu varhq xiisusi sifot ilo vosf
olunmagla dayamb, qalmur, azolilikds, sonluqda, tokamiilds, négsanda,
sobab ve noatico olmaqda, substansiya ve aksidensiya olmaqda,
miicorradlikds  vo  cisimlogmokds  miiayyen  corgive  daxilinds
mohdudlagmir. Balks bu varliq yaranma ve mangs etibarile §z-6ztina mév-
cuddur”.** Sirvani poetik anlamda Allahin tekliyini vo har bir yerds, har bir
cismda olmasini iss bela ifads etmigdir:

San gah giinag, gah da “anxa” (simurq qusu) olursan,
Gah Qaf dagy, gah da daniz olursan;

Oz méveudiyyatina gora, San na osan, na da bu,

338 Sabiistori Mahmud. Giilgani-Raz. Baki, Elm va tohsil, 2012, s. 20

3% Ominzads 9. Azarbaycanda folsafi va ictimai-siyasi fikir tarixinden (17-18-ci astlor vo 19-
cu asrin birinci riibii). Baky, “Elm” nagriyyats, 1972, 5.174

340 Riistamov Izzat. Azarbaycanda tobii-elmi biliyin inkisafinin falsafi problemlori (XIX asr —
XX asrin avvali). Baky, “Diplomat”, 2001, .77

341Sirvani H.Z. Riyazii-s-sayaha. (Fars dilinds) Tehran, 1969, s. 352

32 Sirvani H.Z. Bustanii-s- sayaha. (fars dilinds) Tehran, 1315 (1940), 5.599

122



Ey biitiin xayallardan daha artiq kanarda qalan**

Demoli, Allah els bir szomatli, fovgaltebii qlivvadir ki, O, har bir
yerds méveuddur. Yaradanin méveudlugu 6ziinii har bir nasnads biiruze
verir.

Feyzulla Qasimzads do yazird: ki, H.Z.Sirvani diinyadaki har bir
masaloni “vohdati-viicudiyys” aqidasi néqteyi-nazerindan hall etmayo
calismigdir.**

Sirvani diinyada canhlarin, o ciimladen insanin yaranmasin
tokamiil gaklinds izah etmigdir. O, hesab edirdi ki, tabistin dord tinsiirii olan
od, su, hava vs torpaq naticesinds, svvalcs madan (minerallar), daha sonra
nabatat, heyvanlar ve insanlar yaranmigdir. ** 9.9minzadays gors bu
mosalode dohrilorin (Yaradanin varhigni inkar edon dohrilora gore
diinyamin ssasini dord tnsiir: od, su, hava va torpaq teskil edir ki, har na
varsa onun naticasinds yaranmigdir) movqeyina yaxinlagan Sirvani pegakar
filosof olmadigina gors, bu tesabbiisii genislondirib axira qader davam
etdirmamis, yaxud ictimai miihitin ve zamann garaitini nazars alaraq bu
barads darins getmak istomamigdir. **

Qunoseoloji  problemlsors golincs, H.Z.Sirvani de Mahmud
Sobistari kimi hesab edir ki, idrak obyekti ilk n6vbada, Allahdir va daha ¢ox

ondan asihdir. $abiistari yazirdi:
Diisiin nematlari, bil ki, haladsr,
Diisiinmak zatini eyni-zavaldur.
Diisiinmak Haqq zatin oldu batil,
Giinorta sam tutmaqdan na hasil?!
Isaratlar ¢iin olmus ondan askar,
O ki, olmaz isaratlorls izhar.
Onun nurundan alom oldu peyda,
347

O ki, olmaz bu alamdan hiiveyda.

H.Z.Sirvaniys gérs ds, idrakin yolu - batilden hagiqets, qeyri-
dagiglikden daqigliye dogru gedan yoldur. Miitafokkir mahz bu prosesda
insan aglinin rolunu yiiksak giymatlandirir. O, aqli hagigatiyalandan ayiran
amil hesab edir. Bununla slaqadar olaraq miitafakkir yazir: “9qlin monas:

343 Yeno orada, 5.599

3*Qasimzads Feyzulla. XIX asr Azarbaycan adobiyyat: tarixi. Baki, “Maarif”, 1956,s.27
¥5Sirvani H.Z. Bustanii-s- sayaha. (fars dilinds) Tehran, 1315 (1940), 5.386, 469

%6 minzada 9. Azarbaycanda folsafi va ictimai-siyasi fikir tarixindon (17-18-ci astlor va 19-
cu asrin birinci riibii). Baky, “Elm” nagriyyati, 1972,5.179

347 Sobiisteri Mahmud. Giilgani-Raz. Baky, Elm va tahsil, 2012, s. 24-25

123



bundan ibaratdir ki, o, hogigoati diizgiin olmayandan forqlandirsin vo
haqigat hiiddudundan kenara addim atmasin”. *** Sirvaniys gore diinyam
oldugu kimi dark etmak, hadiss va seylorin mahiyyatini milayysn etmok
iclin aglo miiraciat etmoak lazimdur:

9ql biitiin seylarin adin bilar,
O yaxgin pisdan forqlondirar.
9qla sahib olan har bir adam,
Diinyam oldugu kimi goriib dark edar?*

ohmoad 9minzads yazir ki, bununla da rasionalist mévqedon ¢ixig
edorak H.Z.Sirvani aql ils barabar, elmin v elmi biliklorin rolunu da yiiksak
giymotlondirir; cahillikls, mévhumat ve fanatizmlo miibarize aparan
miitefokkir maarifin takmillagdirilmasini va yayilmasin toblig edir.3$

Sirvani bu fikirlorini ssaslandirmaq ti¢tin Orta ¢agin Azarbaycan
Tiirk mitafokkiri Ovhadi Maragalinin “Cami-Com” poemasindan iqtibas
gotirir:

Yoxdur bilik kimi bir abi-hayat,

Ancaq bilik verar insana nicat.

Bu sudan iganlar abadi oldu,

Gozlari saqinin tiziinda qaldh.

Ruhuna elm ila komoak et har an,

Onda Cabrayila yoldas olarsan.

Bilikls dinin da adi ucalar,

Din elma soykansa neca qocalar?!

Elm aglin ziyas, biliksa bir nur,

Bu sézlor aydindir, dogrusu budur.

Biliyin olarsa, qalmazsan nagar,

Bilik yollarinda ¢iraq tok yanar. >’

Demoli, 9.Maragalh kimi S$irvani do dini elmlarlo
kifayatlonmayarak diinyavi elmlsrin dyranilmasindsn yanadir. Sirvani dos
hesab edirdi ki, biliksiz, elmsiz moaqsads, matlabs ¢atmaq mimkin
olmadigi igiin elmlo dost olmaq lazimdw. Bu baximdan Sirvani

¥8Sirvani H.Z. Bustanii-s- sayaha. (fars dilinds) Tehran, 1315 (1940), s. 432

39Yeno orada, s. 433.

%% 9minzads Qhmad. Hac1 Zeynalabidin Sirvani // Azarbaycan falsafs tarixi. II cild. Bak::
“Elm” nagriyyati, 2014, 5.684

351 Maragali 9vhadi. Cami-cam. Baky, Lider nogriyyaty, 2004, s. 46

124



9.Maragalinin elmlo, biliklo baglh goldiyi fikirlori tasdiglomisdir:
Insan siist, tanbal edar cahalat,
Bilik qiivva verar, bir da casarat.
Goylarin harakat etmoasi, de bir,
Elm ils deyilsa, bas na iladir?!
Bu qador gordiiyiin islar, pesalar,
Elmdoan, diistincadan dogmamis magar?!
Bilik insanlart ucaldar Aya,
Nadanlq korlar tak salar quyuya.
Elm ils agarsa iirak goziini,
Bil ki, Yaradana tutar iiziinii.>s*

Qeyd edok ki, Sirvaninin “Biistaniis-sayahs” asorinin onun
qnoseoloji baxiglarini 6yroanmok baximindan ¢ox shaomiyystli olmasini prof.
Nuraddin Keramov da gostormisdir. O, yazirdi ki, onun “Biistaniis-sayahs”
asari hikmatli, terbiyavi sézlarls dolu olan titkenmaz xazinadir: “H.Z.Sirvani
qadinin da, kisinin da elm ardinca getmasini arzu edir. O, biliksiz adamu
isigsiz g6za oxsadir ve yazir ki, elm — isiq, elmsizlik iss qaranhqdir. Sirvani
“olindan pislik galmayan, 6zii etmadiyini bagqalarina maslahat bilmaysn”
adamlari ¢ox giymotlondirirdi. Sonra o, yazir: “Mansab xatirina elm ardinca
gedirsansa agibotini bog zohmat vo badboxtlik bil”. H.Z.$irvaniys gora:
“Insan na gadar elm yiyalansa, na gadar bu sahads yiiksalss, yena ds az sey
bilir, bu va ya diger cohatdon biliyi ¢atmur, onu tokmillagdirmokds bagqa

béyiik bir alimin komayins ehtiyaci vardur””. 3

Gorindiyi kimi, gnoseoloji problema miinasibatds $irvani aglin,
biliyin gercokliys, hayatiliys, doqigliys, dogruluga uygun golmosinin
torafdart olmugdur. Bagqa sozls, o, idrakiy, tofokkiirii yanliglardan

hagigatlara, dogruluga taraf gedan bir proses kimi gostormoays ¢alismigdr.
354

Ictimai-siyasi goriiglori. Movcud sosial normalarin  gobul
edilmazliyini miixtalif forma vo kontekstlords veran H.Z.Sirvani torafindsn
hakim tebaga zorakiliq manbayi kimi tasvir olunmugdur. Ictimai zorakilig
manavi naqislik, hakim tabaqenin mahiyysti ils slagalondiran miitafokkira
gora bu keyfiyyotlor irsan va nasildon-nasls kegir. Sirvani yazird: “Goriib

352 Maragali 9vhadi. Cami-com. Baky, Lider nagriyyats, 2004, s. 47

33Karamov Nuraddin. Qurx il sayahatda. Baky, Azarnagr, 1977, 5.155-156; bax: Sirvani H.Z.
Bustanii-s- sayaha. (fars dilinda) Tehran, 1315 (1940), s. 388, 395, 395

354 Qlakborli Faiq. Azarbaycan Tiirk folsafi va ictimai fikir tarixi (XIX-XX astlor). Ug cildds,
I cild. Baky, “Elm va tahsil”, 2023, s. 213.

125



miisahids edirsan ki, sahlarin ve hokmdarlarin 6vladlari, ruhani iilomalarin
vo miictahidlarin usaqlary, seyx balalari v bagqa bu kimilor sksar hallarda
kiitbeyin, tonbal, marifstsiz, cahil olub insanliqdan, elm vs bilik alamindan

uzaqdirlar”. >

O.9hmoadzads yazir ki, xalqn xogbaxt ve azad hayatim adalatli
hokmdarlarla slagalondiran, bilavasits feodal sah miitlaqiyystina qars1 agiq
cixis etmasa da, miitlaqiyyatin toratdiyi ziilm va zorakiliga qars: etiraz ifada
edon miitofokkir buitévliikde comiyyatds adalst vo berabarliyin tomin
olunmasini talob edirdi.*** Dogrudan da, H.Z.Sirvani comiyyatda genis
yayilmus hallarin - hakimiyyatda olanlara tazim v yaltaghq etmoyin, onlara
moadhiyyalar soylomoyin, hatta saraylara moxsus qaydalara macburi riayat
etmayin ciddi suratds sleyhina olmusdur. Bu baximdan o, Osmanl
hokmdar: Sultan Mahmudla gériis zaman onu har zaman adalatli olmaga
davat etmisdir.>s’

Comiyyatin islahati movqeyindan ¢xis edon H.Z.Sirvani ideal
dovlet qurulusu haqqinda bir swa maragh miilahizolor soylomigdir.
Mitafokkir galocak dovlet qurulugunun siyasi, iqtisadi, madani vo harbi
prinsiplarini shats edon 50 maddeden ibarat 6ziinamoaxsus proqram tartib
etmigdir. Onun bu proqraminin ssas mahiyyatini hékmdar vo onun
momurlarimin biitiin hallarda, faaliyystlords, amallords orta ve métadil yol
izlomasi taskil etmigdir.***

Sirvani “Riyazii-s-soyaha” asorinde do zomanssindon ¢ox
sikayatlonmigdir. O, hesab edirdi ki, hansi hékmdar xalqa miinasibatds na
okirss onu da bigir; agor zilm skerss ziilm, ya da adalatli is edirss onun
faydasimi goror. ** Sirvani yalniz despotik hakimlori, ikitizlii ruhanileri,
mictohidlari, seyxlori deyil, onlarin 6vladlarin1 da tengid etmisdir. O,
yazirdi: “Gorib migahids etmisan ki, bir ¢ox hallarda sahlarn,
hokmdarlarin, ruhanilarin, miictahidlarin vladlary, seyxzadalsr ve basqa bu
kimi soxslarin usaglan kiitbeyin, tanbal, marifotsiz, insanhq vo elmdan uzaq

cahil olurlar”.3%°

Azorbaycan Tiirk mitofokkiri savadli, agih adamlarin torbiys
olunmasina fikir vermayi, kasiblarin, yoxsullarin geydine qalmag dovlet

355Girvani H.Z. Bustanii-s- sayaha. (fars dilinds) Tehran, 1315 (1940), s. 18.

356 9minzada 9. Azarbaycanda falsafi va ictimai-siyasi fikir tarixindan (17-18-ci asrlor va 19-
cu asrin birinci riibii). Baky, “Elm” nagriyyati, 1972,5.185

357 Sirvani H.Z. Bustanii-s- sayaha. (fars dilinds) Tehran, 1315 (1940), s. 441.

358 Ominzada 9. Azarbaycanda folsafi va ictimai-siyasi fikir tarixinden (17-18-ci astlor vo 19-
cu asrin birinci riibit). Baki, “Elm” nagriyyati, 1972, s.187; bax: Sirvani H.Z. Bustanii-s-
sayaho. (fars dilinde) Tehran, 1315 (1940), s. 625.

3%9 Sirvani H.Z. Riyazii-s-sayaha. (Fars dilinda) Tehran, 1969, s. 120-121

360 Sirvani H.Z. Bustanii-s- sayaha. (fars dilinds) Tehran, 1315 (1940),s. 18

126



bagcilarina maslohoat goriir, mitoyyan bir mosals haqqinda qerar qabul
etmomigsdon 6ncs alimlar, tocriibali saxslarlo maslohatlosmoayi tovsiyya
edirdi. Dovlat orqanlarindan, vazifs bolgiisiindan bahs edarkan bir nafors
bir nega deyil, yalmz bir vazifs tapsirmag: ve hamin vazifoni layiqinca yerina
yetirmayi, bacarigsiz, fitna-fosad dolu adamlari d6vlat aparatindan uzaq
tutma@: hokumoat baggisinin an vacib vozifesi saymigdir. Sirvaniys goéra
hokmdar glinahkarlart cezalandirmaqda, 6lim hékmii  ¢ixarmaqda
tolosmomoali, bu igds son daraco ehtiyath olmali va maslohotlogmalar
aparmalidir. >

Sirvaniys hokmdarlar Yaxin vo Orta Sorq 6lkelarinds miixtalif
tayfalarin, etnoslarin, milliyyotlorin, xalglarin yasadigini nazors alaraq
onlarin maigat tarzina, madaniyysting, adst-ananasine toxunmamali, dini
aqgidalerine hérmotle yanagmalidir’®® Umumiyyetls, o, hékmdarlardan
barasinda yazirdi ki, aslinda gairlar, alimlar, diinyagorislii adamlar onlardan
cox-cox Ustiindiir. >

O.9minzads hesab edir ki, ictimai-siyasi baxiglarindan, dévlet
funksiyas1 haqqinda soéyladiyi mumi proqramindan aydin olur ki,
H.Z.Sirvani 6z dovriiniin yegana ideoloji formasi olan din formas:
car¢ivesindan kanara ¢ixmadan bir sira maraqly, miitsraqqi miilahizelor irali
stirmiigdiir: “Stibhasiz, bu milahizolorin 6zt islam dogqmatizmi va
ehkamlari aleyhina getmass ds, bdyiik alim onlar 6z sosioloji proqramina
uygun sokilda baga diigmiis vo ofkari-imumini da basa salmaq istomisdir”.
364

Etik goriiglori. H.Z.Sirvaninin axlaq telimi ve etik normalar
haqqindaks fikirlorinde on doyarli xiisusiyyat ondan ibaratdir ki, insanin
moanavi keyfiyyostlori donmusg, durgun veziyyatds deyil, daim dasyigken vo
inkigsafda nezardan kegirilmigdir. H.Z.Sirvani yazirdi: “Haqiqatds els bir
insan tapmaq olmaz ki, onun kamillosmays ehtiyaci olmasin. Insanin
monavi  kamillosmasi onun inkisafinin  daimi prosesidir. Yiiksak
keyfiyyatlora malik olan insanin da kamillasmoaye ehtiyaci vardir. Insanda na
qadoar miuxtalif fazilatlor vo kamal olarsa, yena da o, bu cohatdan yoxsul vo

qiisurludur”.?%

Agamir Quliyevyazir ki, H.Z.Sirvani bir insanin digerinin hesabina
yasamasini, onun alin tori ilo alds etdiyins tamah etmasini an algaq veo

36! Quliyev Agamir. Hac1 Zeynalabdin Sirvani. Baki, 1964, s. 147-148; bax: § irvani H.Z.
Bustanii-s- sayaha. (fars dilinds) Tehran, 1315 (1940), s. 625-626

32 Sirvani H.Z. Bustanii-s- sayaha. (fars dilinds) Tehran, 1315 (1940), s. 627

33 Sirvani H.Z. Riyazii-s-sayaha. (Fars dilinds) Tehran, 1969, s. 25

%439minzads 9. Azarbaycanda falsafi vo ictimai-siyasi fikir tarixinden (17-18-ci asrlor va 19-
cu asrin birinci riibii). Baky, “EIm” nagriyyati, 1972, 5.195

365 Sirvani H.Z. Bustanii-s- sayaha. (fars dilinds) Tehran, 1315 (1940),s.617

127



nifratolayiq horoket adlandirib, insanlar1 bagqalarinin  amoyine goz

tikmomayi, islomoys, zohmoat ¢okmoays c¢agirmigdir: “H.Z.$irvaninin

fikrinca, insan hayatda yiksalmak, irali getmok, miivaffaqgiyyst qazanmaq

istayirss, ¢alisib islomali, qurub yaratmalidir. O, igsizliyi insan tgiin an
» 366

boyitk négsan hesab edirdi”.

9.9minzadsys gérs H.Z.Sirvani manavi torbiys ils ictimai miihit,
adatler, ananaler vo qanunlar arasinda bilavasits baghiligin oldugunu miiga-
hids etmisdir: “Insanlarin manavi tarbiyasi onlarin aqli inkisafinin saviyyasi
ils sortlonir. 9ql comiyyst daxilinde insanlarin harsket vo roftarim
tanzimlomoali, xeyir va gar arasindaki forqi dark etmaye komoak etmslidir; agl

insanlara bad samoallerden ¢akinmoays imkan yaradir”, 3¢

H.Z.§irvaniyo goro baglica oxlaqi fozilotlor asagidakilardan
ibaratdir: hikmoat, siicast, iffst vo adalat. Bu doayorler kamil vo xogbaxt
insanin axlaqumin asast hesab olunur, yerda qalan dayarlor ise bu “dérd
fazilatin” qol-budag: va taforriiatidir.*® O, bu “dérd fazilati” do, od, su, hava
vo torpaqdan ibarst “dérd unsir’ls miiqayise etmigdir. “Dérd tnsir”
diinyadaki hadisalerin vo biitiin agyalarin asasin togkil etdiyi kimi, “dérd
fozilot” da bitin etik qayda ve normalarin menavi mahiyyatini tomsil
etmoakdadir. 3

Onun disiincesinde etik kateqoriya olaraq “hikmet” yeddi
xiisusiyyats malik idi: “Hikmotin ¢oxlu névii ve saysiz saxalori vardir ki,
onlardan maghur yeddisi filosoflarin kitablarinda gostarilmigdir: 1) zoka; 2)
tofokkiir surati; 3) zehnin durulugu; 4) telimin sadaliyi; 5) agilli olmag; 6)

» 370

hafizsli olmaq; 7) darrakali olmaq”.

H.Z.§irvani “siicast” kateqoriyas: iss haqqinda yazirdi: “Sticaat
bundan ibaratdir ki, insan xatarli iglords togvise diismasin, etdiyi tagobbiis
0z rayi asasinda olsun, ta gordiiyii is qaseng ve gostardiyi - hovsala””! O,
“siicast” kateqoriyasinin 11 6zalliyini vermisdir: 1) nofsi 6ldiirmoyi
bacarmag; 2) casaratli olmag; 3) yiiksok hiimmat gostarmoak; 4) sabatl
olmagq; S) helmli (miilayim) olmaq; 6) aram olmagq; 7) fodakar olmag; 8)
doziimlii olmaq; 9) tovazokar olmag; 10) calisgan olmagq; 11) geyrotli
olmaq.*”

366 Quliyev Agamir. Hac1 Zeynalabdin Sirvani. Baky, 1964, s. 146; bax: Sirvani H.Z. Bustanii-
s- sayaha. (fars dilinds) Tehran, 1315 (1940), s. 602

367 9minzads Ohmad. Hac1 Zeynalabidin Sirvani // Azarbaycan falsafe tarixi. II cild. Baku:
“Elm” nagriyyati, 2014, 5.690

368 Sirvani H.Z. Bustanii-s- sayaha. (fars dilinds) Tehran, 1315 (1940),s. 388.

3% Yeno orada, .5-6.

370 Yeno orada, s. 386.

37! Yeno orada.

372 Yens orada.

128



9.9minzads yazir ki, H.Z.Sirvani “iffot” (exlagi tomizlik, sorof)
kateqoriyasina tarif verarak onun orqanizmin bioloji talobatin1 “danigan
nafss” tabe edon axlaqi qiivve kimi izah etmigdir. Miitafokkirs gors, bels bir
yiksok axlagi keyfiyyot insana genis faaliyyst meydani agir, ona miistaqillik
verir, ¢irkin amallar va pis tasirlor altina diigmomak, nalayiq harakatlorden
¢okinmak imkanlar1 verir. 3 Bu etik kateqoriya ilo bilavasite bagh olan bir
sira axlaq normalarinin izahim verarak H.Z.Sirvani yazir: “Alimlorin dediyi
kimi, 12 sifot “iffot”in ayr-ayn saxolorini toskil edir: 1) haya; 2)
doziimliiliik; 3) yaxsi rohbarlik; 4) giizast; S) sakitlik; 6) sabr; 7) qonaat; 8)
vafa; 9) méminlik; 10) nizam-intizam; 11) azadlig; 12) saxavat.**

O, etik kateqoriyanin sonuncusu saydigi “odalati” hagqinda yazird:
ki, ona insana aid butiin manavi keyfiyyatlor, p ciimladon yuxarida qeyd
olunan {i¢ baslica oxlaqi keyfiyyatlor xasdir. O, yazirdi: “Odalat avvalda
gostarilon ii¢ qiivvenin (hikmat, siicasat va iffot) vo onlarin qol-budaglarinin
bir-biri ilo birlesmasinden vs ayirdedici qiivveys boyun symasinden
ibaratdir. Belo ki, hoveslordoki ziddiyyat ve (basqa) qiivvelordoki

cazibadarliq insanin karxmasina v halak olmasina sabab olmasin”.**

Notica. Beloliklo, H.Z.Sirvaninin falsafi, ictimai-siyasi v etik
baxiglari, butévlilkds onun Azarbaycan xalqunin falsafi ve ictimai fikr
tarixinds tutdugu mithiim yerden xobar vermokdadir. O, ziddiyyatli bir
d6vrds yazib yaratsa da, genis moanada 6z miiteraqqi diigiincalorine gora
xeyli doracads forglons bilmisdir. Xiisusilo da, o, ictimai-siyasi baxiglarina
gdra miitoraqqi-yenilikgi movge tutmus, Tirk-Islam xalglarinin
maariflanmasi va yenidan oyanisi tigiin boyiik amok sorf etmisdir. Avropada
yeni ictimai-siyasi quruluga malik dévlatlorin ortaya ¢ixmasimi dogru
doyarlondiran H.Z.Sirvani hagl olaraq adalstli h6kmdarlarin olmasinin vo
dovletds mogverat¢i qurumlarin  yaradilmasimin  vacibliyinden bahs
etmigdir. Stibhasiz, onun folsofi vo oxlaqi gortsleri do 6z dovri Ggiin
shamiyystli olmagqla yanagi, hazirda aktualligini qoruyub saxlayan y6nlori

vardur.’’¢
Istifads olunmus adobiyyat

Bakixanov A.A. Giiliistani-Iram. Baki, Azarnasr, 1951

%73 9minzade 9hmad. Hac1 Zeynalabidin Sirvani // Azarbaycan folsofo tarixi. II cild. Baku:
“Elm” nasriyyaty, 2014, 5.692-693

374 Sirvani H.Z. Bustanii-s- sayaha. (fars dilinds) Tehran, 1315 (1940),5.388

375 Yena orada, s. 386.

376 Qlokborli Faiq. Azarbaycan Tiirk folsafi va ictimai fikir tarixi (XIX-XX astlor). Ug cildds,
1 cild. Baky, “Elm va tohsil”, 2023, s. 218.

129



Coforli Muxtar. Azarbaycan elm vo irfan sordarlari. Baki, Nurlar,
2015

Ohmoadoglu $ahin. Cografiyasiinas alim vs sayyah H.Z.Sirvani //
Dérdiincii Tiirkguilik Caligmalart: “Tarixdeki gshromanlarimiz ve qurucu
babalarimiz” konfransinin Materiallar1. Baki, Salman Miimtaz yayinlari,
2025

Olakborli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi ve ictimai fikir tarixi (XIX-
XX osrlor). Ug cildds, 1 cild. Baki, “Elm va tohsil”, 2023, 784
s.(Tamamlanmis va alavalarls yenidon islonilmis {igiincii nagri)

Ominzads Shmad. Azarbaycanda folsofi vo ictimai-siyasi fikir
tarixindon (17-18-ci asrlor vo 19-cu asrin birinci riibii). Baki, “Elm”
nasriyyati, 1972

Ominzads Ohmad. Haci Zeynalabidin Sirvani // Azerbaycan
folsafo tarixi. IT cild. Baki: “Elm” nagriyyati, 2014

Forhadov Rizvan. Qacarlar dévriinds sufizm: Zeynalabdin Sirvani
niimunasi. //Tarix, insan va comiyyat: Elmi-noazori va elmi-metodik jurnal
/Azarbaycan Dévlat Pedaqoji Universiteti, 2021, Ne3(33)

Hiiseynov Heydar. Azarbaycanda XIX asr ictimai vo folsafi fikir
tarixindan. Bak, “Sarq-Qarb”, 2007

Koromov Nuraddin. Boyitk sayyah, cografiyasiinas Hac
Zeynalabidin Sirvani. Baky, Elm, 1975

Koramov Nuraddin. Qurx il sayahatde. Baky, Azarnogr, 1977

Kogorli Firidun bay. Azorbaycan Tirk odabiyyati tarixi
materiallart. I cild, 1-ci hissa. Baki, Azarnagr, 1925

Qaraoglu Fazil. Tarixds iz buraxanlar: Haci Zeynalabdin Sirvani.
“Baki xabar” qozeti, 26 dekabr 2017-ci il

Qasimzado Feyzulla. XIX asr Azorbaycan adabiyyat: tarixi. Bak,
“Maarif”, 1956

Quliyev Agamir. Hac1 Zeynalabdin Sirvani. Baki, 1964
Maragali 9vhadi. Cami-com. Baky, Lider nagriyyati, 2004

Riistamov [zzat. Azarbaycanda tabii-elmi biliyin inkisafinin folsafi
problemlari (XIX asr — XX asrin avvali). Baki, “Diplomat”, 2001

Sabiistari Mahmud. Gtilsani-Raz. Baki, Elm va tahsil, 2012

Sirvani H.Z. Bustanii-s- sayaha. (fars dilinds) Tehran, 1315
(1940)

Sirvani H.Z. Riyazii-s-sayaha. (Fars dilinds) Tehran, 1969

Sirvani H.Z. Sayahat baglar. II hisso, I cild. Baki: “OPTIMIST”
MMC, 2024

130


http://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=Tarix,+insan+v%C9%99+c%C9%99miyy%C9%99t:+Elmi-n%C9%99z%C9%99ri+v%C9%99+elmi-metodik+jurnal+/Az%C9%99rbaycan+D%C3%B6vl%C9%99t+Pedaqoji+Universiteti&theme=e-kataloq
http://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=Tarix,+insan+v%C9%99+c%C9%99miyy%C9%99t:+Elmi-n%C9%99z%C9%99ri+v%C9%99+elmi-metodik+jurnal+/Az%C9%99rbaycan+D%C3%B6vl%C9%99t+Pedaqoji+Universiteti&theme=e-kataloq
http://ek.anl.az/search/query?match_1=PHRASE&field_1=title&term_1=2021.-+%E2%84%963%2833%29.-+S.56-64.&theme=e-kataloq

Toarbiyot Mahammodoli. Danesmandan-e Azorbaycan. Tehran,
1314 (1935)

Ouepku o ucropun azepbaiiaxanckoit puaocopun. T. 1. Baky,
1966

131



VII FOSIL
ABBASQULU AGA BAKIXANOVUN
DUNYAGORUSU

Girs. XIX asr Azorbaycan Tiirk falsofi vo ictimai fikir tarixinde
Islam dinina, o ciimleden $arq-Tiirk madaniyyatina bagh boyiik filosof,
ensiklopedik alim Abbasqulu Aga Bakixanovdur (1794-1847). 1794-ciiilds
Baki gozasinin Omirhaciyan (9mircan) kendinds anadan olan Bakixanov
dogma Tiirk dili (Azarbaycan) ilo yanagi, Orab, Fars vo Rus dillarini da
mitkommol éyronmisdir.””

1819-cu ilds Qafqazin bas hakimi A.P.Yermolov tarafindan Tifliso
dovet olunaraq Sorq dillori tizre miitorcim-torciimaci vozifosina toyin
olunan Bakixanov, eyni zamanda ¢ar Rusiyasinin harbi qullugunda da bir
sira vozifolor tutmusdur. Rus-Qacar, Rus-Osmanli miiharibalarinda
yaxindan istirak edon Bakixanov 1830-cu illords 6mriniin bir hissasini
Rusiya, Polsa, Ukrayna, Litva vo digar 6lkelords sayahatlords ke¢irmisdir.3”®

Car Rusiyast ordusundan istefa verdikden sonra o, elmi
yaradiciligla moggul olmagla yanagi daha sonra miisolman Sergina sayahot
etmigdir. 1846-c1 ilin martinda safsrs ¢ixarag, avval Qacarlara, oradan
Osmanliya getmisdir. Bir ay Istanbulda qalan Bakixanov daha sonra Misira
oradan da Makkays iiz tutmugdur. A.Bakixanov 1847-ci ildo Makks ila
Moadino arasindaki “Vadiyi-Fatima”ds veba xostaliyindon vofat etmis vo
orada dafn edilmigdir.’”®

Onun baglica ssarlori agagidakilardir: “Migkatiil-onvar”, “Riyaziil-
Quds”, “Qanuni-Qiidsi”, “Osrariil-Mslakut”, “Tahzibi-axlaq”,
“Nosihotnama”, “Kasfill-Qoraib”, “Giiliistani-irom”,  “Eynal-mizan”,
“Kitabi-9sgariyys” va b.

Dini vo axlaqi-falsofi goriiglari. Azorbaycan Tirk mitofokkiri
baslangicda qarsimiza 6nca Islamin sis mazhabinin bir tamsilgisi kimi goar
ki, bu, aslinds fanatizmdon ¢ox uzaq olub Shli-beyts olan samimi sevginin
tozahiirti idi. Bu anlamda taninmig alim, mitsfakkir Firidun bsy Kogorli
“Azarbaycan tiirklorinin adabiyyati” (1903, 1907) fundamental asarinda

377Poetik maclislor. Toplayani ve tortib edoni: Nosraddin Qarayev. Baky,"Yazig1" nagriyyaty,
1987,s.33

%78 Psakyamsape C. Ax. U3 ucropum ¢umaocodckoint Msicau Asepbaiipkana. Baky,
“Texnyp”, 2010, ¢.529-53S

379 Bakxanov A.A. Qozaller // XIX asr Azorbaycan seri antologiyasy, Baky, "Sarq-Qarb”,
2008, 5.67

132



dogru yazird: ki, o, Islamda sialik mazhabinden olsa da, aslinds cagdas
oldugu dindaslarina banzamirmis: “Ogor¢i morhum 6zii sieyi-isna agora
mazhabinds imig, amma etiqad cohatincs geyri-miasirlorine benzomoz
imis vo xiilofayi-salaseys, rofzii sobb kimi nalayiq omollora razi olmaz
imig”.38¢

Dogrudan da, yaradichgmmin baglangicinda Bakixanov sis
toassiibkesi kimi ¢ixis etmis, hotta ilk iri hocmli asorini — “Riyaziil-Qudst”
(“Qiidsi gigakliyi”) 14 masums, xiisusils da, Karbala faciasinds sahid olmug
Peygambarin (s) sevimli navelorinden Imam Hiiseyna (a) hasr etmisdir.
Morsiys xarakteri dagiyan bu asarini qaloma almaqda Bakixanovun asas
maqsadi Ohli-beyt tarafdarlarinin vo Imam Hiiseynin (a) sahadat yolunun
folsafi-moanavi mahiyyetini gostormak istayi olmusdur. Azarbaycan Tiirk
miitafokkiri caligmigdir ki, aqide ve iman yolunda sohid olan Imam
Hiiseynin () yitksok aqidasini miisolmanlara ¢atdirsin:

Sansiz siyah olur biza bu ruzigarlar,
Oldan alir inamumizi ahii zarlar.
Ali-Rasul bisarii saman qalan zaman,
Qilsin na ¢ara doardina dilfikarlor 2381

Bakixanovun fikrincs, Karbalada bag veran hadiss els bir faciadir
ki, biitiin diinya, o ciimloden Islam alomi he¢ vaxt onun iistiinden siikutla
kega bilmaz. Oksins, Karbsladaki matam qemini bu giine gadar unutmayan
miisalmanlar indon belo do Imam Hiiseynin (a) sohadats qovusdugu giinii
qeyd edacaklor. Ciinki Bakixanovun tebrincs desak:

Bu matamda yanib konliim iirak gamdan olub bitab,
Bu ahii nals ardinca diisiir varliq yaman hala.

Bu odlu galbim, ey Qiidsi, alovlu ahimin igra,
Sansan aydur, atrafin tutubdur bir bulud hals.?*

Miitofokkira gdrs, Imam Hiiseyn (a) Korbalada elo bir
gohramanliq géstarmisdir ki, onun misli Islam tarixinds gériinmamisdir. O,
var-dovletden, hakimiyystdon imtina edersk Oziinii ali mortobali ve
soadatverici bir gohroman kimi aparmus, vetan mohabbatinin ve Allah
imaninin hor bir seydon tistiin oldugunu amoli ile siibut etmigdir. Bakixanov
yazirdr:

Ol namivari-biilandcaha,

380 K$garli Firidun bay. Azarbaycan tiirklorinin adebiyyati. ki cildds, I cild. Baki, Avrasiya-
Press, 2005, s.265

381 Bakixanov A.A. Segilmis asarlori. Baki, Avrasiya-Press, 2005, s.450

382 Yens orada, s.450

133



Kim mehri nazar baxarsa maha,
Keyvandan alib kamali-rifat,
Bercisa verardi min saadat.
Azmindsa goriib fiituhi-farcam
Almazds alinds ti§ Bohram.3%3

Umumilikds, Azarbaycan Tiirk alimin fikrincs, imamin sahadati
giiniinda (Asura giiniinda) aglayib-sizlamaq, yaxud da ah-nale cokmakls is
bitmir. Eyni zamanda, o, peygambarin Ohli-beytinin, o ciimlodon Imam
Hiiseynin (a) apardigi miiqaddss davanin mahiyyatini derk etmayi da vacib
saywrdi. Onun fikrines, bu basumdan “dilds nals, gézds yas, galbds al qan
eylomoak”ls kifayatlonmok olmaz, eyni zamanda, Peygambar (s) évladinin
sohadat yolunu dork edib, bu yolu davam etdirmoak lazimdr:

Cana galmisdim Rasul evladinin dardila man,
Soylamakla dardimi yiingiil va asan eyladim.
Gom xazam solduranda dostlarin shvalini,
Min bazakla rang vurub sohni-giiliistan eyladim.

Son vasi evladinin meydandak: covlanin,

Vasf edib san da qalam atila covlan eyladim.?%*

Ancaq ¢ox ke¢mir ki, onun diinyagoriigiinds ciddi dayisikliklor bag
vermis, o, siolik taassiibkesliyini davam etdirmok avozina, folsafi vo ictimai
fikir baximindan 6namli olan diger axlaqi-falsafi ve diinysvi masalalars do
iz tutmus, bununla da ¢agdaslarindan xeyli doeracods forqlonmisdir.
Fikrimizca, bu dayisikliyin kokiinii ilk névbada, Bakixanovun Islam-$arq
moadaniyystina yalniz sxolastik-ilahiyyatci folsafi tafokkiirle deyil, bir filosof
vo alim kimi yenilikgi folsafi tafokkiirs meyil etmosindos axtarmaq lazimdur.
Onver Ohmadov yazir ki, “sosial mansubiyyatine gérs zadagan oldugundan,
Bakixanov na siyasi-ideoloji, no do psixoloji olaraq elm vo din arasindak
kompromisden uzaga getmayes hazir deyildi... Onun elm vo din arasinda
toraddiid etmoasi, yoni, “hagiqatlorin ikiliyi” nazeriyyesi ds buradan
gaynaglanmaqdadir”*** Bu baximdan onun fikrincs, “Bakixanov
Azoarbaycanin orta asrorinin son ve eyni zamanda da, yeni dévriinin ilk
miitefokkiri idi.. Onun asarleri forma ve mahiyyat etibar ils kéhna ve

yeninin qarigigindan ibaratdir”. 3%

383 Yeno orada, s.453

34 Yeno orada, s.454

385 AxmepoB, O.M. drrocodrs AsepbaitaxaHckoro npocsemjerns. Baxy: Asepremp, 1983,
s.12

386Yens orada, s.60

134



Bizcs, yalniz Orta ¢agin sxolastik-ilahiyyatc folsafi tafokkiiriindon
cixis edarak Islam dinina ve diger masalalors baxsla, yenilikgi-diinyavi
folsafi tafokkiirls Islam dinina va digar masalalara olan baxis xeyli daracada
forglidir. Bunu biz yalmz Bakixanovun deyil, har iki masalays balod olmus
Bakixanovagadarki (N.Gancavi, Fiizuli, Nasimi va b.) v Bakixanovdan
sonraki (M.F.Axundzads, H.Zordabi, 9. Agaoglu va b.) ayrirayn
miitafokkirlsrimizin irsinds do miisahids edirik. Bu masals ilo bagh onu da
hokmoan qeyd etmoliyik ki, dini elmlarls yetorinca tamig olmayan, ancaq
diinyavi elmlars yiyslonmis mitefakkirlorin do din masalasinds tamamils
obyektiv mévqe tutmas inandirici deyildir. Biitiin bunlarla yanagi, hesab
edirik ki, dini vo diinysvi elmlarls hansi deraceds tanig olmasindan asili
olaraq, har bir miitofokkirin istonilon masaloys (insan, comiyyat, diinya,
dévlat va s.) 6ziinamaxsus yanagmasy, idrak prizmast vardir.®

Biz, Bakixanovun dini masalalorls yanasgi, elmi-folsafi mosalalora tiz
tutmasinin  kokiing, ilk novbads, riyakar ruhanilori bos-boguna taqlid
etmokdanss, ilahi sevgini dark edib Allaha qovusmagq tigiin kamillagmayin
vo elmiliyin yollarii axtarmaqda goriirik. Ona goro do “Oxlaqn
saflagdirilmas1” asarinds Bakixanov yazirdi ki, insanlar Islam dinins hissi,
taqlidi yanagmadan ol ¢akib, onu agil, idrak qiivvesi ilo manimsamoli vo
kamillagmolidirlor. Onun fikrincs, madrasade Syradilenlordsn goxlarinin
bag ¢ixarmama@inin sabobi savadsizhiqda deyil, monam vs mahiyyati
bilmadan, zahirs istiinliik vermalsrindadir. Bu baxuimdan filosofa géra, elm
oyronmokds moqsad olmali, insan idrakimi, aghm dogru istiqamoato
yoénaltmsali, dziinii zahiran kimlsrass oxgatmamalidir, oks taqdirds, “insan
heyvandan forqlonmaz”.3% Bu monada, Bakixanov etiraf etmisdir ki, gonc
yaslarinda 6zii do bu hissleri kegirmis, tacriibays, elma, hagigots, lazimh
seylora deyil, tosadifs, adats, xoyala, lizumsuz seyloro qapilmigdir: “O
vaxtdan adsb ve bilik alds etmak, axlaq: tomizlayib saflagdirmaq ve tahgiqgat
aparmagq li¢lin kegmis adamlarin kitablarina ol atdim”.3¥ Ancaq mutafokkir
bundan da istediyine tam nail olmamigdir. Goriiniir, buna sabab ilk
dovrlords qurtulus yolunu yalmiz dini kitablarda axtarmasi olmugdur.
Hoamin kitablar iso Bakixanova nicat yolu gostormak avazina, beynini bir az
da “dolagdirmig”dir: “Gordiim biri zahidliys ve siibhays qapilmus, bagqa
birisi har seyi inkar edorak, hatta inam va aqidanin zoruri iglerindan bels
kenarda qalmigdir. Birisi sirindilli, amma {irayi qerezlidir. O birisi s6hrat
gazanmaq ti¢lin 6ziini torifloyir. Bunlarin arasinda bir ne¢s haqq danigana
rast goldimss, onlarin da dzlori maarifs vo haqiqst uygun olduguna
baxmayaraq, aralarinda els ixtilaflar var idi ve bir-birlorinden els

37 Jlokborli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi v ictimai fikir tarixi (XIX-XX astlor). Ug cildda,
I cild. Baky, “Elm va tahsil”, 2023, s. 166.

388 Bakixanov A.A. Segilmis asarlori. Baki, Avrasiya-Press, 2005, 5.20-21

3% Yeno orada, s.21

13§



forglonirdilar ki, matloblari tutusdurmadan ve daillilari aragidrmadan onlar

anlamagq ¢atin idi”.3°

Bakixanov yazirdi ki, yalmz diinyanin qabaqcil adamlarimin veo
xalqlarin béyiik filosoflarinin, alimlorinin asarlerini aragidirmaga, tadqiq
etmoys baslayib, onlarin diinyagériglorindon xobardar olduqdan sonra
faydalar 2lda etmis, hayacan va iztirabi nisbaten yumsalmus v ¢atinliklarin
coxundan tasalli yolu tapmigdir®' Bu o demoakdir ki, Bakixanovun
diinyagoriisiinds bag veran doaysiklikds diinyavi elmloarls, o cimldon falsafo
ilo tanughg mihiim rol oynamigdir. Artiq Bakixanov anlamaga baglamigdir
ki, miiselman 6lkalsrindski problemin qaynagy ilk névbads, elm, din, axlaq
va diger ictimai stiur formalarinda zahirliys, taqlids ustiinlitk verilib onlarin
mahiyystinden xabarsizlikdir. Bize els golir ki, Bakixanov “Oxlaqin
saflagdirilmas1”, “Nasihotnama” asarlorini de 6ziiniin tabrince dessk, bazi
avvalki alimlar kimi gohrat gazanmagq iigiin deyil, mahz Islam dinini gabul
etmis xalqlarda mévcud olan sxlaq masalalorins aid catigmazhglar: aradan
qaldirib insanlar maariflandirmek, kamillsgdirmak vo Allaha qovusmagin
yolunu gostormak tigiin qaloms almugdir. Eyni zamanda, o, bu asarlorinds
miiasiri oldugu miisalman-tiirk comiyyatlarinds milli-dini axlagda yaganan
problemlorin kokiiniin asil mahiyyatini tadqiq etmis va ¢ixis yollarim ortaya
qoymaga caligmigdir. Azarbaycan Tiirk miitefokkiri hesab edirdi ki, mémin
misalman yolunu azmig riyakar ruhanilarle @lomalardan uzaq durub 6z
hayat torzlorinds etidal, yaxsilig, adast, sohrat, rahathiq, esq alomi, isin
faydalar, raftar qaydalari, tovazokarliq, insaf, tavekkiil masalalerine diqqatli
yanagsa kamillaga va ilahi sevgi sabobilo Allaha qovusa bilar. Bu masalalora
baxigda o, Orta ¢agin sxolastik folsofi tofokkiirdon xeyli daraceds
uzaqlasaraq yeni d6vriin falsafi tefokkiiriinden ¢ixig etmisdir, 32

Azoarbaycan Tiurk filosofu kamil insana ¢evrilmayin ilk yollarindan
biri kimi, hayat tarzinds etidal (orta) moévqeds olmagi vacib hesab etmisdir.
Onun fikrina gérs, diinyanin ya da tebiatin 6zii orta bir veziyyats (yer
kiirasinin soyuqlugu mane olmasa, giinasin hararati alomi yandirar va s.)
malik oldugu kimi, bagdan ayaga bir alomdon ibarat olan insan da tobiatin
bir parcas: olaraq 6z badeninds tabii suratds togakkiil tapmig bu ganuna
(etidala) axlaq baximindan amal etmalidir. Bakixanov yazird ki, insanlar
“har seyin orta vaziyyati yaxsidir” hokmiindon ¢ixig edorak, hadden artiq
israf¢iligla yanagi, haddan ¢ox xasislik do etmamali, ifrat halimlikls barabar,
ifrat gozoblilikdan uzaq durmali, yaxsihq etmokds da etidal mévqge tutub,
yamanlara yaxsiliq edib yaxgilari pis veziystde qoymamali, tenbolliys
gapilmamagqla yanagy, harislikds ds etidah gézlomoalidir. Hoyat yasaminda
etidala amal edilmasinin vacibliyi ilo bagh fikirlorins davam edan filosof

30Yens orada, .22
1 Yenos orada, s.22
392 Jsgorli Zaman. Bakixanov — Qiidsi. Baks, “Elm”, 2015, 5.97

136



yazir: “Dafalarle tacritbadon ¢ixmigdir ki, etidal haddindan ¢ixan har bir igin
tasiri oksina olar. Masalan, israt getdikca adat gaklini alir vo axirda har bir
adi is pesmancilifa sobab olur. Azadhq ifrat deracssine ¢atdiqda
ozbaginalhga cevrilir. §6hratparastlik insana qalib galss, onu 6z nafsinin qulu
edor. Zehni itiliyi fosadli olarsa vo pug xoyallara qapilarsa, axmaqliga
cevrilor. Ehtimal vo tosdiq isinda olan ifrat bilik, teraddiids va siibhayo
gotirib ¢ixarar”. 3%

Gordiyimiiz kimi, burada filosof tabist qanunlarindan da ¢ixig
edorak insanlarin hor bir moselods orta mdévge tutmasini vacib hesab
etmigdir. Dogrudan da, tabist qanunlarinda asasan orta bir vaziyyor hokm
stiriir, ancaq bundan kenara ¢ixmalar bag verdikds ciddi kataklizimlorla iiz-
tiza qaliriq. Demoli, insan toplulmlar: da orta vaziyyats amal etdikcs, hayat
6z axar1 ilo davam edir. Ancaq har hansi bir toplum, ya da toplumlar bu
hoyat axarinda ciddi gokilds kenara ¢ixmalara yol verdiklori zaman ciddi
bohranlar, xaoslarla tizlogmali olurlar. Cox maraghdir ki, Bakixanovun da
qeyd etdiyi kimi, tobiatin qanunlarindan farqli olaraq, insan qanunlarinda
orta ya da etidal mévqgedan kenara ¢ixmalara sabab “ifrat bilik” sabab olur.
Yoni hor hansi camiyyatin fardi olan bir miitafokkirin “zehin itiliyi” etidal
movqedon konara ¢ab fasadl iglarin xidmatgisina ¢evrilonds, o zaman
nainki tamsil olundugu topluma, elaca do digar toplumlara v biitovlikds
baseriyyats ciddi zorarler verir.

Insanin kamillagarok Allahla vahdatds olmas: yolunda yaxsiligin
fozilati masalasina golinca, Bakixanova gors, alamda olan har sey xeyir tigiin
yaradilmigdir, hagigatds serin viicudu yoxdur. Ancaq bununla yanagi sarin
hiss olunmasin xeyir iiciin faydali hesab edon filosof iddia edirdi ki, boyiik
xeyir xatirina ciizi sora yol vermak 6zii maslshstdir. Ciinki diinyanin biitiin
atributlarinda Allahin zatindan bagqa haqiqi tesiredici qlivva olmasa da,
ancaq insan 6z amollarinda sarbastdir, hamin smallorine ds uygun olaraq
savab va giinah qazanir. Bakixanov yazir: “Diinyada heg bir sey tobiatin
ziddine ¢ixa bilmez. Seylor 6z varliglarinda gézlonilen vazifani icra edes
bilmazlor. Lakin insan mistasnadir, ¢iinki o bu isi gérmays vo gérmamaya
muxtardir. Bu sababdan ds o, ham yaxgi, ham da pis is gors bilir. Alomds
asil magsad vo haqiqi maslshat xeyirdsn ibarat oldugu tgiin alomin an
sorafotli clizi olan insan da gorak borclarini ada elasin vo 6hdasins diigon
vozifeni unutmasm. Homigs yaxsiliq etmoaya ¢aligsin vo bilsin ki, oxlaqi
tomizloyib islah etmokdon vo maarif tohsil etmokdon maqgsad yaxgihqdir”.
394 Bir sozls, Bakixanova gors, insan etdiyi yaxsiligi yadina saldiqca els bir
z6vq alir ki, he¢ bir dévlet ona ¢atmaz; pis is tutmug adam iso amolini
diistindiikea xacalat ¢akor.3s Bagqa sozls, ona gors yaxs: amaldan iki dafs

33 Bakixanov A.A. Secilmis asarlari. Baki, Avrasiya-Press, 2005, .23
34 Yeno orada, s.24

35 Yeno orada, s.25

137



z6vq alirsan, birincisi onu edands, ikincisi iss onun avezi sana ¢atanda.?

Insanin kamillogarak Allahla vehdatda olmasi yolunda rahatliq
mosalasina galinca, Bakixanovun disiincasi ondan ibaratdir ki, rahathq
haldadir, yoni malda, dovlatds, ritbads deyildir.?” Ona goérs, rahathq
insanin 6z halindan razi olmasindan ibarat oldugu tigtin da o, har hans: bir
monsabda vo ya pesada olur-olsun rahathi alds eds bilor. Azarbaycan Tirk
miitafokkiri cox dogru ifads edirdi ki, sadliq alds etmok sabablorinin fikrini
etmayin 6zii do titkenmoaz bir qamdir, yalmiz bu dairadon uzaq olan tirak
saddur: “Xiilass, adam gorak els etmoasin ki, 6z taylar1 ona qibts etsin, eyni
zamanda, 6zinii o yera yetirmasin ki, onlarin nazarinds xar olsun. Hor bir
boyiik vo kigik is tictin orta bir hadd vardir ki, biitiin hallarda bayenilon va
rahatliq axtaranlar ti¢iin zoruridir. Rahathga lazim olan sartlarin baghcas:

golbin sakitliyidir ki, diinyada bas veran hadisslar onu iztiraba salmasin”.3®

Bakixanova gors, haqiqi badbaxtlik odur ki, bagina miisibat galmis
bir adam buna tab gatirarak ¢ixis yolu aramur. Bu misibatlerin ds iki sababi
var, yani ya 6ziimiiz ya da basqas: ona sabobdir. 9gar misibats 6ziimiiz
sobab olmusugsa, basqalarindan deyil, 6ziimizdon sikayst etmoliyik, oks
toqdirds da, kenardan gelon miisibatlors qarsi miibariza aparmaliyiq.
Miitafokkira gors, bu misibatlori bitiin hallarda yalmz 6ziimtizs nisbat
verarak izah etmomoali, tobiatin ve comiyyatin {imumi problemlori kimi
gormoli, miisibatlora qars: da tokbagina deyil, birlikds miibarizs aparmaq
moagsadouygundur.®®”® Bizco ds, ford, comiyyst olaraq miisibatlorin
oziimiizdon ya da kenardan galmasindan asili olmayaraq, birincisi, bslalara
heg¢ bir zaman boyun sysmoyarak daim ¢ixig yolu aramaly, ikincisi ise daha
gox Oziimiizdenmi, ya da kenardanmi, bslke ds hor ikisinden do
gaynaqlanmasimi miayyanlogdirorak daha saglam yol tutmaly, tictinciisi,
miisibatlora qarsi toplum olaraq bir yerds miicadilo etmoayin vacibliyini

dork etmokdir.

Oxlaq problemi ils baglt olan milli adet-ananslor masslesinds da
Bakixanov qiymatli fkirlor irali stirmiigdiir. Azarbaycan Tiirk filosofuna
gors, avam adamlarin idrakla morifotlorinin yiksak daracasi toglidle
baglidir ki, onlar heg bir halda bundan kenara ¢ixmaga qadir deyildir. Bu
anlamda har bir 6lkenin shalisi 6z milli adst-ananalarini, gayda-qanunlarini,
hayat torzini bayanarak diger 6lkenin millatini bu kimi masslalordan 6trii
tohmotlondirirler. Bu anlamda milli adatlarins gora tiirklor farslan, farslar
arablori, arsblor almanlary, almanlar ingilislori bayenmirlor. Bakixanov
yazir: “Hals avam camaat kanarda dursun, kamal sahiblori ds taglidden 2l

3% Bakixanov A.A. Nasihatlor. Hikmat ¢alangi. Baky, Ganclik, 1997, s.11
37 Yeno orada, s.7

3% Bakixanov A.A. Secilmis asarlori. Baki, Avrasiya-Press, 2005, .27

39 Yeno orada, s.27-28

138



¢oka bilmirlor. Zahidliys asir olan sarist bagcilari, vacib seylordan basqa,

» 400

ehtiyatla harakat edib, heg bir seyin puglugunu qabul etmirlor”.

Bakixanov hagli olaraq gostorirdi ki, “zahidliys asir olan sariot
bagcilart”, ya da mohdud dusiincali bilikli adamlar bu isde avamlardan daha
cox qiisurlara yol verirlor. Ciinki har millot 6z milli-dini adst-snanalorina
sahib ¢ixmagla yanagi, diinyada bas veran yeniliklori (buxar qiivvasi ilo
havaya qalxmagy, Ayin Yer kiirasino tosirini v s.) do gormoli, basqa
millotlorin inkigsafindan natica ¢ixararaq, 6z millotine fayda vermaye
caligmalidirlar** Dembli, Bakixanov bu asarinds bir tarafden etik-falsafi
masalolora genis yer vermisdirsa ds, ancaq yeri galdikeas, miisalman xalglari-
nin nadan geri qalmasy, bunun miiqabilinds ise xristian xalglarinin teraqqi
etmasinin sabablorini ds izah etmoays ¢aligmugdur.

“Sohrat” moasalasine do etik-falsafi problem ¢orgivesindan yanasan
Bakixanova gors, haddsn ¢ox buna aluds olan insanlarda ruh diiggiinliyt
yaranir, gozal axlaq tadricon korlanur, 6z iglari va omallorinds daim tagvisdo
olur, bir sozls, yavag-yavag pesmangilifa aparib ¢ixarir. Azorbaycan Tiirk
filosofu hesab edir ki, insan miimkiin oldugu qadar 6z insanhiginin talabi il
is gororok sohrat qeydine qalmamalidir. Abiri, yaxsiligi sohrotdon dstiin
tutan insanlar ti¢tin yamanlhigina damganlarin tenssindan qorxusu da olmaz.
Ancaq bir sey haqiqatdir ki, dogru yolda olub sohrat dalinca qagmayanlar
da pis damganlarin tonssinden can qurtara bilmirlsr. Bakixanov yazir: “Bir
coxlar1 hikmata bagl vo har bir halda maslohate miifaviq olan hadisalari vo
alomin intizamini 6z raylarine diiz galmadikds baysnmir. Miimkiin etsslar,
hotta Allahuin 6ziinii belo molamot edor vo Ona irad tutarlar. Beloliklo,
camaatin radd va ya gabulu insan1 6z isindsn geri qoymamalidir. Bununla
belo molum roftar vo horoketinin, adst vo snsnslorinin mimkin qader
ziddins olmamaga ¢aligmaq lazimdur. Ciinki har sey xalqin adst-ananslarins

zidd olduqda, xalq ondan ¢akinar vo xeyirli is gérmays bacarig olmaz”. 42

Insanin kamillosmasi vo Allahla vohdatds olmas: yolunda esq
alominin xiisusi yer tutmasina inanan Bakixanova gors, o, tebiatin
maddolorinin mixtalifliyinden, bilik dsracasi vo adstin tokrarindan asili
olaraq bir nego sokilde meydana ¢xir: meyil, tnsiyyst, hoves, sovq,
mohabbat, esq. Esqi mahabbatin on yiitksok daracasi, ruhun tslsbi kimi
giymotlandiran filosof yazir: “Tabiat alominds ruhlarla tnsiirlorin arasinda
xiisusi bir rabita oldugu ti¢iin, maddslarin mahiyyati ve xasiyyatlorin tolobai
sobabinden viicuda egq naqis ve kamil ola bilor. Egq hisslor vasitasle ham
qafil, ham ds ayiq ola bilar. Isin baslangicinda egqimizin kima oldugunu va
ondan na alds edacayimizi diigiinmaliyik. O, agle batan vo magbul olursa,

40 Yenos orada, .30
401 Yena orada, 5.30
402 Yena orada, 5.32

139



xogbaxtlikdir” #03

Isin faydalari masalasina gelincs, Bakixanov 6nce qeyd edir ki,
Allahin isino ol atib hor hansi sorgu-sual aparmaq dogru deyildir.
Miisalman, Allahi hikmat sahibi bilirsa, daha Ona etiraz dogru deyil, sadaca
alomin nizam sabablarin varligina bagh oldugu tgiin saysiz vo ¢alismadan
heg¢ bi is miimkiin olmaz. Yani insan bir tarafdon bas aga bilmadiyi, ya da
haradasa dogru gérmadiyi masalslora gors Allaha etiraz etmamoakla yanasy,
digor torafdon, amallerin naticasi Allahin hikmatine baglidir, “insan ti¢iin
saydan bagqa bir sey yoxdur” - ayasine uygun olaraq ¢alismalidir. Bakixanov
yazir: “Maraqli burasidir ki, bazi adamlar iglomadon deyirlor ki, Allah istarso
verar. Daha bunu bilmirler ki, Allah har kesa har nemsatin imkanlarin
vermokls, o nemotin 6ziinii ds ona vermisdir. Lakin o 6zii cahsmadigindan
o nemati aldon vermisdir. Islamadan, galismadan Allahdan nemat gdzlamak
oziini sargsrdanliq zancirina baglamaq demoakdir.” 4%

Umumiyyaetls, Bakixanov Allahin béyiikliiyiinii, kamilliyini qabul
etmakls yanagy, diinyadak iglerin icrasini sabsblorin varh@ina bagh etmisdir.
405 Yoni Allah har seys qadir olub kamilliyinin haddi-hiidudu olmasa da,
diinya iglorinds insanlara miisyyen sorbastliklor do  vermisdir.
Miitafokkirmizs gors, hamin sarbastliklorden insanin pis vo yaxs: sokilds
faydalanmasi miimkiindiir. Bunun {igiin do Allah insani sirayla agil, golom
vo nurla qiymotlondirmisdir ki, hamisi bir monan ifads edir. Bir s6zls,
onlarmn hamisi Vahid Allaha maxsus olduglari tgiin 6zleri ds vahiddirlar.
Ancaq obadi olan yalmz Allahdir, yerds qalan na varsa, miivaqqatidir ve
onlarin bir baglangiclar1 oldugu kimi bir da sonlar: vardur.*%

Bakixanov insanin kamillogmasi ve Allahla vshdstds olmasi
yolunda an boyiik angal kimi iss riyakar ruhanileri, yalan¢i mominleri vo
zahidlori gormiusdiir. Miutofokkir tigiin yalangi zahidlik, ruhanilik agq
kiifrdan, biitparastlikdan daha tahliikslidir. Ciinki bu zaman Islam dinins
vo bu dins tapinan miisalmana daha ¢ox xstor doymis olur: ““Biitiin seylar
onun hamdini zikr edirlor” - ayasi movcibincs soriot hokmlorinden da
xabardar olmaliyiq ki, zahidlik bizim yolumuzun Gsttinds telo olmasin vo
sonin amollarin riya ve ya adat tiziinden olmasin; ¢iinki riya tiziinden olan
zahidlik Allaha gizlico sorik qorar vermokdon vo zahiri kiifrdon badtardir.
Biitparastlitk bu ciir zahidlikdan fazilatdir; ¢iinki o, etiqad tizindan, bu iss
goraz uziindandir”*” Demali, kamillogmak vo Allaha qovusmaq isteyen
misalman, cahillsrin tutdugu yoldan uzaq durmahdur.

403 Yena orada, s.35
40% Yena orada, 5.39
405 Yeno orada, 5.46
406 Yena orada, 5.62-63
407 Yena orada, 5.59

140



Bos, zahidlorin tutdugu hansi  yoldur ki, missalmam
kamillagmokdan ve Allaha qovusmaqdan uzaq tutur? Bakixanov bunu,
yeddi amilds gérmiigdiir: 1) zahidlikds tokabbiir va iftixar, fisqda ise
pesmangiliq vo zavalliliq vardir; 2) zahidliyin xisloti daimi, fasiqinki ise
anidir; 3) fasiq (yaramaz harskat edan saxs-F.9.) adama nasihat edonin
mozommoti tasir edar, zahid iso 6z amolindon faxr edib, 6zgolorina tona
vurar; 4) fasiq adam iigiin yiiz ciir zarar, azab va xar olmaq qorxusu vardir.
Lakin zahid xalq arasinda hormotli hesab edilarak, moisatds onlarin nemati
ilo tamin olunar; S) riyasiz zahidliys gox az tasadiif edilir, lakin fasiqi isa gizli
etmok lazim golir; 6) zahidlik xalqin gozal zonni sababindan fasigin toru ola
bilor. Lakin fasigde bu xasiyyat yoxdur; 7) fasiq cox zaman haqqmn

kémoyina, zahid isa smoline arxalanr.*

Bizcs, Bakixanovun zahidin osil sifstlorini gostorib onlar ifsa
etmokds asas mogsadi kamillsgmak vo Allaha qovusmaq yolunu tutmug
miisalmanlarin, zahidlsrin zahiri méminliyins inanaraq yollarini azmasinin
qargisim  almaqdir.  Cinki zahidlor do kamillosmokdon veo Allaha
qovugsmaqdan bohs edirlor. Bels oldugu teqdirds, miisslman asil
mominlikls yalang zahidliyi bir-birinden neca ayira bilor? O, “Migkatil-
anvar’da yazir:

Ey diizliiyii sevan, esqi gal eylama mazammat,

Zahidlikds man gormiiram nicat tigiin alamat.

Kiifrilo din heyran qalib, onlar kimi arayir?

Darag, kimin misk atirli saglarint darayir?!4%

Azorbaycan Tiurk mitofokkiri kamillosma vo Allahla vohdatds
olma yolunda angal kimi gordiiyii zahidlorls riyakar ruhanilori birmanal
sokilds qabul etmoamisdir. Bakixanova géra, onlarin yalan¢i méminliyi asil
moémin misalmanlari cagdirmaqdan bagqa bir iso yaramur, bu iss seytana
xidmat demakdir:

Bu badxahliq, yaramazlig, xabislikla, ey cahil,
Ibadatin manasizdir, qabul olmaz duan, bil!

Bu harakat ¢ox banzayir dargahinda iisyana,
Zahirda haqq, batindasa baglanmisin seytana. *1°
Yaxud da:

Olindan yaxsi bir is gixmayan kaslor deyil momin,

08 Yeno orada, .59
409 Yeno orada, s.133
#0Yens orada, s.157

141



Hoagqiqat va adalatdan kanar har kas da kafordir. !

Bizco, asafida verdiyimiz seirinde do Bakixanov Tanri-insan
eyniyyatini ¢ox ideal saviyyads ifads etmigdir:

Hoagq yaratd: 6zii kimi sani, verdi min ziynat,
Bu gamoatla dedi biza etmalisan itaat.

Onda olan alamati, o calali istasan,

Sidq iirakla, dogru dills ziilcalaly ista san!
Xolvatdon bir manzil verdi sana mohkam, miitkammal,
Sonra dedi 6z aqlinla biza taraf qayit, gal!
Lakin indi bunlari san unutmusan, ey insan,
Heyif olsun sana, heyif, yaziq sana, bir utan!
Bazan guya meyl edirsan ibadats, Xaliga,

Parda olur 6z varliin itaats, Xaliga!
Cahannam qorxusu, ya behist iigiin ibadat,
Etmaz Haqqin dargahinda sadigliys dalalat.*"?

Bu seirinds o, aciq-askar insam Allahin 6ziinabanzar yaratdiginy,
bu monada da insanin kamillosma ve dini-mistik fona yolu (baqaya) ilo
yeniden Ona qovugmasina inamini ifads etmigdir. Demali, Bakixanova
gora, agar bir insan, ya da miisalman diinya naz-nemstlarindan uzaq durub,
kamilliyin zirvesine qalxarsa, o zaman Allahla bitiinlogacokdir. Eyni
zamanda, yalmz insanin deyil, biitiin bagariyystin yolu da kamillosmadan vo
Allahin dogru yolunu tutmaqdan kegir. Oslinds har bir insan tigiin ds haqiqi
xosbaxtlik deyilon bir sey varsa, moahz Allah vs insamin vahdatindon irali
golon ilahi bir sevgidir.*"3

Demoli, kamil insan axtariginda olan Bakixanov falsafsnin asas
mosalalerinma yanagmada “vohdst-viicud” mévqeyindan ¢ixis etmigdir. O,
tztind zahidlers tutaraq deyirdi ki, yaradilis monasindan uzaq disdiklori
iigiin Islam dininin qayda qanunlarina da amal etmirlar. Halbuki 6z iirayini
azadliqdan zindana salan insanlar bilmalidirlor ki, onlarin yaradiliginda
kolalik, ikiiizliilitk, maddahliq yoxdur; giinki oxun baslangic1 takdir. Insan
yaradihgdan, ilk baglangicdan Haqqun bir zarrasidir ki, Yaradan da ona
qayitmagq igiin insana aqil vermigdir. *'*

41 Yeno orada, 5.277

412 Yenoa orada, s.158

3 Kyansaae 3. KoHenTyaabHble IIPOGAEMBI HCCAEAOBAHHS COLMOKYABTYPHOTO Pa3BUTHS
(xonen XX - nauano XXI BB.). w.IL. Baxy: “Texnyp”, 2009, s. 333-334.

4 Mommoadov Zakir. Azarbaycan falsafasi tarixi. Baki, $orqg-Quarb, 2006, 5.307-308

142



Ancaq insan Haqqun bir zarrasi olmasini da, aqli ils Allaha yaxin
olmasimi da zaman-zaman unutmsdur. Bir sozls, Bakixanova gors, gox
tokdan yaranmigdir, tak olan Allaha qayidisa sabab ds tomannasiz sevgi,
ilahi esq olacaqdir. Bakixanov yazirdi: “9qli tohqiqat ve naqli asarlordan
belo anlagilir ki, imkanin vacibden (hagigetden) vs ¢oxun
tokdondoguldugu miiayyan edilmisdir. “Vahiddan yalniz vahid dogular” —
doliline gors, diinyada els bir viicud meydana galdi ki, bu da geylari tamam
ohato etmok baximindan, Allahin avvalca yaratdigi agildan ibarat oldu. Islori
nizama salmaq maqsadile Allahin svvalca yaratdig: sey galom olmugdur ki,
bu da o viicudu géstarir. Ilk vo son olaraq yaratdigi nur ona isaradir. Bu
lalmalor miixtalif olduguna baxmayaraq , bir manam ifads edir. O viicud
biitiin sabablarin saboabi oldugu kimi, hadisslorin tozahiiriinds kamillik vo
ndgsan ola bilsr. Onun bu kamilliyi vo négsanindan biitiin kamiyyet veo
keyfiyyatlars tozad dogur. Radd va cazb intizam tigiin hasil olur. Coxlugun
olmasina baxmayaraq 6z vehdatliyi do qalir, dayisiklik yalniz onun zahiri
tayinlarinda olur, 6zii iss zaval tapmaz. “Onun 6ziinden bagqa har sey mahv
olacaqdir” — ayssi Onun har seyi shato edan varhigina doslalot edir. Onun
hékmii iglerin intizamu {igtindiir va “Onun torafine qayidacaglar” — ayesi
baslangicin va qayitmanin martabalerini bayan edir”. #'$

Bakixanova gors kainatda “yoxluq” deyilon anlayisin 6zt nisbidir.
Ciinki “yoxluq” dediyimizin 6zii sadaca bir haldan diger hala kegmasi ils
baghdir. Demali, sslinds “yoxluq” 6zii do varligin mahiyyatindadir.
Bakixanov yazirdr: “Varliqda yoxluq yoxdur. Biz tagyir tapmaga ve bir
haldan bagqa hala ke¢mays “yoxluq” ad1 vermigik. Biitiin seylor bir gokildon
basqa soklo girmok t¢iin hoalak olur... Lakin bu dayisiklik miitloq alomin

intizami dairasindan kenara ¢ixmaz”.#1¢

Feyzulla Qasimzads iddia edir ki, “Tshzibiil-oxlaq” mioallifi bu
sozlori ilo maddanin 6ziinds harakat ve dayisikliyi tasdiq edir, bununla da
materialist diinyagoriisiine yaxinlagir: “Burada A.A. Bakixanovun qodim
yunan materialist filosoflar1 Heraklit, Demokrit vo Empedoklun asarlori il
tanig oldugu aydin hiss olunmaqdadir. Lakin bu materialist diinyagériisti
onda miintezom va ardicil suratds axira qoder davam etmir, idealist
diinyagériisii ona qalib golir. A.Bakixanov kainat vo Allah masslalorinin
sorhinds islam irticagilarindan va saristgilorinden ayrilir. Oz dévriiniin
maarif¢isi olaraq, o har bir masalods agih rahbar tutdugu kimi, Allahi da agil
vasitesi ilo dork etmaye ¢alisirdi O, idealist miitefokkir olaraq, Allahu
miistaqil moanavi bir varhqdan - “viicudi-kill”dsn ibarat goriir ve ona
“irads” vo “ixtiyar” qorar verir. Lakin bu “viicudi-killl”iin nadan ibarat
oldugu biitiin idealist filosoflar tigiin qaranhq qaldig: kimi, onun tciin do

15 Bakixanov A.A. Secilmis asarlari. Baki, Avrasiya-Press, 2005, 5.60-61
416 Yeno orada, s.61

143



dark olunmamug qalir” #"7

Halbuki burada Bakixanov {igiin qaranliq qala bilacak he¢ nas yox
idi: “Urak cinsiyyat etibarils sair {izvlerls barabar oldugu kimi, miixtalif
maddalerin Istifliyi sabsbindan Allahin nurlarimi ks etdirir... Biitiin
moéveudatin mangayi olan va alomi idars edon varliq sslinds ancaq 6z zatina
miinhasir qalmur, ciizs kiills haqigi tesir edon ds onun zatindan bagqa bir
sey deyildir. Lakin mahiyyat olmadiqda, keyfiyyst anlagilmadig ti¢iin onun

buna olan tasirini vo bunun ona olan nisbatini bilmak olmaz”.#'#

Dogrudur, bazon Bakixanov 6zii do etiraf edirdi ki, ikitizli
ruhanilsrin, yalan¢i zahidlorin amalleri onu nainki kamilliys, tovhids dorgu
aparir, az qala miisalmanlqdan uzaglagdirir vo kafirliys s6vq edir. Ancaq
biitiin bunlar he¢ do Bakixanovun materialist diinyagoriisiine yaxinlagmasi
anlamina galo bilmaz. Bakixanov yazir:

Kafirlik 6mriimii etmisdir hadar,
Mogsadgin man hara eylayim safar?
Hardadir diinyada o miisalmanlq

Ki, olsun bu yolda galbima rahbar?!.#"

Bakixanovun burada ifads etdiyi “kafirlik” kamillagmok vo Allaha
qovusmagq yolundaki ¢atinliyi, “miiselmanliq” iss mohz bu ¢atinliyi daof edib
yolun sonuna golmayin 6ziidiir. Yoni o, hesab edir ki, “kafirliy”in yolu insam
kamillikden vo Allaha qovugmaqdan uzaq tutdugu, iistslik insanin da bunu
bildiyi halda, onun “miisalmanlig™ qalbinds rahbar tutmaqda zorlanmas:
tosadiifi ola bilmaz. Onun burada ifads etdiyi “miisslmanliq” iss sadacs, bir
Islam dini ¢orgivesinde moahdudlagmir va diinyavi xarakter dasiywr. Ciinki
Bakixanov “Suallar” geirinds do yazird: ki, agor biitiin semavi dinlor
dogrudursa, haqq dinloridirss, yoni heg bir ks kiifr dinini gabul etmirss, o
zaman insanlar arasinda fikir ayriliglarina sabab olan nadir? Bakixanov
yazir:

Hoagqiqatda yoxsa agor kiifrii din,

Bas na digiin hara tutmus bir ayin?
9gor kitab takca dogru yoldursa,

Hora bir yol tutmus negin diinyada?.#°

Biza els golir ki, Bakixanovun cavabini axtaridig: ssas sual miixtalif
dinlerds insanin Allahin tokliyini vo Ona donigin miitlaqliyini bildiyi

47 Qasimzads Feyzulla. XIX asr Azarbaycan adasbiyyat: tarixi.Ali mokteblar iigiin darslik.
Baki, “Maarif” nagriyyati, 1966, s.123

8 Bakixanov A.A. Secilmis asarlari. Baki, Avrasiya-Press, 2005, s.61

419 Yena orada, 5.407

420Yena orada, s.183

144



halda, ciirbaciir yollardan istifade etmasi vo bu zaman da Haqqa gedon
yolda buna zidd olaraq kenara ¢ixmalara, riyakarlglara yol vermasi baga
diigiilon deyildir. Bels oldugu taqdirda da, Bakixanov etiraf edirdi ki, Haqq
yolundan, kamillosmoakdan damgib ancaq ona amal etmayoanlari gérands
insan tutdugu dinini dayigib biits tapinmagq isteyir. Ciinki biits tapinanlar
bunda somimi oldugu halda, ancaq askarda samavi dinlers tapinub, gizlinds
isa Allaha gorik qosanlar riyakardirlar. O, yazur:

Mon ki, méhkam deyilom dinima, qorxum budur ah,

Axiri sacda edim bir biits mon piinhani.*!

Siibhasiz, bitiin bunlar he¢ ds bazi tadgiqatcilarin iddia etdiyi
kimi, Bakixanovun elmi-materialist dinyagériisiine yaxinlagmasinin
naticasi hesab oluna bilmaz. Masalan, 7 cildlik “Azarbaycan tarixi’nin 4-cii
cildinds A.A.Bakixanov haqqinda bununla bagli mantiqsiz bir miilahizs 6z
oksini tapmugdir: “Yerin vo digar planetlorin Giinoag strafinda firlanmasini
sibut edon A.Bakixanov islamin miiddealarini tokzib edir...”.#*? Bizcs,
Bakixanov burada Islam dininin miiddsalarinin takzib etmayi deyil, tam
oksina, bu dinin 6ztinds ds qeyd olundugu kimi, haqiqgati gérmiis vo onu
doyarlondirmays ¢aligmugdur.

Bu anlamda, onun diinyagorisiinds yer tapmus astronomiya,
kosmogqrafiyaya aid masalolors do milayyon qador toxunmag zoruri hesab
etdik. Bakixanovun xiisusils, “Osrariil-mslokut” assrinds ii¢ masaloni: 1)
Yerin vaziyyatini, 2) Sema cismlorini, 3) Kepler ganunlarini vo Nyutonun
timumdiinya cazibs qanununu sarh etmigdir. O bu ssarinds 6nce Yerin
voziyyati ila bagh Giinag sistemini vo onun mahiyystini sorh edir, bununla
bagli Ptolemeyin, Kopernikin, Aristarxin vo bagqalarinin naszariyyslorini
genis sokilda tohlil stizgacindan kegirir. Onun fikrincs, Yer kiirasi ilo bagh
holalik, on mitkommol nazeriyys Koperniks moxsusdur.*® O yazird: ki,
Kopernikin heliosentrik nazariyyasina gors, Yer Giinas atrafinda dovr edib
firlanir, oks halda, Yerin Giinage ¢evrilmis torafinds hamige giindiiz vs yay
olardy, oks torafinda iss geca vo qig hokm stirordi**

Ay va Giinss haqqinda da genis molumat veran A.A.Bakixanov hor
iki géy cisminin tutulmasi hagqinda yazirdi: “Ay tutulmasi Yer Giinaglo Ay
arasinda olduqda, Giinasin tutulmasi isa Ay Giinagle Yer arasinda olduqda
bag verir. Ayin tutulmas: Ay badirlondiyi vaxt gecs, Giiniin tutulmasi isa
Aymn Giinog stialanmasindan agagida yerlogdiyi zaman bag verir.
Tutulmalarin heg biri har ay bagi amola galmaz, ona gora ki, Ayin orbiti ve

“21 Yeno orada, 5.256

422 Azarbaycan tarixi. Yeddi cildda. IV cild (XIX asr). Baki, “Elm”, 2007,5.155

23 Bakixanov A.A. Ofkariil-cabarut. Istanbul, 1848, sah. 30-31

#4 Riistamov Izzat. Azerbaycanda tabii-elmi biliyin inkisafinin folsafi problemlori (XIX asr —
XX asrin avvali). Baky, “Diplomat”, 2001, 5.91

145



Zodiakin zolag: ekvatora dogru miixtalif meyls malikdir. Onlarin ekvatora
dogru meyilliyinin forqini miisyyan etmakls Ay va ya Giinasin tutulmasimn
vaxtini qabaqcadan xabar vermoak olar”.#*$ Eyni zamanda, o, Ay, Giinag vo
diger goy cisimlarindan bahs edarkon Qurandan da nimunaler vermisdir.
Bakixanova gors, kainat sistemlari, ulduzlar sistemi, Giinas sistemi ilo bagh
Quranda bir ¢ox ayalar vardir. Onun fikrinca, har sey Allahin iradasi altinda
oldugu igiin istonilon seyi O, istayondas yaradir, istamoyonds mohv edir.
Yaxud da Allah istorss yaratdigy bir planet golocakds yeni bir planet kimi
meydana ¢ixa bilar. #*¢ Demoli, Bakixanov biitiin hallarda bu masalelora
baxisinda Allahin miitlaq iradasini do ifads etmayi unutmamigdir.

Onvor Ohmoadov yazir ki, “A.ABakixanov 6z kosmogqrafik
gorislorinda bir ¢ox Qarb alimlarina istinad etsa da, yerin 6z oxu vs giinag
otrafinda firlanmasi, alomin sonsuzlugu ideyalarim ugursuz bir sokilde
Quran ayslorinin mahiyyotlerile do uzlagdirmaga ¢alisird:”.*” Zaur
Rasidova gora A.A.Bakixanovun yaradicihigina xas butiin bu 6ziinamoxsus
moqamlar, Azorbaycan maarif¢ilik harakatinin avvaldas qeyd etdiyimiz kimi,
Azsrbaycan madaniyyatinin tarixi ke¢misilo six varislik baglar1 vasitasilo
bagli olmasindan irali galirdi: “Bu manada bir geder paradoksal seslonsa ds,
timumilikde Azarbaycan madaniyyatine minasibotds “kéhnalik” termini
yenilik termininin antoniminden, daha ¢ox hansisa menada, onun
sinonimidir. Onlarin arasindaki goti serhad son darace sortidir. Bu ikisi
daima qarsihigh vohdstdadir. Biri-kéhnalik o birini-yeniliyi har dafs
tamamlamaqdadir. Falsofi monada yenilik kéhnoliyin yenilonarak yeni
tozahiiriidir. Kegmisls galacok arasinda six varislik slagalari qurma ananasi

» 428

Qorb maarifciliyine do xasdir”.

Belolikls, deys bilerik ki, Bakixanov miiasirleri ilo miiqayisada
axlagi-folsefi problemlors, o ciimloden Islam dinins miinasibatda xeyli
daracads forgli mévqe ortaya qoya bilmigdir. Demali, bir dini derindan
bilmak, onun qayda-qanunlarina smol etmok, onun asas kitabi vo
peygembori haqinda ssarlor yazmaq har hansi miitefokkir di¢iin igin bir
torafidirsa, din ad: altinda insanlan istismar eden despotik sahlar1 vo onun
momurlariny, ikiiizlii rahanileri va din xadimlerini ifsa etmak, dini xurafat:
vo movhumati gati sakilda pislomak, Islamin asil mahiyyatini miisalmanlara
basa salmaga calismaq masalenin digor terafidir. Fikrimizco, Bakixanovun
dini vo oxlasi-folsofi baxiglarinda miiasirlsrindan forglendiran ssas cohat

425 Bakixanov A.A. Ofkariil-cabarut. Istanbul, 1848, soh. 138-139

426 Yeno orada, s. 200-222

27 Axmep0B, D.M. Ouaocodus AsepbaiipkaHckoro npocseimenns. baky: Asepreup, 1983,
s.53

“8Rosidov Zaur. 9nver Ohmodovun todqigatlarinda Azerbaycan maarifcilik falsafosi:
tonqidi tohlil. “Metafizika” jurnaly, S(4), Baky, 2022, s.60

146



mohz bu sonuncu amillarls bagh olmugdur.*”

Ictimai-siyasi gériiglori. Bakixanovun ictimai-siyasi goriislori
daha ¢ox dini inhisar1 altina almig despotik mamurlarin tonqidinds va
onlarin maariflonmasinds 6ziintii biiruze vermigdir. Onun fikrincs,
misalman xalglarinin geriliyinds ikitizl, riyakar ruhanilar qadar despotik
mamurlarin manfi smallari ds mithiim rol oyanmis, onlarin sayasinda Islam
dini, Sorq modoniyysti miitoraqqi ononalorindon xeyli doracada
uzaglagmigdir. Bitiin bunlar bir geirinds miitefokkir tam ¢ilpaqligs ils bels
ifads etmigdir:

Indi zamana igra fozilatila olmur intixab,
Islar dolasmus, Gyla ki, yox isda haqq-hesab.
Hor kas na istayir elayir, yox sanad, siibut,
Guya ki, an zaif sey imis diinyada kitab.
Axirda bos xayal ila bir iddia olar,

Kim goyda heg da dovr elamir mahii afitab.
Bir figha baglidir goriiram islor ah, asaf,

Hor kas oziin goriir, basa diismiir giinah, savab.
Sohrat adiyla hokm edilir, adla yox baxan,
Diizliikla ayrilik qarisib, artmus iztirab.
Cannat i¢inda da ela bil ayrilik diisiib,

Allaha sarikidir deyason orada har canab.
Axtarma Qiidsi, s6zda dalilii suali san,
Kiifra gedib ¢ixar sonu har verdiyin cavab.#°

Bakixanov hesab edirdi ki, Islam dini miisslmanlara tohsil
verilmasini, adob &yradilmasini vacib buyurdugu halda, bu giin miisalman
dovlatlorinin, yoni Osmanl veo Qacarlarin tohsildan, adebden uzaq
olmasinin baglica giinahkari Islam dini deyil, riyakar din alimlori ils onlara
hor cir arxa duran despotik momurlardir. Mohz onlarin sayssinds
miisalman dovlstlorinds 6zbaginalig, avamliq, nadanlhiq bag alib gedir. O,
yazir:

Yadindami Rum elinda (Osmanli), Iranda (Qacarlar),
Bir diiskiinliik gormiisdiin har insanda.

Xobarsizdi onlar biitiin alamdan,

#9 Jlokborli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi v ictimai fikir tarixi (XIX-XX astlor). Ug cildda,
1 cild. Baky, “Elm va tohsil”, 2023, s. 182.
0 Bakixanov A.A. Secilmis asarlari. Baki, Avrasiya-Press, 2005,5.273

147



Yabangryd: onlara har elmii fon.
Foaxr edirdi har kas varla, nasabla,

Isi yoxdu tahsil ila, adabla.

Bir magsaddi dovlat yigmaq har kas,
O dovlati sarf etsin bog havasa.
Axtarib bir mansab tapsin oziina,
Zorla xalq: tabe etsin oziina.

Dom vuraraq onlar hasab-nasabdan,
Konardilar har bir hiinar adabdon.*!

Hesab edirik ki, Bakixanovun ictimai-siyasi gorsiilorini daha daqiq
sokilda ifada edan ssarlarinden biri Tsbriz shlins xitaban yazdig: seiridir. O,
homin seirinds aqiq sokilds yazird: ki, haqqdan, adalstdon uzaqlagib xalqu
zalil, avam giina salanlar axundlarla xanlardur:

Aya giiruhu-sitamgar, ahaliyi-Tabriz,
Vafa yerina cafa sizda bu na adatdir?!

No elma talib olan var, na manidan agah,
Goriim, ilahi, dagilsin, neca vilayatdir?!
No rahii rasmi-nasara, na siveyi-islam,

No biitparast siilluki bular, na millatdir?! ...
Axund ila xana har tana eylasan yaragir,
Bu miiftoxorlarin andisasi sararatdir.*?

Miitofokkira gors, aslinds ziilmkarhq, adalatsizlik, hagsizhiq hor
hansi hékmdarin sifati ola bilmaz. Dévlat baggisinin hokmii xalqin rayina,
loyagatina uygun olmalidir. Bakixanov yazir:

Olkasinda gqaddarliga, ziilma etsa sah adat,

Heg bir zaman xalq i¢inda hokm siirmaz adalat.
Sah bir etsa ziilmii, onun xadimlari yiiz edar,
Gedar elin igtidary, hormati da tez itar.

Bu hallart goran zaman séylomislar atalar:
Olkada sah zalim olsa, xadimlari can alar.

Viran edar 6z yurdunu ziilm eylayan hokmran,

4! Yeno orada, s.194
432 Kgoarli Firidun bay. Azarbaycan tiirklorinin adebiyyati. 1ki cildds, I cild. Baki, Avrasiya-
Press, 20085, 5.272-273

148



Hoaqiqati yox eylayar, puga qixar din-iman.
Sah kafor da olub agar adalatla gorsa is,
Rohmoat ila yad olunar, versa ela asayis.*33

Bakixanov agiq sokilda yazirdi ki, ancaq riyakar ruhanilorls ziilmkar
moamurlar birlagands zilm arge ¢mur, xalqun vaziyyeti daha da agirlagir.
Cunki xalq, mamurlardan daha ¢ox din xadimlarinin s6ztine inandig iiciin
onlar na oyun qursalar inanmir, bununla da yalniz kahinlorin deyil
moamurlarin da ziilmiins diigmiig olurlar. Bagqa s6zls, kahinlor dinds, dovlat
islorinds ixtiyar sahibi olduglar ti¢iin hokmdarlarn adalats, haqqa dovet
etmok do, eyni zamanda hékmdarlan adalstsizliys, ziilmkarhiga sovq etmoak
do onlarin alindadir. Masalen, Bakixanovun naql etdiyi bir hekayada
momurlar bir ne¢a riyakar ruhanilarls sévdelogsme apararaq xalqa zilm
verilmasina, adalatsizliyin bag alib getmasino sabab olduglari halda, ancaq
elo ruhaniler ds, momurlar da tapillmigdir ki, adalstin, haqqun torafdarn
olmuglar. 43

Mitofokkir “Hikmotin foziloti” monzumosinda gostorir ki,
diinyada insanlara, o ciimledon hokmdarlara vacib olan hiinar, yaxsiliq ve
haqigatdir. #* Bagqa bir manzum hekaystinda (“Haqq s6z”) iss Bakixanov
yazirdi ki, sahin bag1 eys-igrata qarigib, agor qafil yasasa xalqdan, dévlstden
o zaman dovlatin asasi yels verilar. Bu anlamda “adalstli sah”, “maariflonmis
monarx” ¢ obrazi tizorinds isloyon Bakixanova gors, asil sah odur ki, xalqa
adalatls yanagib raiyystdon ¢ox iglayir:

Diinya, din isina baxarsa yaqin,
Diizalor 6lkasi, rovnaq tapar din.
Adina deyilar adalatli sah,

Ona komok edor har isda Allah.*”

Gordiytiimiiz kimi, Bakixanov “odalstli sah” masalosinden bahs
edarksn diinya vo din iglorini bir-birinden aywrmigdir. Bu o demakdir ki,
Bakixanov dovlat siyasatindo diinya islori ils din islorinin ayr tutulmasinin
torafdar1 olmugdur. Stibhasiz, burada “diinya igi” dedikds, maddi alomin
sosial-siyasi, harbi ve s. problemlarinin halli nazards tutulur. O yazir:

Ey Qiidsi, bax, biz acab bigarayik,

Diinyadan va dindan da avarayik. **

*3Bakixanov A.A. Segilmis asarlori. Baki, Avrasiya-Press, 2005, 5.168-169

34 Yeno orada, s.168-178

435 Yeno orada, 5.222

#¢ 9hmadli Rafail. Azarbaycan dévlatgilik folsafasi. Baki, “Nurlan”, 2008, 5.106-107
+7 Bakixanov A.A. Secilmis asarlari. Baki, Avrasiya-Press, 2005, 5.223-224

3% Yeno orada, 5.233

149



On 6namlisi odur ki, Bakixanov diinya isi va din isinds magvaratin,
todbirli olmagin torafdar olmugdur. Onun sézlorine géra, magvarat zamani
da no olursa olsun, diizliikden ¢xus edilmali, hagigat no qodar acy, agrili da
olsa dils gatirilmalidir:

Diiz is yoxlanarsa, 13 qorxusu var,
Diisman da diiz isi eylomaz inkar.*®

Eyni zamanda, Bakixanova gora istor hokmdar olsun, istarsa do
sada bir insan diinya ve dini iglords agle asaslanmalidir. Har bir ise aglla,
stiurlu sakilds yanagmagq vacibdir. O, yazur:

Aqla istinadm manast goxdur,
Baxt iiz dondarsa da, zarari yoxdur.

Nakam yasasa da siiurlu insan,

Yaxsidir xosbaxt bir nadan olmagqdan.**

Buradan bels bir qenasts golirik ki, yeni dévrds dini elmlarls
yanagl, dinyevi elmlori dyranmoayin shomiyetini Bakixanov ¢ox yaxsi
anlamug, bu anlamda aqlin stinlitytindon, diinyevi elmlorin vacibliyindan
daim bahs etmigdir. O yazir:

Bir geca gordiim qoca 6yiit verir ogluna,
Deyir malii dovlata bel baglama amandur.
Get, bala, elmi Gyran, qulaq ver har hikmata,
Elmla bu diinyada har is aqla batandhr.
Forqdadir alamin lazzati, asayisi,

Hor dovlatli nadanin shvali ¢ox yamandir.**!

Onun ictimai-siyasi goriiglorinds Qarb-Avropa madeniyyati ilo
Islam-$arq moadoaniyyatini miiqayisesi do mithiim yer tutur. Belo ki, o,
cagdaslart arasinda ilk dofs Qarb-Avropa madsniyyati ila Islam-Sarq
madaniyyetini miiqayiss etmis, bitin catigmazliglarina baxmayaraq,
ustiinliyi yens do sonuncuya vermigdir. Fikrimizca, bu he¢ do Azsrbaycan
Tirk miitofokkirinin Islam-$orq moadaniyyetine kor-korans, ya da
fanatikcasine baglilig: ile alagali bir masals olmamigdir. Bakixanov nezari
tofokkiiriiniin vo apardigy ayani tacriibalorinin naticssi olaraq bels bir
qonaats galmigdir.

Onco qeyd edsk ki, ham Avropa miitafokkirlarinin asarlari ilo
yaxindan tanishg, hom do miisalman &lkalerinda (Qacarlar, Osmanl)

4% Yeno orada, 5.237
40 Yeno orada, s.241
4 Yeno orada, 5.402

150



soyahoatda olarken burada gordiiyii mévhumat ve coshalot onda Qorb
madaniyystine milayysn maraq yaratmigdir. 9n azi $arq va Qorb
madaniyystlerindan hansinin {istiin olmas: taraddiidleri bag qaldirmigdir.
Bu taraddidlera son qoymaq ti¢in Bakixanov Qarb madaniyyosti ils daha
yaxindan tanig olmaq gararina galmis, bu maqsadls do bir ne¢a il Rusiyada,
Polsada, Litvada vs bagqa Avropa 6lkalorinda sayahatds olmugdur: “Bir ¢ox
qariba iglar va saysiz taacciibli asarlar gordiim. Hoar bir 6lkads, har bir igdan
tacritbami artirdim. Get-gedo cohalotim azaldi. Yavas-yavas xoyalat vo
tasovviiratimin  puglugu aydinlagdi ve gordiim ki, diinyanin yiksok
mansabloari cox algaqdir va bizim aziz saydigimuz tadbirlar bir sarxosun agil

sinamasina banzar” 42

Onun bu sozlerindan bels natics ¢ixarmaq olar ki, Avropa
olkalorine soyahat edsrsk Qorb modoniyysti ilo yaxindan tanis olan
Bakixanov onlarla bagh timid etdiklorina dolgun cavab tapa bilmomisdir.
Hotta, Avropa olkslarina sayahat Qorb madsniyyatine miinasibatds onda
misbatdon ¢ox monfi ray yaratmugdir. Har halda “Xoyalin ugusu” ssarindo
o, yazirdi ki, Serqds gordiiyii kedari unutmagq ii¢iin Qoarba sayahat etsa da,
burada Qarb madaniyyati ilo bagh deyilonlarin hamisinin dogru olmadigin
anlamigd:

Mon firanga (Aropaya-F.9.) bir sayahat eylayim,

Elmii fandan kasbi-lozzat eylayim

Deya, diisdiim bos xayala man aman,
Doamir zarls ortiliibmiis na yaman *#

Bakixanov Avropada olarken gorir ki, oslinde Qorb
madaniyyatinin ici ilo zahiri eyni deyildir. Bu anlamda $orq va Qorb
madaniyyatlsrine banzemayen bagqa bir ideal comiyyati axtaran Bakixanov
sonda onu xayalinda tapur:

Nj etmoali ki, asuda olum man,
Islam ila Firang ¢akismasindan.
Soyla, varmi bu diinyada bir imkan
Ki, orada iirak olsun kamiran?
Burada xayal ayrica bir suratda
Moni haldan-hala salds siiratla.

Maragldir ki, Bakixanov xsyalinda “Islam vs Firang”dan iistiin
olan ideal comiyyati tapsa da, sonda molum olur ki, homin “ideal

2 Bakixanov A.A. Giiliistani-irom. Baki, M6minin, 2001, soh. 254
3 Bakixanov A.A. Secilmis asarlari. Baki, Avrasiya-Press, 2005, 5.193-194
#4Yenoa orada, s.196

151



camiyyat”do mahiyyat etibarils Sarqs yaxindir, Qarbs yox.. Belalikls, xayal
va tasavviir etdiyi (on az1 kitablardan) Avropa ilo gercok Avropa arasinda
xeyli forglorin oldugunu goran Bakixanov Axundzadadsn, Mirze Kazim
bayden forqli olaraq qurtulus yolunu Qarb modeniyystinda, xristanliqda
deyil, yens da Islam dininin 6ziinds - miisalmanliqda, $arq madaniyyatinda
gormusgdir:

Bu ki sansan, bu da sanin hayatin,

Bunlar sanin 6z halin, 6z biisatin.

Bir bax, har sey burda hazir, san uzagq,

Sanin konliin 6z nafsina uyaraq,

Saadati verib burda (Islam Sarqinda-F.9.) alindan,

Axtarirsan, uzaqlarda (Qarbda-F.9.) son.*

Bakixanovun “Firsng maclisi” manzumasindan doa gériiriik ki, o,
Avropa axlaqini, Avropa madaniyystini gatiyyen qabul etmomigdir. Ciinki
yeni dévrde Avropada meydana ¢ixan oxlaqi doyorlords, insan azadhiginda,
qadin azadliginda, esq mosalasinds, insanlarin hayat tarzinds, bir szl yeni
Qorb moadaniyyatinds sinilik tobiilikdon ¢oxdur. Xiisusils, qadinlarin
miiqaddes egq-sevgi hissini cilizlagdirmasini Bakixanov kaskin tenqid
etmisdir:

Huri kimi bazanmis bu gordiiyiim gozallor,

Yolkasondir quldurdu, biri birindan betor...

Onlar esqi banzadir manasiz bir havasa,

Qarga ila biilbiilii salirlar bir gafasa.*¢

Beloliklo, Azarbaycan Tiirk miitofokkiri hesab edirdi ki, Sarq
madaniyyati yenidan dirgalarss, Islam qayda ganunlari dogru sakilds yerina
yetirilorsa, miisalmanlar yalniz dini deyil diinyovi elmlari do axz edorlorse
Islam diinyast avvalki azamatini yenidan barpa eda bilar. Digar tarafdan,
Qorb moadaniyyati Islam 6lkalorina totbiq edilo bilmaz, ¢iinki onun asil
mahiyyati Islam-$arq madaniyyati ils {ist-iists diigmiir. Bu o demok deyil ki,
Bakixanov Qorb  moadoaniyyetinin - miisbat  cohatlorini  tamamils
gormomigdir. $iibhasiz, 0, masslays daha genis prizmadan vo milli-dini
oziinamoxsusluqdan yanagdigi Gigin Qorb modoniyystini misslman
xalqlar1 tigiin ugurlu yol hesab etmamigdir.

Umumilikds, Avropa sayahati iss Bakixanovda Islama, Vatenina vo
Millotine baghhg: daha da artirmigdir. O, bir daha anlamugdir ki, har bir
millstin xogbaxtliyi ilk névbads, onun 6z madaniyyati, adst-ananslori, tarixi,

45 Yena orada, 5.200
46 Yena orada, s.217

152



bir sozlo milli-dini dayarlorilo baghdir. Bu moenada, millot xaricindo hor
hans1 madaniyyat na gadar parlaq vo méhtasom goriinsa da, 0 yens da toftis
olunmalidir; yani istanilan yad madaniyystin zahirine aldamlmamalidir.
Ctinki har hansi millatin taraqqisi ve tanazziilii ayri-ayri zaman kasiklorinda
onun daxili potensialimin, miihitinin, madasniyystinin, dini doyarlsrinin,
mitafokkirlorinin diinyagérisii ile 6l¢iiliir. Bizcs, Bakixanov bu sayahatdon
alds etdiyi an mithiim natica o olmugdur ki, aslinds Islam diinyasi, o
cimlodon miisalman-tiirk xalglar1 tarixi kegmigins, moadaniyyatina,
miitefokkirlerinin saviyyasins, diinyevi elmlors miinasibats, milli-dini
dayarlars hérmatina gora nainki Avropa millatlarindan geri, hatta tistindiir.
Sadaca olarag, son astlarda Islam diinyasinda bu masalalards durgunluq
oldugu halda, Avropa 6lkslerinda isa aksine tanazziildan taraqqiys dogru
¢ox ciddi addimlar atidmugdir. Bununla da, son asrlers qadar teraqqiys nail
olmagq ii¢iin $arqp, Islam diinyasina iiz tutan Avropa va onun miitafakkirlori
artiq 6zlori bir 6rnaya ¢evrilmays baglamiglar.

Bakixanov da, Qoarb 6lkslerinds sayahatds olarken Avropanin
taraqqisina sabab olan, ancaq $arq-Islam-Tiirk madaniyyati ile saslosmayan
haddan artiq liberal dayarlari (fordin maraginin dévlatin marag: ils barabor,
hotta {istiin tutulmasi, qadimnlara verilon ifrat sarbastlitk vo s.) gabul
etmoamokls yanagi, bazi miisbat cahatlori, xiisusile uzun miiddat Avropada
dinin fonunda kolgods qalan milliyyat hisslorinin burada necs inkigaf
etdiyini gormaye bilmazdi. Bu, xiisusils ¢ar Rusiyasimin miistamlskasi olan
dlkalorda (Polsa, Litva, Ukrayna, Giirciistan vo b.) éziinii daha ¢ox biiruza
verirdi. Bu manada, Bakixanov ns qadar tongidi yanagsa da, milli ve dini
hisslorin  forqlendirilmesi masslesinds  Qarb madeniyyastindon  do
tosirlonmisdir. Ciinki polyaklar, ukraynalilar, belaruslar, litiglor, latislar,
giirciilor vo basqa xristian millstlor ruslar qadar xristian, hatta bozileri
(ukraynalilar, polyaklar, belaruslar vo b.) eyni ortaq etnik koke yaxin
olmalarina baxmayaraq, milliyyat hisslerini irsli siirersk milli azadhq
ugrunda mibarizs aparirdilar. Stibhasiz, bu miibarizs ¢oxaspektli xarakter
dagtyirdy; buraya milli azadliq harskatindan tutmug milli adabiyyatin veo
milli tarixin yazilmasina qadar har sey aid idi.

Bu baximdan A.A.Bakixanovun ictimai-siyasi goriiglorinds on
mithiim yerlordan birini ds ¢ar Rusiyasinin asarat altinda assimilyasiyaya
maruz qalan millatine yardim etmok tigiin milli “Tarix”i yazmas: tutur.
Onvor Shmoadov yazir ki, maarif¢ilik dénemindski milli hemraylik ve
iqtisadi canlanma soraitinds, Azorbaycan alimlori ilk novbads, dogma
diyarlarinin tarixi kegmisinin ¢yrenilmasine menavi telabat hiss edirdiler.
Bu manada, “milli tarixin yazilmasinin shamiyyatini ilk anlayanlardan biri
da, Abbasqulu aga Bakixanov (1794-1846) olmugdur”. *’

7 Axmep0B, .M. dnrocodus Asepbaiipxanckoro npocsemenus. Baxy: Asepremp, 1983,
s.41

153



A.A Bakixanov gostorirdi ki, yalmz “Tarix” vasitasils har bir xalq
adat-ananalorini, milli xiisusiyystlorini, dovlat¢iliyini 6yronir ve kecmisi
hagqinda melumat alds edir: “Tarix yazmaqda lazim galon qaydalara riayst
etdim: matloblori miixtosar va sado ibaralorls yazdim, tadricon digqot etdim
va hadissler arasindaki rabitoni gozlodim, millst tosssiibiindon va vaten
torafdarligindan ¢akindim”. #*® Onun sonuncu ifadalsri bize demays asas
verir ki, o, millot taassiibkesliyinin vo vatanparvarliyin ns oldugunu ¢ox
yaxst anlayirmig. Sadacs, o, fikirlarini bu ciir ifads etmokls, haqigi niyystini
¢ar momurlarindan miimkiin oldugu qodar gizlotmoak istomisdir. Ancaq
carizm onun asil niyystini bir qodar gec ds olsa baga diigmiis, onun “Tarix”
kitabin1 dovlat saviyyesinda nagr etmoys qadaga qoymusdur. Carizmin
A.ABakixanovdan ehtiyatlanmas: isa asassiz deyildir. Belo ki, A.A.Baki-
xanov 6zi da sonralar “Tarix” kitabi haqqinda, avvallor yazdig fikri ils tst-
st diismayan ifadsler iglotmisdir. “T'arix”in gslome alinmasinin tistiinden
bir ne¢s il kegdikdan sonra, o, bir seirinds yazir ki, ana 6z usagina necs
moahabbat gostorirss, o da bu asorini hamin sevgi ils yazmigdir: “Bu ananin
hiss etdiyi lazzot golmoz hesaba, Benzor ancaq o lazzaot bu toravetli
kitaba”**® “Tarix” kitabinin mahiyystini agdig1 bir seirindas ds o, bu asarini
Azoarbaycan tiirklori tictin yazdigim agiqca etiraf etmigdir.

Hor halda A.A.Bakixanovun “Tarix”in svvelline yazdigr “millat
toassiibiindan ve votanparvarlikden ¢okindim” fikri, “yazilmali oldu, lakin,
bu sserim (“Giiliistani-Iram” nazards tutulur — F.9.) xalq ticiin™* fikri ils
heg¢ do uzlagmur. Demoli, A.A.Bakixanovun avvalki fikiri sirf taktiki bir gedis
idi. Ona gora do A.A.Bakixanov millatinin “Tarix”ini yazarken tmid
etmigdir ki, car Rusiyasi onun asil niyystini anlamayacaq, tarixi olaylari
obyektiv gakilds galomas aldigi tiiin ona tazyiq etmayacak vo hatta kitabinin
nagrino yardim edacokdir. Bu maqsadlo A.A.Bakixanov avvalca farsca
yazdig “Giiliistani-Iram” kitabini, sonra rus dilina tarciima edarak (8zii do
“Qafqazin Sarq hissesinin tarixi” adi ilo) harbi nazir A.1.Cernisovun vasits-
silo ¢ar I Nikolaya gondarmisdir. Akademiklor M.Brosse vo B.Dornunun
kitab haqqindaki miisbot raylarins baxmayaraq, car “A.A.Bakixanovun asori
Avropa alimlsrinin tongidine davam gotirs bilmaz” deys, kitabin dévlet
hesabina nagr edilmasina icazo vermamigdir.**! Bu bir bahans idi. Car v
onun momurlarim ondigeys salan Bakixanovun “Tarix”inin Avropa
alimlerinin tengidina davam gotirib, ya da getirmayacayi deyil, millat
toassiibkesliyi vo vatanparverlik ruhunda yazilmasi idi. Bununla da, ¢arizm
Qafqaz, o ctimladen Quzey Azorbaycan tiirklori arasinda milli oyanigin bag

48 Bakixanov A.A. Giiliistani-irom. Baki, Azarnagr, 1951, sah. 11

49 Bakixanov A.A. Segilmis asarlari. Baky, Avrasiya-Press, 2008, s.442

40 Yeno orada, s.442

41 Kogoarli Firidun bay. Azarbaycan tiirklorinin adabiyyati. 1ki cildds, I cild. Baki, Avrasiya-
Press, 2005, s.534

154



vermoasinin qargisini almagq niyyatinds olmugdur. Bu iss, bir daha Bakixa-
novun malum asarinin Tirk dinyas: ve o ctimloden Azarbaycan tirklori
{igin shamiyyetinin boyiiklitytindan xabar verir.

Dogrudan da, Azerbaycamin quzey hissasinin ¢ar Rusiyas:
torafindon iggali prosesinin canh sahidi olan Bakixanovin Avropa
soyahatindon déndiikdon sonra Islam tarixi, yaxud hansisa bir xanlign,
stilalonin deyil, mahz milli tarixi yazmaZa qorara gelmoasi tesadiifi ola
bilmazdi. Aksina, Bakixanov bu tarixi yazmaqla monsub oldugu tirk
(Azarbaycan) millatina agilamagq istoyirdi ki, onun azemotli bir ke¢misi
vardir. Bu menada, Bakixanovun tarixi ilk baxigda “Dagistan vo Sirvan
olkelori’nin srazisi ilo mohdudlagdirilsa da, sslinds burada gadim tiirklorin
yaranigl, onun ayri-ayr qollary, xiisusilo Azerbaycan arazisinds ve yaxud da
Azoarbaycan da daxil olmagla, boyiik dévlatlor yaratmugs Tiirk stillalorinden
(Qoarbi Tiirk xaqanhgy, Xazer xaqanlig, Sslcuglar, Atabaylar, Calayirlor,
Sirvangahlar, Teymurilor, Qaraqoyunlular, Agqoyunlular, Soafovilor,
Azarbaycan Tiirk xanliglar1 va b.) bahs olunmugdur. Bas, A.A.Bakixanovun
“Tarix” ssarindo hansi milli xiisusiyyatlor 6z aksini tapmugdi ki, ¢ar vo onun
akademiklori onun nogrine angal toratmiglor? Burada bir ne¢o 6nomli
moqamlar var ki, agagida onlar tohlil etmays calismisig.

Bakixanovun aserinds diqqat yetirdiyi birinci masals “Sirvan ve
Dagistan  xalglari’nin  (eslinde  Azerbaycan Tiirk xalquun) gadim
sakinlarinin mangayi ve onlarin adlarinin menasidir. O yazir ki, erkan orta
astlords Sirvan vo Daistan birlikds Albaniya adlanmugdir vo alan tayfasi bu
6lkenin qadim sakinlaridir ve onlarin 6z padsahlar: olub. Bakixanov Ogvan
sozuni da Albanla slaglondirr. Onun fikrincs, alan va alban sézlori iss bir-
birine banzayir vo biri o birinden alinmigdir.*?* Ona gors, massagetlordon
olan alan tayfasi, canub tarix¢ilorinin buranin qadim sakinlari hesab etdiyi
skif (iskit) tayfasin1 Albaniyada smsdiraraq burada maskunlagiblar. Skiflor
isa hale miladdan yeddi asr 6nce kimmerilori qovaraq Qafqazda olublar.
Beloliklo, skif tayfasindan olan massagetlor vo alanlar daha da yaxinlagiblar.
Eyni zamanda, alanlarin bir ¢ox adat va ananalori Hun tayfasi ilo oxsardir.*s3

A A Bakixanova gors, alan dagl demoakdir vo Albaniyanin yerli
xalqlarindan olan massagetlorden bir tayfanin qadim zamanlarda Altay
daglarinda yasadiglan tigiin bels adlandiriblar v alan tayfasi Qafqazin
quzey torafinde yerlogdiyine gérs, onlarin canuba har iki tarafden hiicum
etmok ti¢iin yollar1 var idi. Bakixanov yazir: “Alan adi maghur oldugu ticiin
bir ¢ox ermoani kitablarinda Qafqazin Sorq toraflorinds yasayan daglilarin
hamisina bu ad verilir. Hatta Sirvan yaxinhigindaki Mugan sahrasinin quzey
gismi da, gadim kitablarda Alan sahrasi ad1 ile maghurdur. Tarix¢ilsrin yaz-

452 Bakixanov A.A. Giiliistani-irom. Baki, M6minin, 2001, s. 14
453 Yeno orada, s. 15

15§



digina gora, Albanus ve Qasst gaylar arasinda olan Alban sohari, yerin
voziyyeti vo miinasibstine gors, gorsk Dorband gohari olsun”** O,
albanlarin tiirk olmasini iso belo ssaslandirir: “Quba 6lkesinde Alpan adli
bir kend vardir, alban séziindan dayismis ola bilir. Bir dagin tapssinds ¢ox
gadim bir qala méveuddur, onu 9gkebus adlandinirlar. Firdovsinin “Sah-
nama”dski geydins gors, Askebus tiirklorden bir pahlivan olub, xaqanin
déytsiinds Ristam torafinden 6ldiriilmisdir”*S Bu o demokdir ki,
A A Bakixanov hale XIX asrds albanlarin tirk olduglar: ideyasin irali siir-
mugdii.

A.ABakixanov bu aserinds “tiirk” vo ona yaxin mofhumlarin
yaranmasina vo inkisafina xiisusi aydinhq gatirmisdir. O, orta asr tarixgilari
H.Mustovfi Qazvini (XIII-XIV asrlor), Murond vs Xandomira (XV asr)
istinad edorak yazir ki, Nuh peygombarin oglu Yafos tiirklorin ilk hokmda-
ridir ve onun béyiik oglu Tiirk olmugsdur: “Biitiin Yafas naslinin qebilelori
bunun adi ile — Tirk adlanirlar. Atasinin vefatindan sonra 6zii iiciin
Tiurkiistanda isti vo soyuq bulagh bir ¢ox otlaglar segmigdir” #5¢
A.A Bakixanov Karamzin va bagqa tarixgilors istinaden yazir ki, giiclii bir
tayfa olan tiirklor Cin va “Iran” 6lkalorina tez-tez basqun edarmislor va 580-
ci ilds Qara donizin quzey-dogu sahillorini Krim 6lkasine qador istila
etmislor. Bu dévrdas onun yanna eli sifotinds galon rumluya (avropaliya)
Tiirk xaqant demigdir: “Siz o rumlular deyilsiniz ki, on dilds damgib
hamisin1 da eyni doracods aldadirsimiz? Biz tirkik, yalan ve aldatmaq
bilmarik”*” Fikrimizca, béyiik bilgamiz Tiirk xaqaninn adindan bels bir
iqtibas: vermokls tiirklorin malik olduglari béytik madaniyysti va uygarhg:
ifads etmigdir.

A.ABakixanov yazir ki, 581-ci ildo Turk o6lkesi sarq ve qorb
olkolorina béliinmiis, sonralar qiivvetlonib, ke¢mis ozomatini barpa
etmisdir. A.A.Bakixanov hesab edir ki, Yafosin ogullarindan olan xazarlor do
tirk tayfasindan olub, Xozar vo Qara doniz arasinda masksunlagiblarmug.*s#
O yazir ki, indiki Xozorin sahillorinds Xezorgan adlanan yer var ki, bu da
N.Goancavinin “Iskendsrnams”sindeki Xozrankuh adlanan yer ola bilor.4%
A A Bakixanov bu fikrinds ds tamamils haqh idi. Ctinki N.Goancavi, ** hom
da Xaqani*" Xoazorlorin 6lkesini Xozran kimi qeyd ediblor. A.A.Bakixanov
Kaspi vo Qafqaz anlayiglarinin da bir-birins yaxin anlayislar oldugunu,

4% Yeno orada, s. 16

455 Yeno orada, s. 16

456 Yeno orada, s. 27

47 Yeno orada, s. 28

458 Yeno orada, s. 29

49 Yeno orada, s. 17

40 Yena orada, s. 44, 324

461 Xaqani Sirvani. Secilmis asarlori. “Lider nagriyyat:”, Baki, 2004, sah. 139

156



qodim dovrlords burada Qaspi adl tayfanin yasadigim vo yunanlar,
romalilar arasinda bu donizin Qaspi adlandirildigini qeyd edarak yazir:
“Qafqaz s6zii da, hamin qaspi adli tayfanin adindan vo Quranda qeyd edilon
Qaf dagindan alinmigdir”.** Bir s6zls, Bakixanov Turanin tiirklorin gadim
votoni olduguna inanmig*® eyni zamanda Qafqazi, o ciimolodeon
Azarbaycani da Turamn bir hissasi hesab etmisdir.

A.A.Bakixanovun “Giiliistani-Iirom” sserinds ikinci énomli
mosala Sirvan vo Dagistan xalglarimin dili ils baghdir. O yazir ki, buranin
xalqlarinin  oksoriyyati tirk dilinds, yaxud da tirk dilinin mixtolif
lshcalorinds danigir: “Magarti, Marags, Xogni va Ciraq adli dord kandds,
Doarband saharinds ve onun har iki tarafinds olan Ulus vs Tarokoms maha-
lindaks kendlorin hamusinda, Tip, Miiskiir ve Sabran mahallarinda ve Quba
sohorinin 6ztinds, Solyan ils Sirvamin diger mahallarinda, Bakinin alti
tarakama kandinds va biitiin Saki 6lkasinds shalinin dili tiirkcadir. Bunlarin
aksariyyati tiirk, mogol ve tatar naslinden olub, bazileri do, Osmanl - Iran
mitharibaleri zamaninda, Safovilor dévriinds ve bundan sonra galmislor.
Bunlarin lshcalori Ermanistan (Srmaniyys — F.9.) va Azarbaycanin biitiin
vilayatlarinda va Iranin bir coxyerlarinds islonan tiirk dilina mansubdur. Bu
lohcs Osmanly, Cagatay, Qumuq va Nogay lohcalori arasinda orta [ahcadir,
lakin har bir dil igiin lazim olan yaz1 qaydalari va ganunlari (sarf-nshv) bu
dil tigiin hals teyin edilmomigdir”.** O, yazirdi ki, $irvan vo Dagistanda ya-
sayan bagqa xalglar tiirk dilinde damiganlart mogol adlandirirdilar.#6%

Maraqglidir ki, Bakixanov ilk ssari olan “Riyaz 21-Qiids™ii do dogma
Tiirk dilinds yazdigim qeyd etmisdir: ““Riyaz ol-Qiids”, tirk dilinds, 14
fasildan ibaratdir”.** Eyni zamanda o, hamin tarixi asarinda arab, fars, tiirk
vo tatar dillorinds yazilmug kigik seirlorinin do oldugunu qeyd edir.*¢’
Goriintir, A.A.Bakixanovun dévrinds hoalolik “tatar” anlayigt genis
yayllmadigs ti¢lin, miitafakkir tiirk dilini avvalco miistaqil, daha sonra ayri-
ayrhqda tiirk vo tatar dilleri saklinds iglstmigdir. Bu zaman A.A. Bakixanovin
tirk ve tatar dillari dedikds, onlart necs forglondirmasi aydin olmasa da,
bels natica ¢ixarmaq olar ki, Tirk dili Osmanh tiirkcasins, Tatar dili iss
Azorbaycan tiirkcasine gamil edilmigdir. Hor halda A.A.Bakixanov gar
Rusiyasinin rosmi teblifatina baxmayaraq, Azarbaycan tiirklarinin dilinin
tirk dili olmasini ifada etmigdir. Sadacs, 0, Azarbaycan Tiirk dilini ¢arizmin
siyasatine uygun sokilds bozen “tatar dili”, Azarbaycan tirklorinin milli
mongayini iss tiirk avezine “tatar” kimi qeyd etmok macburiyyetinda

462 Bakixanov A.A. Giiliistani-irom. Baki, Méminin, 2001, s. 17
463 Yeno orada, s. 33

44Yenoa orada, s. 24

#55 Yeno orada, s. 24

6 Baxixanos A.K. T'roancrann-Hpam. Baky, 1926, ssh. 206-207
47 Yena orada, s. 206-207

157



qalmigdir. Bunu, ¢arizmin apardigi monfur siyasatin tesiri altinda
A.ABakixanovun Azarbaycan Tiurk dilinin indiyadsk qrammatikasinin
tayin olunmamas: miilahizasi,**® eyni zamanda, “Tatar nogmosi” adli seiri
da gostorir. *¥°

Umumiyyatls, A.A.Bakixanovun yuxarida qeyd olunan oksar
qiymotli fikirlori da biza demays asas verir ki, Azarbaycan qadimdon tiirklor
yasayan bir bolgs olmusdur. Eyni zamanda, Bakixanov artiq heg bir tarixci
torofindon  tirk olduqglar1 siibho dogurmayan Xoazor, Azoarbaycan
Atabayolor, Azorbaycan Qaraqoyunlular vs Azarbaycan Agqoyunlular
dovlatlorinin - qurucularinin  tiirksoylu  olduglarimi  qeyd  etmisdir.*”
A.A Bakixanovun “Tarix”inin milli ruhda yazilmasinin vs bir név vetanpor-
vorliyinin, “millat¢i’liyinin naticasi idi ki, onun bu ssori Sovetlor Birliyi
dévriinda da birmanali qargilanmanugdir. Bels ki, 1926-c1 ilds Bakida rus
dilinds nagr olunan bu kitab, yalniz ciddi redaktalordon sonra 1951-ci ilda
Azarbaycan tiirkcasinda nagr olunmus, rus dilindski nagrindan forgli olaraq
A.A.Bakixanovun kitaba yazdig1 “On s6z” bdyiik dlciida ixtisar edilmisdir.
Masalen, 1926-c1 il nagrinds “Riyaz 2-Qiids™i tiirkca yazdiginy, tiirk vo tatar
dillsrinds kigik seirlorinin oldugunu qeyd etdiyi halda,*”* 1951-ciil nagrinda
“tiirk” ifadesi “azarbaycanca” ifadasi ilo avaz edilmigdir.*”* 1951-ci il nagrina
“Giris” yazanlar bunu, belo asaslandirmaga ¢aligirlar: “Osoarin bu ¢apinda
(“Giiliistani-Iram”in 1926-c1 ilda, Bakida rus dilinds nagri nazarda tutulur
— F.9.) bazi doyisikliklar va bir ¢ox négsanlar vardur. Xiisusilo cografi vo
soxsi adlanin dizgiin qeyd edilmomasini gostormoak lazimdir... 9sordan
tarixi shamiyysti olmayan ve motni agirlagdiran bazi hissalor ¢ixarilaraq

noqtalarle avez edilmigdir” 473

Aydindir ki, SSRI ideologlart matnden hanst hissaleri ¢ixardib,
yaxud da dizaligler ediblor. Xiisusilo nazora alsaq ki, 1950-ci illards artiq
“tiirk millati”, “tiirk dili”, “tiirk madoniyyeti” anlayiglarinin igladilmasi qada-
gan edilmigdi, ona goro do Bakixanovun kitabindan hansi hisselorin
¢ixarildigy, yaxud da hansi hissalorin doyisdirildiyi aydin olur. Bunu, Bakixa-
novun milli “Tarix”ins qeyri-obyektiv izahlar vermoays calismug sovet
ideologlarinin agagidak: fikirlori ds bir daha agiq gokilds ortaya qoyur:
“Osarin miiqqadoms hissasinde muallif Sirvan ve Daistan xalglarinin
mongayi haqqinda moslumat verir. O, islam dininin, istifads etdiyi sorq
moxazlarinin, eyni zamanda 6ziintin idealist goriiglari asasinda Gmumiy-
yotls xalglarin, xtisusile Sirvan ve Dagistanda yasayan xalq ve tayfalarin

468 Bakixanov A.A. Giiliistani-Irom. Baki, Méminin, 2001, sah. 24

49 Bakixanov A.A. Secilmis asarlori. Baki, Avrasiya-Press, 2005, 5.438
470 Bakixanov A.A. Giiliistani-irom. Baki, Mominin, 2001, sah. 94

47! Bakuxanos A.K. T'toancranu-Hpawm. B., 1926, soh. 206-207

472 Bakixanov A.A. Giiliistani-irom. Baki, Azarnasr, 1951,s0h. 223

473 Yena orada, soh. 8-9

158



mangayini tahrif edilmig bir torzda izah etmaye ¢alismigdir” #7* Bu, bir daha
car Rusiyas: qadar Sovet Rusiyasinin da, eyni ideoloji sakilde Bakixanovun
asorino qorazli miinasibat baslodiyini ortaya qoyur. Ciinki Bakixanov
“Tarix”i yazarkon he¢ bir tohrifs yol vermoamis, sadaco slinds olan
qaynaglan tiza gixarmugdir. Slbatts, bu bilgilor ns ¢ar Rusiyasina, na da
Sovet Rusiyasina sorfoli deyildi. Onlar iictin Bakixanovun bu bilgilori
millat¢i, votanparver yonlii idi vo ona gora do ¢ar Rusiyas: “Tarix”i nagr
etmokdon imtina etmis, Sovet Rusiyasi ise saxtakarliq tisullarmna ol atmigdi.

Biitiin bunlar bir daha gostorir ki, A.A.Bakixanovun “Tarix”i milli
“Tarix”dir vo burada 6z aksni tapan bilgilor Azarbaycan tirklarinin milli
oziintidarkine hesablanmigdir. Bu kitabla darindan tamg olan har bir kas
anlaya bilar ki, bu asar “Giiliistani-Iram” adlanib, 6zii ds ilk baxisda $irvan
va Dagistan xalglarinin tarixindon bahs edacak tasiri bagiglasa da, aslinda bu
“Tarix” Qafqaz tiirklarinin, o ciimladon Azorbaycan tirklorinin tarixidir.
Eyni zamanda, hiss olunur ki, burada yalniz quru bir “Tarix” yazilmamus,
hom ds Azarbaycan tirklorinin milli manavi dayarlerinin tarixi vo madani
irsi — tirklorin soykokd, dili, modeniyysti, dévlsteiliyi, cografiyasi,
etnoqrafiyasi 6z oksini tapmugdir. Demosli, Bakixanov bu asarinds tarixgiliyi
ila barabar millstini, vetonini sevon ve onu tebli§ edan bir ideoloq kimi ¢ixig
etmisdir.

A.ABakixanovu dziinden svvalki yerli tarixgilordon forglondiran
baglica cohatlori do mohz bunda axtarmaq lazimdir. Bu monada,
A.ABakixanov “Giiliistani-Irom” tarixi asari ilo Qafqaz ve Azerbaycan
tirklorinin hayatinda yeni bir sahifs agmigdir. Biz heg da o fikirds deyilik ki,
Azarbaycanin Tiirk tarixini ilk dafo A.A.Bakixanov yazib. Har halda elm
alomina molumdur ki, XIII asrde yasamus Obiilhica Ol-Ravvadinin
Azoarbaycan Tirk tarixine dair “Tarixi Azarbaycan” adli ssori olmusdur,
lakin bu asar halslik tapilmamigdir. Bu menada akademik Ziya Binyadov
hagl olaraq yazir ki, A.A.Bakixanov Azsrbaycan elmi tarixstinashginin
banisi, onun “Giiliistani-iram” asari isa akademik planl ilk monoqrafik
tadqiqatdir.#’® A.A.Bakixanov Azarbaycan elmi tarixgiinashi@inin banisi
olmagla yanags, hom milli ideyalili ils segilon milli tarixi, hamginin yeni
dévrde milli ideyanin ilk yaradicilarindan biri olmugdur. Bizim bu fikrimizi,
XX asr Azarbaycanin gorkamli ziyalilarindan biri, tiirk¢iiliik ideologiyasinin
dagiyicist Y.V.Comonzominlinin A.A.Bakixanovun tarix asarine verdiyi
giymat da tesdiq edir: ““Giiliistani-Iram” indiys qadsr movzumuza dair
(s6hbat “Azarbaycan tarixi” haqqinda yazilmis asarlorden gedir — F.9.)
goloms alinan asarlerin an quvvetlisidir. Qudsi tarixi yalmz siyasi hadisa
kimi deyil, daha genis olaraq tesavviir edir. Cografiya, etnoqrafiya vo
adabiyyatimizi belo unutmur. Bizo gors etnoqrafi malumati son derace

474 Yeno orada, s. 7
75 Bakixanov A.A.Giiliistani-Iram.(“On s6z”tin miiallifi Z.Biinyadov)Baki, 1991, 5.3

159



maraqhdir...”*¢ XX asrin bagqa bir gérkamli miitefokkiri H.Hiiseynov da
Bakixanovun “Tarix” osorine dolgun ve oybektiv qiymat vermisdi.
H.Hiiseynova gors, bu asar Azarbaycan xalqunin tarxins hasr olunmug ilk
boyiik tadqiqat asaridir: “Azarbaycanda ictimai fikrin, elmin, madaniyyatin
vo xiisusilo tarix elminin inkisafinda A.Bakixanovun “Giiliistani-Iram”
asarinin miistasna shamiyysti olmusdur. Bu ssarde A. Bakixanov Azarbay-
can xalquun tarixini boyiik havasle sorh etmisdir. “Giiliistani-Irom”ds
vatenparvarlik hissi olduqca ¢oxdur. A.Bakixanov 6z vatonini, 6z xalquu
sevir vo onunla foxr edirdi. Onun “... bu 6lkedan olmagimla foxr edirom”
» 477

demosi heg da tasadiifi deyildi”.

Fikrimizca, Bakixanov milli ¢alarlari gizlstmok namina bu asarins
bels bir ramzi ad, yani “Giiliistani-Iram” adin1 vermisdir. Oslinda bu kitab
yazmaqda onun asas niyyati Azarbaycan tirklorinin bu arazinin aborigen
millsti vo vaxtils burada yaranmug dovlatlerin ds tiirk dévlatleri oldugunu
gostarmok olmusdur. Goriiniir, A.A.Bakixanov artiq 6z dovriinda tiirklars
bazi qonsu xalglarin, o cimlodon ermanilorin manfur niyystini do duymusg
vo buna uygun olaraq da Sirvan va Dagistan xalglarimin tarixi ad1 altinda,
Qafqaz ve Azarbaycan tirklorinin, biitévliikds iss, bu boélgeys aid olan
biitiin tiirk etnoslarinin tarixini, etnoqrafiyasini, dovlastgilik ananalorini vo
moadani irsini galoms almugdir. Bu baximdan Bakixanovun Qafqaz, o cim-
lodan Azarbaycan tirklorinin tarixine hosr edilmis bu asari, indiys qoador
yazilmig bir ¢ox tarixi asorlerden daha obyektiv, daha sanballi vo daha
qiymotlidir. Hor halda, Bakixanov bugiinkii bezi “tarixgilorimizin”,
“alimlorimizin” dolagiq, qarmaqarisiq tarixindon daha aydin va obyektiv bir
tarix yazmugdir; baxmayaraq ki, o, ¢ar Rusiyasinin asarati altinda olan bir
6lkada yasamis vo ondan sonraki dovrlords askarlanan bir cox monbalar vo
abidalar onun slinds olmamigdir. Cox taassif ki, A.A.Bakixanovda olan
milli-dini vo yenilik¢i ruhu indi adim ziyaly, alim, tarixgi, filosof, filolog,
politoloq va s. adlanan bir ¢ox tadqiqatgilarda gérs bilmirik.

Umumiyyatls, fikrimizca yeni dévrde A.A.Bakixanov Azarbaycan
milli ideyasinin ilk nimayendassidir. Cagdas anlamda ilk millilik, milli
oziintiderk, milli 6ziinemaxsusluq kimi keyfiyystlor A.A.Bakixanovda
ozunu biiruze vermigdir. Ogor kimlorss iddia edirso ki, milli ideyanin
baglangici, ilkin moarhalesi M.F.Axundzads ils baglaywr, bu ¢ox
mibahisalidir. Apardigimiz todqiqatlar asasinda bels bir naticays golmisik
ki, M.F.Axundzadaden 6nca ve ondan farqli olaraq yalniz giyabi deyil, syani
sokilds Qorb diinyasi ils yaxindan tamig olan A.A.Bakixanov 6z dévriiniin,
XIX yuzilliyin ilk milli ideoloqu vo milli maarif¢isidir. $iibhasiz, burada
“milli ideoloq” vo “milli maarif¢i” nisbi xarakter dagiyir. Ciinki bu anlayiglar

476 Comoanzaminli Y.V.9sarlori. 3 cildda. I1I cild. Baky, “Avrasiya Press”, 20085, s.317

477 Hiseynov Heydor. Azarbaycanda XIX asr ictimai ve folsofi fikir tarixindon. Baky, “Sorg-
Qarb”, 2007, 5.72

160



ilk névbado yeni dovriin, kapitalist minasibatlorinin mévcudlugu
soraitinde meydana ¢ixmigdur. Biz ds, bu menada A.A.Bakixanovu ilk milli
ideoloq vo milli maarifci hesab edirik.*”8

Umumiyyatls, maarifcilik ns Bakixanovdan, na ds Axundzadadan
baglayir. Maarifcilik hor bir kesden oxlaqly, savadli, humanist, adalotli,
vicdanli, mixtalif fikirlors d6ziimli olmag, dogrunu séylomeyi, yalan
danigmamag), dini xurafatdan vo mévhumatdan uzaq olmag, comiyyatin
daim dayigen toloblorins uygunlagmag: vo bu kimi bagqa keyfiyyatlori talab
edir. Bu yolu tutan har bir ziyali — Nizami, Xaqani, Tusi, Nasimi, Fizuli,
Vaqif, Bakixanov, Axundzads ve bagqalar1 maarifcidirler. Fikrimizcs, bu
mosaloys ilk dofs, daha obyektiv mévqedsn yanasan ve maarifcilik
anlayisina adekvat qiymoat verilmasinin zaruriliyini irali stiran folsafs elmlori
doktoru Zimriid Quluzads olmusdur.*”® Quluzads yazir ki, maarifciliyin,
“maarif¢ilik ideologiyasi”nin mahiyyatini agmadan, hansisa tadgiqatcilarin
(H.Hiiseynov, Z.Gdyiisov) Bakixanovu, yoxsa (9.9hmadov va b.) Axund-
zadani Azerbaycan maarif¢iliyinin banisi saymasi dogru deyildir: “Bu
mosaloni yalmiz maarifciliyin meyarlarini vo Azorbaycan maarifiliyinin
tazahiir spesifkasim daqiqlegdirmakls hall etmak olar. Bu masalays dair
indiyadak daqiq elmi mévqe yoxdur” #8

Bakixanov saloflori Nizaminin, Xaqaninin, Fiizulinin v bagqgalariu
yolunu davam etdirmis, eyni zamanda dévrinin moanasvi-ideoloji
taloblorini miteyyon qadar ds olsa, goriib dsysrlondirmigdir. Bu manada,
Bakixanova Islama ve seriat qanunlarina daha real yanagmasina, Qarb
madaniyystine §ziinemexsus minasibating, millotinin tarixini goloma
almasina gors yeni dovriin, ilk milli vo 6nciil maarifcisi ad1 vermoak olar.
Demoli, A.A.Bakixanovun maarfiiliyinin osas prinsipi milli-manavi
doyorlormizo yeni bir rong, ¢alar qatmasi olmugdur. Bu monada
Bakixanovdaki maarifcilik Islam dsyarlarindon baseri dayarlars, basari
dayarladan iss milli doyarlors qadar tokamiil yolu ke¢misdir. Mitafokkirin
yaradicihiginm ilkin dovrlerinde dini vo begeri deyarlor ustiinlik tagkil
edirdiss, 6mriiniin son ¢aglarinda milli vo dini hislerin vshdati onun
diisiincasine hakim kesilmisdi.**!

Biitin bunlardan sonra Bakixanovun diinyagoriisi ilo bagh
timumilsgdirmoalorimizi bels yekunlagdiririq: Birincisi, Bakixanov ilk

#8 Qlakbarov Faiq. Milli ideologiya problemins tarixi-folsafi baxig (1-ci hissa). Baky,
“Toknur”, 2011, s.326
79 Kyamsape 3.A. U3 ncropun Asepbaiipxanckoin ¢puaocopun VII-XVI BB, Baxy:
Azepremp, 1992,5.207
480 Yena orada, 5.207
#1 3lokborli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi va ictimai fikir tarixi (XIX-XX astlor). Ug cildda,
1 cild. Baky, “Elm va tahsil”, 2023, s. 201.

161



baxisda sio mozhobindan c¢ixis etss do, iimumilkds Islam dininin basari
mahiyystini 6n plana ¢okirdi. Bu anlamda islam dininin hansisa bir millat ya
da bolgoyls ya da folsafi anlamda moahdudlagdirlmasinin aleyhdart olan
Bakixanovu bu dinin sgarlatan axundlarin, zahidlorin inhisarindan
¢ixarlmasimin,  yenilikgi-miitoraqqi ve bageri mahiyyatinin  yenidsn
canlandirlmasinin tarafdan idi. Bu anlamda o, islam dini ispgginda insamn
kamillsgmasini ve Allaha qovugmasini da miimkiin hesab etmigdir. Basqa
sozls, Bakixanov inanmigdir ki, yalangi ruhanilar, zahidlor miisslmanlar
kamillogsmoaya vo Allaha qovusmaga aparan ilahi esq yolunda bir angal
olsalar da, bitiin bu ¢atinliklors dézarak 6z yolundan dénmayanlor sonda
maqsalarine gatacaqlar. Ikincisi, o, milli kimliyin dini kimliys qarsi
qoyulmasim qatiyyon qobul etmomis, hor ikisinin hor bir miiselman
xalqinin hayatinda ayrica rolunun oynamasini xeyli deracads anlamigdur,

Bakixanovun biitiin asarlerinin tahlili bizs demays asas verir ki, o,
Islam dini kimliyi qodar Tiirk milli kimliyini da yetorinca dork etmis, bu
anlamda da asason Azerbaycan tiirklorinin tarixini, gismen do falsaofi
adabiyyatini galoma almigdir. Ugiinciisii, Bakixanovun asarlorinds yenilikgi
ruhlu falsafi diigiincalar yetarincadir ki, bunu da onun Islam dinins, mili
moasalalora vo biitovlikds hayatdaki hadisalors obyektiv yanasmasindan
goririik. Xiisusils ds, Bakixanovun gerilik¢iliys, despotizms, xurafata, caha-
lota vo diger mosololoro miinasibatinds dovriiniin calbedici Avropa
dayarlarini deyil, vaxtils miitaraqqi, yenilik¢i dovriinii yasamis Islam-Sarq
moadaniyyetini 6rnak almas: ¢ox distndirtcidir. Bir sézls, Bakixanovun
timumilikda galdiyi ganast odur ki, bu giin Avropa madsniyyati na qadar
miitoraqqi goriiniib gézqamagdirct olsa da, Islam-Sarq xalglan &z
problemlarinin ¢arasini Qarb-Xristian moadaniyystinde axtarmamahdir.
Hoar bir miisalman xalqmnin nicat yolu bagori, yenilik¢i mahiyyotli Islam
dininin asil mahiyystini dork etmokdan, eyni zamanda hamin dini qabul
etmis xalglarin 6z milli deyerlorini, milli x{isusiyystlorini yenidsn ortaya
qoymasindan kegir. Car Rusiyasinin Qafqazi, o ciimlodon Quzey
Azarbaycan iggal etdiyi bir dovrdas yagayan hatta, bu proseslerin birbaga
sahidi rolunda ¢ixis edon Bakixanovun diinyagoriisiins siibhasiz, iki fargli
madaniyyatin, yani dogma $arq-Islam-Tiirk madaniyyati ilo yanagi, yad
Qoarb-Avropa-Rus madaniyyatinin do milayyon qadar tasiri olmugdur. Hor
halda biz onun 19-cu asrin birinci yarisinda galoma aldig: biitiin asarlsrinda
bu madaniyyatlorin tesirini, xiisusile do $arq-Islam-Tiirk madeniyyatinin
astiinliyiini ¢ox hiss edirik.

Istifads olunmus adobiyyat

Azarbaycan tarixi. Yeddi cildds. IV cild (XIX asr). Baki, “Elm”,
2007

Bakixanov A.A. dfkariil-cobarut. Istanbul, 1848

Bakixanov A.A. Giiliistani-Iram. Baki, Azarnasr, 1951
162



Bakixanov A.A. Giiliistani-Irom. Baki, Méminin, 2001

Bakixanov A.A. Qazallor // XIX asr Azarbaycan seri antologiyasy,
Baky, "Sorq-Qarb”, 2005

Bakixanov A.A. Nasihotlor. Hikmat ¢alongi. Baki, Ganclik, 1997
Bakixanov A.A. Secilmis asarlori. Baki, Avrasiya-Press, 2005

Bakixanov  A.A.Giiliistani-Iram.(“On $6z”in muollifi
Z.Biinyadov). Bak;, 1991

Comonzominli Y.V.9sarlori. 3 cildda. IIT cild. Baki, “Avrasiya
Press”, 2005

ohmoadli Rafail. Azorbaycan dévlatgilik folsafasi. Baki, “Nurlan”,
2008

Alakbarli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi va ictimai fikir tarixi (XIX-
XX osrlor).  Ug cildds, I cild. Bakiy, “Elm vo tohsil”,2023, 784

s.(Tamamlanmigs va alavalarls yenidan islanilmis tigiincii nagri)

Alokborov Faiq. A.ABakxanovun “Tarix’i milli dzinudark
prosesinin baglanmasinin tezahtirti kimi // “Sah Ismayﬂ Xotai: miutasirlik va
anana” Umumrespublika elmi-praktik konfransinin MATERIALLARI (17
iyul 2011). Baky, Toknur, 2011, 5.22-35

Olakbarov Faiq. Milli ideologiya problemina tarixi-folsafi baxig (1-
ci hissa). Baki, “Taknur”, 2011

Isgoarli Zaman. Bakixanov — Quidsi. Baks, “Elm”, 2015

Hiiseynov Heydsr. Azarbaycanda XIX asr ictimai vo falsofi fikir
tarixindan. Baky, “Sarq-Qarb”, 2007

Xagqani Sirvani. Se¢ilmis asarlori. “Lider nagriyyat1”, Baky, 2004

Kégorli Firidun bay. Azarbaycan tiirklarinin adsbiyyati. 1ki cildda,
I cild. Baky, Avrasiya-Press, 2005

Qasimzads Feyzulla. XIX asr Azarbaycan odobiyyati tarixi.Ali
moktablor {igtin darslik. Baky, “Maarif” nagriyyaty, 1966

Mommodov Zakir. Azarbaycan falsafosi tarixi. Baki, $arq-Qorb,
2006

Poetik maclislor. Toplayan: va tortib edoni: Nosraddin Qarayev.
Baky,"Yazic1", 1987

Ragidov Zaur. 9nver ohmadovun tadqiqatlarinda Azarbaycan
maarifilik falsafasi: tanqidi tahlil. “Metafizika” jurnaly, 5(4), Baki, 2022

Riistamov Izzat. Azarbaycanda tobii-elmi biliyin inkisafinin folsafi
problemlori (XIX asr — XX asrin avvali). Baks, “Diplomat”, 2001

Axmep0B, O.M. Ourocopus Asep6aiiaKaHCKOTO IIPOCBELIEHH.

163



baxy: Asepuemp, 1983
bakuxanos A.K. . 'oancran-u Mpam. baxy, 1926

Kyamsape 3. Konnenryaapusie Ipo6aeMbl HCCA€AOBAHUS
COIIMOKYAbTYPHOTO Pa3BUTHA (KOHeu XX — mawaao XXI BB.). w¢.Il. Baky:
“Texnyp”, 2009

Kyauzape 3.A. M3 ucropuu Asepbariaxanckoit purocodpuu VII-
XVI BB., baky: Asepnemp, 1992

Pzaxyamzape C. Ax. M3 wmcropum ¢uaocodpckoit  MbIcAH
Asep6aitpxana. Baky, “Texuyp”, 2010

164



VIII FOSIL
SEYID OBULQASIM NOBATI

Giris. XIX asr Azorbaycan Tirk mitofokkirlorindon Seyid
Obiilqasim Nabati (1812-1873) Qaracadag mahalinin Ustibin qasabasinda
diinyaya galmisdir. Usaq yaslarindan ana dili olan Ttrk dili ilo yanasgi, arab
v fars dillarini do mitkommsal menimsaysn Nobatinin “Divani-tirki” ve
“Divani-farsi” asarlori olmugdur. Har iki aser (“Divani-tiirki Seyid
Obiilqasim Nabati”, “Divani-farsi Seyid Obiilgasim Nabati”) 1993-cii ila dr.
Hiiseyn Msahemmoadzads Sadiq tarafindan Tabrizds nogr edilmigdir. **

Ganc yaslarindan dini elmlarlo yaxindan tams olan Nabati, hotta
seirlorinda gacorasini bir torafdon seyid peygombor &vladi kimi arablors,
digar terafden xangobanli kimi tiirklara baglamigdir. Bels ki, sair seirlorinin
birinds arab “olmasim” bels yazmigd:

Meydani-esq i¢ra sayirtdim ati,
Miisaxxar eyladim Rumu, Heraty,
Mohtaram ogluyam, adim Noabati,
Zatimiz Hagimi, aslimiz arab.*%3

Siibhasiz, Nobatinin burada milli moangeyini  areblarle
baglamasinin sobobi Islam dini, o ciimloden sia tesssiibkesliyidir. Bagqa
sozls, Nobatinin dini kimliyini 6ziintin milli kimliyi olaraq da gormasi,
birmanali gakilds Islama sevgisindan, inamindan irali galmigdir. Ciinki
bagqa seirlorinds Noabati milli kimliyini va dilini Tiirk kimi qalom vermis vo
Tirk olmasi ils faxr etmigdir:

Baggeyi-tiirkam, dilim tiirki, kalamim hacv-macv

Xangobani can alan cancan gozlar gozlorim.*$*

Dini gériislari. 19-cu asrin aksar Azarbaycan Tirk mittafokkirlori
kimi, Nsbatinin yaradiciiginda asas yeri siolik, ya da Ohli-beyt sevgisi vo
sufilik tutmugdur. Onun 6nca sufiliys, daha sonra gisliys, ya da aksina
avvalca sisliys, daha sonra sufiliys, daha ¢ox meyil etmasi ilo bagh fargli
fikirlor movcuddur.*®® Biitiin hallarda mitafokkir diinyagoriisca bir ¢ox
toraddidlerine baxmayaraq, asason sufilik ve sidlik distincasins
koklanmisdir.

Sialikls bagl onu deys bilarik ki, seirlorinds Hazrat Olinin (a)

82 Azarbaycan adobiyyat tarixi. Alti cildds, 4-cii cild. Baks, Elm, 2011, 5.221
83 Nobati Seyid Obiilqasim. Segilmis asarlori. Baky, “Sorq-Qoarb”, 2004, s.4
484 Yena orada, s.100

8 Azarbaycan adabiyyat: tarixi. Alt cildds, 4-cii cild. Baks, Elm, 2011, 5.221

165



yolunun davamgis: oldugunu dofolerls ifade edon Nobatiys gors, biitiin
daxili taraddiidlers son qoyub qurtulus yolu tapmaq ticiin sidq tiraklo “sahi-
Mordana”nin izi ilo getmak lazimdur:

Qorxma nirani-faraqin sararindan, ey giil,
Sidgqilon tut iiziinii birca sahi-Mardana.
Ismi-azam deyilon ismi-Olidir, billah,
Gozma bica yera Nasnas kimi har yana.
Etmaz igrar, Nabati, bu séza zahidi dun,
Galmaz imana yaqin and icason Qurana.**
Yaxud da:

Mothi-samsi-ziiha, mazhari-nuri-hiida,
Foxri-dili-Miirtaza, manbai-iirfana arz.*%7

Bu anlamda abid, dsrvig, brohmoan, gslendsr olmaq arasinda
taraddiid etdiyi zamanda Nobati sialik tasssiibiindan ol ¢okmomis, homigo
gozleri Hozrat Olini gozlemisdir:

Miixtasar, yeydir, Nabati, bir sozii ¢ox ¢eynama,
Soyla bir yol Heydari-karrar: gozlar gozlarim.*%

Bitiin bunlar bir daha gosterir ki, Nobatinin yaradicih@inda
sioliyin, xiisusilo Hozrat Olinin () ayrica bir yeri olmusdur. *** Onun
diisiincasinds Hazrat 9li (a) bir hagigat meyari, aranler arani, an adil
hokmdar ve giiclii alim olmusdur.

Ya Oli, ya ovliya, ya Biilhasan, ya Butiirab!

Siri-haqq bir qiidrati-yazdam gozlar gozlarim.

Lafata, illa Oli, laseyfo, illa Ziilfiqar

Seyheyi-Diildiil-falokcovlan: gozlar gozlorim.

490

Bagqa bir seirinds isa Nabati Hoazrat Olini (5) daha yiiksak
moaqamlara qaldirir, onu alomin sultani, sahlarin gahi kimi geloms verir.
Nobati yazird: ki, birinci imamin maqami Makedoniyanin Iskendarindan,
Ohameninin Daralarindan qat-qat yuxaridur:

N> Dara tamiram mon, na Iskandor,

Monim Fagfurii xaqanim Olidir.

%6 Nobati Seyid 9biilqasim. Segilmis asarlori. Baky, “Sarq-Qarb”, 2004, .26

487 Yeno orada, .31

488 Yeno orada, s.49

489 Behcat Ofandi Bahlul. Nabati. Baki, Azarnasr, 1935, 5.3-S

49 Nabati Seyid 9biilqasim. Secilmig ssorlori. Baky, “Sarq-Qarb”, 2004, s.99-100

166



Behisti zahida versam sarasar,
Monim giilzari-rizvanim Olidir.
9goar har kimsanin bir sahi olsa,
Monim da sahi-sahanim Olidir. !

Biitiin bunlarla yanagi Nobati bagqa bir seirinds Hazrat 9linin
Allah saviyyssine qaldirilmasim sleyhine ¢ixdigim soylass da, ancaq ona
olan miistasna sevgisini gizlotmir do. Hatta, F.K6¢arlinin tobrinca desak,
homin serindo Nabati dolayisiyla da olsa, 6ztinti do gakkaklar silkina aid
etmigdir. F.Kogorli yazir: “Nobati hozrat il sleyhissolamin haqigi ve
somimi maddahlarindan oldugu ti¢iin ol conabin vasfi-goninda ¢ox gozal vo
qorra qoasidaler yazibdir ki, har kas onlar: miitalis etss, onun qalbinds haqiqi
bir vecd va tarab vilqua galir. Nabati demak olar ki, 6z movlasina tirokdon
a¢iq imis ve bu mshasbbati ucundan ol sahi-deryadilin va govhari-Nacaf vo
modoni-izzii sorafin madhinds yazdig bir kelaminda andazadon ¢ixr vo bir
noév 6zini sakkaklar silkine daxil edon kimi olur”. #? K6¢arlinin bahs etdiyi
hamin geirinds Nabati yazir:

Mon ruzi-azalda sevmisam bir sahi,
Allah deyar, ona aliallahi,

Hor kim ona Allah desa, kafirdir,
Sakkakdir ol Nabati tak, vallahi. #3

Nabati bagsqa bir seirinds do aqiq sokilda yazir ki, “diinyanin
binasinin yaranmas: 9linin adinadir, Peygomborin dini qanunlar1 9linin
qiincinin giictinadir”. #* Demoli, Nobati 6zt sliallahllori tongid etsa do,
onun diinyagoriigiinds Hezrat Olinin ilahilegdirilmasi da istisna deyildir. Bu
anlamda o da, az-cox sliallahilorin tasirins diismiis, “Haqq Slidadir, baxsan
haqq ile” tezisinin tasiri altina qalmigdir. Burada sual yarana bilsr ki, niys
Islam dininin peygombari Mohommoad Peygambari deyil das, Nobati da
digor sliallahilor kimi Hazrat Olini Allah saviyyesina qaldirmisdir? Hesab
etmoak olar ki, Isa Masihiya verilon Allah oglu, ya da Allahin 6zii olmaq
sifatinin Hozrat Oliye verilmasi mistik sabablarle baglidir. Hor halda Hazrat
Alinin ilahilegdirilmasinin darin dini-mistik koklari var ki, Nabati da
“Divani-Tiirki” asorinds birmenali sokilds onu biitiin peygombarlordan
tstiin tutaraq Allahla eynilagdirmigdir. O, “Divani-Tiirki”ds yazur:

#1 Nabati Seyid 9biilqasim. Isarlori. Baky, Azornagr, 1968, s.151
#2 Kogarli Firidun bay. Azarbaycan tiirklorinin adebiyyati. 1ki cildda, I cild. Baky, Avrasiya-
Press, 2005, s.445

#3 Nobati Seyid Obiilqasim. Segilmig asarlori. Baky, “Sarg-Qoarb”, 2004, 5.178

#% Kdgoarli Firidun bay. Azarbaycan tiirklarinin adebiyyati. Iki cildds, I cild. Baki, Avrasiya-

Press, 2005, s.446
167



Ruzi-azal Cabrailadn ta ki, etdi sual:

San na kimsan, man kimam, séylo cavabam, olma lal!
Dedi: - San sansan, man man. Od tutdu, yand: parii-bal,
Miiltaca oldu bu isma, ta ki, raf oldu malal:
Sahi-mardan, Siri-yazdan, Heydori-Diildiilsavar,
Lafata illa Oli, la sefya illa Ziilfigar...

Nobatinin fikirlorinden bels ¢ixir ki, Isa Masih kimi Hazarat 9li ds
Allahin 6ziinds tacalla etdiyi tigiin 6lmamis, qeyba ¢okilmisdir. Bu anlamda
Hozrat Olinin ve onun 6vladlariin liimiine marsiys yazmayan Nabati
tgiin o, bir Xilaskar olaraq insanlarin imdadina yetisacokdir.**® Ancaq
bitiin bunlarla yanasi, Nabati onu da yazirdi ki, bu méveudatda Allahin yeri
basqa, Olinin yeri iss bagqadir, Ciinki biri Yaradandir, o biri iss yaranan.
Noabati yazir:

Nobati, ¢ak: 9li, 9lj,
Konliin olsun cali, cali.
Onu Allah, bali, bali,

Bu dilda azbar yaradib.*”

Folsafi goriislori. Umumiyyatls, Nobatinin yaradiciiginda
“vahdati-viicud”, yoni sufilik do giiclii sokilds 6ziinti biiruzs vermigdir. Ganc
yaslarindan geir yazan Nabati Azarbaycanin bir ¢ox gohar ve kendlorini
(9sgoran, Agdam, Tabriz, Lonkeran, Salyan, Hindarx va b.) gazarok sufilor
kimi derviglik etmis, sufi ruhlu bir mitefakkir olmugdur. Firidun bay
Kogoarli yazir: “Rovayat olunur ki, Seyid Obiilqasim Ustibinda avvalca
darvigler halgasina daxil olub, onlarin i¢inds niifuzu artibdir va sonralardan
darviglers miirsid olubdur. Bazi vaxtlarda ondan keramat sadir olarmus; bela
ki, bir para xariqiilads slamatlarin ondan zithur etmayini géranler olubdur.
Etikatdan ¢ixan zamani onun simasinda bagqa bir parlagliq vo nuraniyyat
cilve edarmis; 6zga bir halats diigermis va bazi vaxti $6vqii zovq ils egqdon,

mey vo mohobbatdon dom vurarmug”.*®

Eyni zamanda, o, Nemoatullah Valinin adiyla bagl olan tarigate da
ciddi gakilde meyil gostormis, 6ziint seirlorinds “Macnungah” adlandirib
onlar kimi Allah ¢atmagin yollarimi aramigdir. Feyzulla Qasimzads yazirdi:
“Nobatinin “Macnungah” lagabini qobul etmasi onun XIV— XV asrlorde
yasamis maghur torigat miirgidi $ah Nematullah Valinin (1331 -1431)

4 Nobati. Divani-Ttirki Seyid Obiilqasim Nabati. Tabriz, 1993, 5.307

4% Azarbaycan adabiyyat: tarixi. Alt cildds, 4-cii cild. Baki, Elm, 2011, 5.227

47 Nabati Seyid 9biilqasim. Secilmis asarlori. Baky, “Sorq-Qarb”, 2004, s.137

4% Kogoarli Firidun bay. Azarbaycan tiirklorinin adabiyyati. 1ki cildds, I cild. Baki, Avrasiya-
Press, 2005, s.445

168



torigatine mansub olmas: il slagadardir. Sah Nematullah tarigatini
yayanlar 6z ad va ya logablarins “sah” s6ziinti slave edirdilar. Nabati farsca
seirlorinds bir ne¢o yerds Sah Nemotullah torigatine xidmot etdiyini
gostoarir”, *?

Bu anlamda biitiin sufilor kimi Nobati ds, 6ziinii cismon unutmaga,
fonaya ugramaga ve sonunda Haqqa qovusamaga ¢alismigdir. Bu isa o
demokdir ki, Nabati sialik qadar sufiliyin da tasiri altinda olmugdur.

Gah agilli, gah divana oldum,

Gah abad, gah virana oldum,

Gah xarabat iginda sufi,

Gah da meyxana siiptirgagisi oldum... 5%

Hesab etmoak olar ki, onun sufiliys meyil etmasinde kainatin
sirlarini 6yranmoak vo Allaha qovusmaq istoyi mithtim rol oynamigdir. Bu
anlamda diinyada, yeni yerds ve géyda olan ns varsa hamisinda Yaradanin
bir zarrasi vardir. O, yazur:

Cumdum gena qavvas tok daryays man, daryays man,
Quldim nazar bir loviovii-lalaya man, lalays man.

San sanma man bu bahrda har inci, mirvari gazim,
Goz dikmisam bir govhari-valaya man, valaya man.
Getdim biyaban gostina, vurdum tacalla dagtina,
Etdim tamasa Turds Musays man, Musaya man.
Cuxdim bu arsin iistiina, baxdim biilandii pastina,

501

Pas onda nagoh ugradim fsaya man, fsaya man.

Bizca, Nobati seirlorinds Tur daginda Allahla s6hbat edon Musa
Peygambordan ya da Isa Peygosmbardon niimunaler vermakls, §ziiniin do
Tanriya yaxin olmasina isars etmisdir. Yoni Nobati Musa va Isa kimi,
oziniin do Allahla kelma kesmasini istisna etmoamisdir. Nobati yazir:

Indi geybdan Xangobanina
Noxli-Turdon bir sara garak. 5%

Bir sufi-panteist kimi 6ziinii Hallac Monsura oxsadan Nobati

#9 Qasimzada Feyzulla. XIX asr Azarbaycan adobiyyat: tarixi. Baki, Elm ve tohsil, 2017,
s.102

390 Nabati Seyid Sbiilqasim. Segilmis asarlori. Baky, “Sorg-Qorb”, 2004, s.6

591 Nabati Seyid 9biilqasim. Isarlori. Baki, Azornagr, 1968, .89

592 Nabati Seyid 9biilqasim. Secilmis asarlori. Baky, “Sorq-Qoarb”, 2004, s.127

169



seirlorinda tez-tez “onalhaq” yazird1 ki, artiq onun ti¢tin sufilik hayatinin bir
parcasiidi. O, yazir:

Xatirim istar ola sirr — “analhaq” mazhari,

Kolleyi-dar iizra bir culafi gozlor gozlorim. 5%

Vaya:

Giiseyi-vahdat na acab ca imis,

Sirri-nihan onda hiiveyda imis.

Asiqi-divanalarin manzili-

Riitbaya bax, arsi-miialla imis.

Qafil idim bu dili-viranado,

Dil dema, oglan, bu ki darya imis. 5%

Umumilikda, Nabati Yaradanla yaranan arasindaki ilahi bir bagin
olmasi diigiincasinds olmugdur. Nabati biitiin bu diigiincalarin tasiri altinda
da Hozrat Jli, Hozrat Musa, Hozrat Isa, Hallac Mansur, Nemotullah Valj,
Qasim Onvar va bagqalar: kimi 6ziiniin he¢ de onlardan geri qalmayarag,
Hoaqqp yaxin oldugunu iddia etmigdir. Bizcs, onun seirlorinds ifads etdiyi
“Mon” vo Allah (Musa va Allah, Isa vo Allah, H.Moansur vo Allah) bir
butiindiir ki, artiq bu zaman misslman, sislik, moacusilik, xristianlig,
yahudilik 6z shamiyyatini itirmis olur.3*s Demali, Nabatinin s6zda Islam-
dan déniib iiziinii gah Musa peygombara, gah Isa peygombara tutmas: da
nisbidir:

Tark edib islam, tutdum mazhabi-Ruhullahs,

Sacda qildim xaga, bir rahbani goran gozlarim.5%

Nobati bozi seirlorinds agiq sokilde yazir ki, onun sozlerinda
zahirdos bir, batinds ise tamamils forgli manalar vardir. Buiss o demakdir ki,
onun din “dayiskenliyi” macazi xarakterlidir. Ciinki Nobati bu dinyada
hansi dins “Giz tutmasi”ndan asili olmayaraq onun “gizlin parde”ds psnah
tapidg: asas mozmun Yaradanin 6ztidir. Bu anlamda Nobatinin “kafirliyi”
biitiin dinlerin iistiinds olan Allahdan yapismasidur:

Yoxdu bir kimsa ila iilfatii rabtim, rabtim,
Soylaram pardada gizlin belo mazmun, mazmun.

Cox da axtarma Nobatini, ke¢ ondan, keg, ke¢!

503 Yeno orada, s.46
04 Yeno orada, s.5
505 Yeno orada, s.173
506 Yeno orada, s.102

170



Dini yox, mazhabi yox, gabrdi malun, malun!5%

Demoli, Nobatinin seirlorinde Allah vo “Man” anlayist bir
butiindiir, yoni onlar mahiyystco do, monaca da eynilik tagkil edir. Onun
“Moan” dediyi he¢ bir seyls, yani var-dovlsts, sshvani hisslora qurban
edilmayacak qutsal bir “Man”dir. Bu “Man”in mahiyyatinds Musa da var,
Isa da var, Hallac Monsur da var, sonuncu Peygombor do var.*®
“Divan”¢asinda verilon dibagade Nobati kainatin, diinya “nemat vo
gdzalliklorinin yaranmasini” viicu- di-miitlaqp, yoni xaliqa (Allaha) baglayir
va hamin xaliqin sli ile 6ztiniin “asiqi-seyda” oldugunu tasvir edir: “Gah bu
bigare- yi-dilxastaya bir rohm edasan, yoxsa mogor bilmirsan kim sans man
asiqgom, ey yari-co fakar, dilazar, sitompise vo birshmii miriivvst! Na
xosumdur ki, ¢okim moan bels zillat! Soni tari, daxi al ¢ak bu cafadan ki,
giimanim budu bu vesfds gor gorsa mani rshm eliys kibrii nasara! Els goldi,
belo getdi, bels galdi, bels baxdy, necs baxdi ki, g6z axdi, canimi odlara yaxdi.
Yeri get dong eloms, bir elo goz taki deyim mon bels goldi, bels baxdu
Deyacaklor ki, bu afsanadi kim bels goldi, bels getdi. O ns Macnundu, ns
Leyla vo ns moxfidii, na peyda ve ne Vamiqdii, ne Ozra, na Nobatidii ns
Hafiz. O, miidabbirdi ki, tadbir elodi, etdi moni agiqi-seyda”.* Nabatinin
seirlarinds ds bu ruh var

Etmisam suzanimi risteyi-Maryamdan dur,

Minmisam tovsani-garduna, Masihayam moan.

Mocizati-hama peygambar olub minda ayan,

Bilmak olmaz mani, bir sirri-hiiveydayam man.

Istasan kim, bilasan kimdi bu insan: qilan,

Gazgazam, qanigici duxtari-tarsayam man.

Holo gor basdi, Nabati na analhaqdir bu?

Doaxi bir yol deginan vahudii yektayam man. 510

Miitefakkir mévlavilor kimi tez-tez “hu-hu” dediyini ds xatirladur.
Onun “hu-hu” ¢okmasi Tanriya ¢catmaqdan, onu zikr etmokdon bagqa bir
sey deyildir:

Baisi-icadi-alom ta ki, bildim esq imis,

;511

Zikri “hu-hu” eylaram har lohza yahular kimi.

$07Yena orada, s.61

598 Jlokborli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi va ictimai fikir tarixi (XIX-XX astlor). Ug cildda,
I cild. Baky, “Elm va tahsil”, 2023, s. 326

599 Nobati. Divanca. Tabriz, hicri 1309 (qamari), s.3

S1%Nabati Seyid 9biilqasim. Secilmig ssorlori. Baky, “Sarq-Qarb”, 2004, 5.59

S1Yens orada, 5.37

171



Nobati seirlorindo gostorir ki, yar tosvir vo terenniim etmokdo
moaqsadi “zahidi-yekta”dir (Allahdir). Ilahi esqe sarilan sair esq ohlinin
ustadi olan “Macnuni-zebunu” v “Farhadi-qemparveri” xatirlayaraq 6ziinii
onlarin cargasing daxil edir.

Feyzulla Qasimzads hesab edir ki, “Vohdasti-viicud” va ya Sorq
panteizmi Nosimi vo Fiizuli dévrleri uciin miteraqqi hadiss kimi
giymotlondirilss da, Nabati dovrii tiiin artiq miirtoce mahiyyat dagiyir.
Artig “Vahdati-viicud” onun yaradiciiginda derin bir ziddiyyat ve
mohdudluq tagkil edir. F.Qasimzads yazir: “Sonsuz bosluqlar, igarisinds
doniib-dolagan kainatin, miits-madiyan toplamb dagilmaqda olan varliq
alominin haradan doguldugunu, haraya getdiyini vo bunlarin ns kimi bir
qiivva tarafindan yarandigini vo idars edildiyini o daima distniirdii. Bu
¢otin falsafi milammalar qargisinda aghnin giicsiizlitytini hiss edan sairdos
getdikca stibhe va toraddiidlor doarinlegirdi. O bu zaman her geyi siibha
altina alir, he¢ bir seys inanmayirdi. $airin mitoraddid ruhunu idealist
folsafi aqidalerin, dini mazhab ve torigatlerin heg biri tomin eds bilmirdi”.
12 Dogrudan da, bazi seirlorinde Nabatinin miisyysn doracads aqnostizma
yuvarlanmasi meyli 6ztinti btiruz verir. Masalan, o, bir geirindes yazirdr:

N> fraqiyam, na Rumi, na sahaiyam, na lovmi.

No garibamii na bumi, hala lona, lanak langam.

N zi kafamii na az nun, na azin dii harf birun,

Ns Cobaniyum,na Magnun, xala lank, lank, pankam.
N> Nobatiyam, na banai, na miisalliyam, na cangi,
No macusu na firanai, hals lana, lana, lanaom.

F.Qasimzadas hesab edir ki, bu seirinda Nabati artiq na Islamin
digtindiytinii  “Kiilli  kainati  yaradan Xaliqi-yektays” ve onun
peygomborina, na haqqinda vaxti ilo qosidolor yazdigr “Lafota illa”yo
(Sliya), na ds haqiqi asiqi olub illarca “viisali” ugrunda girpindigr “viicudi-
mtlog”s inanirdi: “O bunlarin hamisindan sl ¢okmigdi. Lakin o, bitiin bu
folsofi vo dini mazhablor, bir ateist kimi, pug vo ofsans saydig: iiciin deyil,
balks asil mahiyystlorini dark eds bilmadiyi ve folsafi bir bahran kegirdiyi

ticiin tork etmigdi”. 513

Nobati 6ziiniin fikri béhranlarini ve aqnostik diinyagéristini
“Nadir” radifli qazelinde ds ifads etmigdir. O, yazirdr:

Eyla mastam bilmiram kim, mey nadir, mina nadir,

Giil nadir, biilbiil nadir, siinbiil nadir, sahra nadir.

312 Qasimzads Feyzulla. XIX asr Azarbaycan adobiyyat: tarixi. Baki, Elm ve tohsil, 2017,
s.119
513 Yeno orada, 5.120

172



Od tutub canim sarasar yandi, amma bilmadim,
Dil nadir, dilbar nadir, basimda bu sevda nadir.
Bilmadim 6mriimda heg bir kiifrii iman hansidir,
Shmadii Mahmud kimdir, Musiyii Isa nadir.
Sahbazi-ovci-vahdat, vahidii payyii qadim,
Xaligi-arzii sama, ol fardi-bihamta nadir.

Beloliklo, Nobatinin falsofi fikrinin inkisaf yolunun Islamin sia
mazhabi, “vahdati-viicud” ve milayyan qadar aqnostisizmlas bagh oldugunu
iddia etmak olar. Bizca, Nabatinin diinyagériisiinds asasan Islam dinindan
qaynaqlanan sislik vo sufilik asas yer tutmus, aqnostizm iss zaman-zaman
ozunii biiruza vermigdir. Har halda, bazi seirlorinds onun taraddid i¢inda
oldugunu, hansi torafo yon almas: ilo bagl gati qorara golo bilmadiyi vo
hegliys yuvarlandigi (agnostizm) da hiss olunur. Onun bu taraddiidlarinds
riyakar zahidlsrin do mithiim rol oynamasim unutmamaliylq. Ancaq bu
taraddiidlor daimi xarakter dagimamig va gair daha ¢ox 6ziinii har daim
yenilik¢i, diinyevi ruhlu olan Islam dinine baglamaqla xilas yoliinii
gormiigdii. F.b.Kogorli yazir: “Seyid Obiilqasim Azarbaycan tirklarinin
Xaco Somsaddin Hafizi vo Sems Toabrizi vo bozi maqamlarda Movlana
Cslaleddin Rumi manzilssindadir. Nece ki, Hafiz fosahat vo balagatds
stiorayi-farsin sardafteri olub, hamginin Nobati do Azarbaycan siisrasinin
’ 514

fasihraqdir”.

Sairin yaradicihginda sufiliklo bu ve ya digar sokilde bagl olan
seirlorinds ikiziili zahidlorin, riyakar ruhanilorin tenqidi do mithim
yerlordon birini tutur. Nabati masciddon iz déndsrib meyxanaloro iz
tutmasinin ya da hiicralors ¢okilib darviglik etmasinin giinahkari kimi
riyakar zahidlori, seyxilori géstormisdir:

Mon dustii diisman bilmanam, seyxii brahmoan bilmanam,

Tarcih verman Kabadan biitxanani, biitxanani...

Moscidlari ver zahida, qoy xanagahi abida,

Goal, san, Nabati, maskan et meyxanani, meyxanani.'s
Vo yaxud da:

Esqi, asigliyi man eylama, zahid, billah,

$14 Kégarli Firidun bay. Azarbaycan tiirklorinin adebiyyati. Iki cildds, I cild. Baky, Avrasiya-
Press, 2005, s.451
315 Nobati Seyid Obiilqasim. Segilmis asarlori. Baky, “Sarg-Qoarb”, 2004, .36

173



Aqlini basina yig, asiqi-bir yar ol-ol.5'¢

Bagqa bir seirinds isa Nobati yazirdi ki, onu goran zahid cin

goriibmiis kimi, yan qagur:

Moni goracak, deyasan, cin esidib “bismillah”,
Zahidin pis goziina bir ¢alict mar olubam.
Ta bilim balka, magar, ol sanamin mavasin,

Gah meyxanaya, gah mascida sayyar olubam.

Son get 6z karina, ey zahidi-badkis ki, man

Talibi-cami-Camii badeyi-giilnar olubam.s"”

Zahidlorin bad amallari tiziindan sanki Nobatinin yaradicihfinda

bazan dina miinasibatds miisyyan taraddiidlers, yaxud da ziddiyyatlora rast
goldiyimizi iddia edo bilorik. Bels ki, sair bazon abid iken brahman ya da
xristian oldugunu, mascidden iz donderib biitxanays, kilssys getdiyini

yazir:

Gah abid oldum, gah brahman,
Gah mascid, gah biitxana oldum.
Gah darvis oldum, gah qalondor,
Gah mast, gah da mastana oldum. 5"

Yaxud da:

Tark edib islami, tutdum mazhabi-Ruhullahs,
Sacda qildim xaga, bir rahbani gozlor gozlarim.s"
Vaya:

Meyxanalar abad olsun,

Sakinlari dilsad olsun,

Moscid goriim barbad olsun!

520

Saldi mani qala, qala.

Bagqa bir geirinds Nabati yazird: ki, dinden dénib kafir olmasinin

sababi 6ziiniin dinin mahiyystindsn ¢ox uzaqlagmasidir:

516 Yena orada, s.43
$17Yeno orada, s.55
518 Yeno orada, 5.6
519 Yeno orada, 5.102
520 Yeno orada, s.140

174



Saqi, dur, ver birca sagor,
Dindan dondiim, oldum kafor,
Tapammadim, qald: govhar,

521

Qori-daryada, daryada.
Ya da:
Dur get, goz oniindon it, ¢ox basimi agritma,

Hor yana gedirsan get, galma daxi bu yana!

Qurbanin olum, saqi, sandan na tagafiildiir,
Mon zahida tus galdim, san dovr ela mastana 1%
Voya:

Qiiruri-ruza xiisk etmis sani, zahid, na qafilsan,

Bu tazvirii riyadan keg, Xudadon birca ar eyla.

Zahidi zikri bad, ad1 yaman, xalq yaninda tizii xar kimi galom veron
Nobati yazirdi ki, bu ciir miisalmanliqdansa, $eyx Senan kimi egq dalisi olub
“kafir” olmaq yaxsidir:

Seyx Sanan kimi boynuma saldim ziinnar,

524

Indi gal, gor ki, kalisalara rahban oldum.

Ciinki zahida bu diinyada yagamaq tigtin Allah, Nabati kimlors ise
movla gorakdir:

Zahid, al ¢ak, son tari, yeri get, dang etma,

Sana Allah garakdir, mana movla, movla. 5>

Yaxud da:

Zahidin bagina kiil, talib olur rizvana,
526

Giin bu giin, Tar1 bilir, deyrda rahbanindur.

Nobati hesab edirdi ki, yalan¢i ruhanileri ikitizli smollarine goéra
qnamagq aslinds monasizdir. Ciinki onlarin da bu diinyada 6ziinomaxsus
rollar1 vardir:

%21 Yeno orada, s.143
$22Yeno orada, .18
523 Yeno orada, .21
524 Yeno orada, s.45
%25 Yena orada, 5.89
526 Yena orada, 5.66

175



Mon qilmayin ¢ox da zahidi,

Uzrii var onun, asiq olmuylb,

O abas yera xalg olunmay:b,

Bagbana bir kallaxar garak. 7

Vaya:

Hasalillah, tovbakaram, man hara, mascid hara?
Rindi-mastam, xaneyi-xummar: gozlor gozlarim.5?
Yaxud da:

Zahidin bagina kiil, talib olur rizvana,

Giin bu giin, Tanrt bilir, deyrda rahbanindir.5*®

Bu monada, sairin fikrinca, Allah esqi nadir, zahid anlamaz. Bunu
licin insanda Allahi sevan odlu bir tirak olmalidir. Bels bir tirak isa zahidds
yoxdur. Ona gora ds zahidin isi-glicii saxta qalblo vo riyakar dillo Allahi
anmaqdir. Bunu, kimss anlamasa da, Nobati kimi Tanr agiglori yaxst
anlarlar:

Zahid, az danig, get goziimdon it!
Esqdon mani ¢ox da danlama,
Mon magar abas olmusam dali,

Bir o mimii dal, bavii raya bax.

Mondan al gotiir, ey uzunqulaq!
Zihd satma ¢ox ey himari-mahz!
Dur ayaga bir, ag o kor goziin,

Bir bu gozlari siirmasaya bax.5°

Beloliklo, Nobatinin diinyagoriisiinii bir neg¢o istiqgamatda
timumilsgdirmoayi vacib bilirik. Birincisi, Nobatinin milli kimliyini dini
kimlikdan farglandirmasini sacarasini bir terafdan seyid-peygombor 6vladi
kimi orablors, digor torafdon xangobanlh kimi tiirklora baglamasinda
goruriik. Hor halda sairin folsofi seirlorinde goririik ki, aslini arablors
baglamasi Islam dinins ilahi sevgisinden irali gldiyi qadar, Tiirk kimliyinin
ifadasi iso milli varh@mmn, milli dilinin, bir sézle milli xtisusiyystlorinin
ifadasi olmugdur. Tkincisi, Nabatinin Islam dinins miinasibatinda iss sialik

527 Yens orada, s.127
28 Yeno orada, s.48
529 Yeno orada, 5.66
530 Yeno orada, 5.130

176



vo sufilik meyillori daha ¢ox 6ziinii biiruzs vermisdir ki, imumilikds o, bu
dinin bagari-diinyavi mahiyystini daha derindon manimsomigdir.**' Ciinki
Nobatinin seirlarinds goriiriik ki, miisalman demok zahid ya da axund olub
biitiin giinii moscidlords ibadst etmok deyil, sadoco bu dinin osil
mahiyyatini baga diismek vo onun insanliq v ilahi esq falsafesine uygun
hoyat torzi kecirmakdir. Yoni o, ruhi baximindan na qador sia-Hoazrat Oli
sevdali olsa da, biitovliikde aliallahiliyin asleyhinadir vo Islam dininin
lokallagdirlmasini ~ qatiyyen  qobul  etmir. Ugiinciisi, ~Nobatinin
yaradicihginda ikitizli zahidlorin, riyakar ruhanilerin tonqidi mihiim
yerlordan birini tutur ki, bunu da, onun yenilik¢i-azad falsafi diistincalori ilo
izah etmak olar. Sair agiq-agkar geirlorinds yazir ki, zahidlera bu diinyada
yasamagq t¢tin Allah, Nabati kimilars isa movla gorakdir. Bu o demak idi ki,
Nobatinin diinyagorisiinde ruhi-falsafi anlamda ¢ixig yolu bagari-yenilikei
mahiyyatli Islam dini vo milli adat-ananaler olmusdur.

Istifads olunmus adabiyyat

Azarbaycan adabiyyati tarixi. Alti cildds, 4-cii cild. Baky, Elm, 2011
Behcat Ofondi Bahlul. Nobati. Baki, Azarnasr, 1935

Alakbarli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi va ictimai fikir tarixi (XIX-
XX asrlor).  Ug cildds, I cild. Baki, “Elm va tohsil”, 2023, 784
s.(Tamamlanmig ve alavalarls yenidon islonilmis tigiincii nagri)

Kégorli Firidun bay. Azarbaycan tiirklarinin adsbiyyati. 1ki cildda,
I cild. Baky, Avrasiya-Press, 2005

Qasimzado Feyzulla. XIX asr Azarbaycan adobiyyat: tarixi. Bak,
Elm vs tahsil, 2017

Nobati Seyid Obiilqasim. Isarlori. Baky, Azarnagr, 1968

Nobati Seyid Obiilqasim. Secilmis asarlori. Baky, “Sorq-Qoarb”,
2004

Nobati. Divanca. Tabriz, hicri 1309 (qamari)
Nobati. Divani-Ttrki Seyid Obiilqasim Nobati. Tabriz, 1993

$31 Jlokborli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi vo ictimai fikir tarixi (XIX-XX astlor). Ug cildda,
I cild. Baky, “Elm va tahsil”, 2023, s. 332

177



IX FOSIL
MOHIMMOID HIDJCININ
DUNYAGORUSU

Giris. Axund Molla Mohammoad Hidaci/Hidacli (1853-1928)
Azarbaycanin Xomsas vilayotina bagli vo Zancan sohorinin yaxinhginda
yerloson Hidacda (Hiyada) diinyaya gelmisdir. %2 O, Hact Axund Hidaci,
Molla Mahammead Hidaci, Hakim Hidacli adlan ilo tanimib ki, adinin
ontinde “hakim” sézintn olmas: folsafs ilo derinden maraglanmasi ve
asarlorinds folsafi diistincalorin 6z aksini tapmast ile bagh olmugdur. Onun
atas1 Molla Masumali ds ruhani ve din alimi olmugdur. O, ilk tahsilini Hidac
kondinds atasindan almug, daha sonra kend modrasssinde oxumusgdur.
Hidaci Tiirk, Fars vo Orab dillerine balad olub, Azarbaycan tiirkcssinin
Zancan sivasinda yazib yaratmigdir.

1879-cu ilda dini biliklerini ve elmi diinyagoriigiinii artirmaq tigiin
Qozvinos gedon Hidaci buranin Hasonxan-Hiiseynxan moadrasasinda sarf-
noahv, mantiq, sxlaq va bayan elmlorini 6yranmisdir. Qszvinda toxminan beg
il tohsil alan Hidaci, bezi qeydlors gora Qozvin elmiyyo hévzasindo
(madrasa) Seyid 9li Xoyinin sagirdi olmus, aqli elmlar va falsafays maraq
gostormigdir.

O, Qazvindan sonra Tehranda “Obdullahxan” vs “Dariilsafa”
madrasslarinds 6z dovriintin se¢kin alim-miisllimlarindan olan Mirza
Hiseyn Sobzvari, Obiilhason Cilve vo bagqalarindan tohsil almigdir. Onlarin
tasiri ilo Hidacinin hayata baxiginda yeni fikirlor foemalagir. Hidaci 1887-ci
ilds Tehranda elmi biliklorini tamamladiqdan sonra “mictahid” aduu
almagq tictin Nacafs getmigdir. ** Nacafdon sonra Karbsla, Mashad va diger
soharlords do olan Hidaci Moakkaya gedarsk haci tinvanina da sahib
olmusdur.

O, émriiniin son iyirmi beg ilini Tehranin Miinriyys madrasasinda
tadris ils maggul olmusdur.53*

Omriiniin son illorinds ciddi sokilda xastalonan Hidaci Tehranda
vofat etsa ds, onun nagini Qum gaharins aparib “Tekye Tovliyat” deyilan
yerda dafn etmiglor. $3%

$32 Miimtaz Salman. El gairlori. T hissa. Baki, Azarnasr, 1935, 5.314-315

$33Canubi Azarbaycan adabiyyat: antologiyast. 4 cildds, 1-ci cild. Baky, “Elm”, 1981, 5.139
3% Mirayeva Latifs. XIX oasrin talesiz sairi. “Azarbaycan adsbiyyatsiinashg” jurnaly, Baki,
2019, say12.5.254

$35Gahaliyeva Matanat. Conubi Azarbaycan poeziyasinin inkigaf problemlari (XIX asrin
ikinci yarist). Baki, Elm va tahsil, 2019, 5.191

178



Hidacinin asarlori asagidakilardan ibaratdir: 1. “Talige alal sarhi
moanzuma”, 2. “Taliqa alal asfar”, 3. “Risaleyi duxaniyys”, 4. “Danignams”,
S. “Kesgkiil”, 6. “Vasiyystnamo”, 7. “Maktubat”, 8. Farsca seir divani, 9.
Tirkcs serilor divani vo b.

Hidacinin folsafi diinyagériisii. Sorq adabiyyati vo folsafasi, o
ciimladan Tiirk, Orab, Fars adebiyyat1 va folsofssi ilo derindan tamig olan
Hidaci fars dilinda yazan sair-miitafokkirlor arasindan Firdovsi, Nizami vo
Hafizo daha ¢ox digqat etmis, onlarin asarlarini gorh etmigdir. Masalon,
Hokim Hidaci fars miitafokkiri Obiilqasim Firdovsiya bir nagil¢i kimi baxib
satirik dil ilo onu sadacs “elm axtaran” adlandirmigdir. Xiisusils da, o, farsca
yazdigt “Danignama” manzumasinda Firdovsini nagilvari (narrativ)
tarixgiliyine gors ¢ox tonqid etmigdir.

Hidoacinin Azorbaycan Tirk sair-miitofokkiri, filosofu Nizami
Goncaviys miinasibati iss ¢ox yiitksak soviyyada olmugdur. Hokim Hidaci,
Nizami Goncovini falsaofi vo irfani diinyagériisiini sorh ederken onun
elmini bir ¢ox miitafokkirlor {i¢iin 6rnak hesab etmisdir. O, Nizaminin
“Sirlor xazinssin”ds olan mévzulann tasiri altinda bir ¢ox masnaviler
qolome almigdir. Hoatta, onun masnavilori Nizaminin beytlori ilo ¢ox
soslosmokdadir. Bu anlamda, Hidoacinin folsafi  diinyagoriisiiniin
formalagmasinda Nizaminin tasiri goxdur v bunu, onun falsafi seirlarindo
darhal hiss etmak olur.**

Hokim Hidaci Nizami Gancavidan sonra dayar verdiyi, hormat
basladiyi ikinci miitefokkir isa Sirazli Hafiz olmugdur. Hidaci fars seirinin
soz ustadi olan Hafiz $irazinin yiksok ruhunu sevmis, onun tasiri altinda
s0z xozinasini “xirdalamugdir”. Har iki sairi yaxinlagdiran dini ¢okismoalors,
tarigat ayriligina qarst nifrat hisinin giiclii olmasi, saf bageri duygularin
torennimii idi. %7

Hokim Hidacinin “Danignams” ve divanma 6n séz yazan
Qulamhiiseyn Rzanejad Mirzs Hiiseyn Sobzvarinin “$orhi-monzuma”sina
yazilan “T'aliqs”ni oxuyaraq bels bir naticays galmisdir ki, Hokim Hidacinin
folsafi digtincalori vo hasiyslori bu sahads an ohatali, an ecazkar hesab
olunmalidir. Bels ki, Hokim Hidaci Ibn Sinanin “Safa”, “Isarat”, “Tanbihat”
vo bagqa asarlorini, eloca do Molla Sodranin “Osfar” kitabini tam dyronmis
vo falsofi sorhlor vermigdir. Rzanejada goro Hokim Ssbzsvarinin gagirdi
Haci Mirze Hoason vasitasilo Hidaci ona yaxin sayilarmig ki, mohz
Sabzavarinin monzums miibahisalorini ondan dinladiyi tgiin bela gozal,

536 Jlokborli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi v ictimai fikir tarixi (XIX-XX astlor). Ug cildda,
I cild. Baky, “Elm va tahsil”, 2023, s. 294

$¥7Sahaliyeva Matanat. Conubi Azerbaycan poeziyasinin inkisaf problemlori (XIX asrin
ikinci yarist). Baky, Elm ve tahsil, 2019, 5.200

179



8

ohatali, doyorli folsaofi fikirlor yazmugdir.¥ Hidacinin Mirzs Hiiseyn
Sabzvarinin “$orhi-Manzums” kitabina yazdigy “Taligs” ise ¢ hissadan
ibaratdir:

1. “Hagiys laali miintazima va sorhi monzumati mantiq”,
2. “Taligaqi gurur-al forayed”,
3. “Fi qovaed-ol-hokom”.

O, “Tsligs” kitabinin sonuna bir negs sahifadan ibarat olan “Fi
qovaed-ol-hokem” risalesini fslsafoni Gyrenan tolabslors yardim tigiin
yazmigdir, ¥

Hidoacinin seirlori daha ¢ox falsafi mahiyyot dasiyib demok olar ki,
divanlarinda onun bu ruhda olmayab bir beyti bels tapilmaz. O, geirds
ozunu bir falsofo musllimi kimi goriir ve sanki talabalarins dars demak tigiin
alins galom almgdir. Bu baximdan Hidascinin varliq, varligin birliyi, surat vo
hayula, tacalli, taslim va riza, esq ve diger anlayiglara nazar yetirmak yaxsi
olardu

Hidaciys gors Varliq ssldir, bitiin varliglarin qaynagr Odur ve
mohz xeyirdir. $axsi v zat1 vohdoti ilo xalis vo vacibdir, yani yalmz bir vardir
ki, o bir “Sahibi rana”dir, “Haqq”dir: “Lavacuds la macuds ellal haq”.
Hidaci deyir ki, Haqqun sifotlori onun zatindan nasidir, yoni zahirdadir,
batinds deyildir. Biitiin geylorin, yani tacassiim tapan har nas varsa onun zaty,
mahiyyet va suratlori azal olan 9zaldi. Haqq elminda va bilginds sabitlar vo
haqq onlan bilirdi. Bunlara “ayani sabite” deyilir. Bu bilgi ise haqqn
zatindadir vo haqqun tacallisi ilo bu seylor vo eynlsr zithur edoarlor. Ogor
Haqq-Taala miticalli olmasaydi, bu oyan sabit do zihur etmozdilr vo
beloliklo biitiin varligin yaranmasi vo zithuru onun tacallisi sebabi iladir.
9gor Haqq ondan térayan varliqlardan qeyb edarss, diinya manasim aldan
verar. O, yazirdu:

Osdi agar yel, yedi darya takan,

Movcii hiibab 6ziinda ayan.

Yel ki, o ¢ag boslad: daryani, bu

Movcii hiibab: dolanib oldu su.

Burda, babam, bil, bu masaldan murad,

Movc, sudan basqa deyil 6zga zad. **

53 Yeno orada, 5.194

5% Cavad Heyat, Azarbaycan adsbiyyati tarixine bir baxis. ki cildds , II cild. Bak,
“Azarbaycan” nagriyyati, 1998, s.277

5% Hidaci Mahammad. Qitalar // XIX asr Azarbaycan adsbiyyati (poeziya) iki cildds - I
cild. Baky, “Nurlar” NPM 2009, s.557

180



Yaxud da:

Vahid agar olmaya, olmaz adad,
Eylamayib bu sozii bir kimsa rad.
Hor adads baxda baxib vahida,
Bu sozii olmaz deyesan zahida. 5*!

Hidaciys gore Varlign birliyine (Vohdati-Viicuda) inananlar
deyirlor: “La maveuds saveyol Haqq”. Yoni Hagdan bagqa varliq yoxdur. Bir
do deyirlar: “Laysa feldar geyrohu dayyar”. Bu o demakdir ki, biitiin goylor,
yerlar, canly, cansiz, bitki, bir sézle gordiiylimiz ve hiss etdiyimiz har sey
Haqdan nasidir vo 6zlorinin miistaqil viicudlan yoxdur. Bagqa s6zls desak,
birlik vo vehdat Haqq-Taala zatin istiglah anlamindadir. Bels ki, onun
varh@inin istiglal sababi olur ki, bagqa heg bir varliq miistaqil ola bilmasin
va biitiin varliglar “zilli” (onun bir pargasi) va “tobii” (6z tamsilgisi kimi)
olsunlar. Yoni, biittin varliglar Onun bir parcast vo niimayendasi kimidirlar,
har no varsa Onun zithurati vo tacalliyatidir. Bagqa torafden biitiin varliglar
“zihurat” olaragq, ssillarindan, yoni Haqq-Taalanin zatindan ayn deyildirlor.
Ciinki, agsr ayri olsaydilar, ondan Allahin movludlart hesaba golirdiler,
halbuki, Allah dogulmur (lom yalid). Allah buyurur: “va hove makon
oynamod kontom”, yoni harada olsamiz, O, sizinladir. Bu o demoakdir ki,
Allahin biitiin varliglara nisbatini giines kimi muqayise etssk, o zaman
bitiin varhqlar da Ona sua kimi vs ya kélgs kimidirlar. Hidaci yazirdi:

Bu soz agar batilii gor haqqdir,

Bir da masal “masdar”ii “miistaqq”dir.
Bil haqqi masdar kimi, asli kalam,
Alomi-haqqin kalimati tamam.
Moasdarii miistaqqida yox farq ¢ox,
Mosdar agar olmaya, miistaqq yox.
Ciin ¢apisib miitlaqa ¢ulgasdi qéyd,
Cakdi qilinc birbirina Omrii Zéyd.
Bu iki diisman barisarlar o giin,
Qalmaya miitlaqda nisan-i diiyiin.
Ol ki, tutar miitlaqi, qéydi atar,
Mosdara, miistaqqi goranda baxar.
Mon baxaram har kima, gérram onu,

Bir kasa banzar, ola dogquz donu.

541 Yena orada, s.558

181



Vacibu miimkiin hasabi-etibar,
Burda tapar farq, aya husiyar!
Giizgii va iiz bir-birina oxsadi,

Bazi azib giizgiiys da “liz” dedi.

Bu s6za bavar yoxu ahli-kalam,

Mon da aqidam bu deyil, ey balam!**

Arifvs hokim gairler, imumiyystls irfani masalalari romzi istilahlar,
anlayislarla dils gatirmiglor. Bu da ona géradir ki, onlarin inancina géra bu
monalar lofzs, yeni s6ze sigmazlar vo onlar tigiin “lafz” yoxdur. Hidaci
yazirdi:

Lafz nadir? -Cixdi bogazdan nafas,

Necga yerini dodagin ila kas.

Ism olur, fel olur, harf kim,

7 543

Bu iigiinii y1g, adini oy “kalima”...

Falsofoda zatini va amslini tomin eden uzuna, enins va hiindurliyii
olan covhors surat deyilir. Surat varliginin yiiksok mortabslorinds qorar
tapir vo hayula tigiin sabab sayilir. O, yazird::

Hor nama suratls tamama yetor,
Surat olan yerda hayula itar.

Surat hayulaya varliq bagislayandir:
Dolandirir har yan, hamisa garban,
Dalinca bu surat mana hayulan:!

Hoyula varligin agagi mortabalorindadir v suratin malulu hesab
olunur. Hidaciya gora surat iss hayulanin sobabidir:

Kimsa tanimaz man tak, bu govhar napaki,
Ol surat nahsitak batildir hayulas:!.

“Hoyula” folsafods bels torif olunur: “Cesidli suratlor qobul edan
yaradiliginin ilk maddasidir. Surat qabul etmasi, ona “potensial hayula” vo
surat gobul etdikdon sonra, ona “belefel, gergok hoyula” deyilir. Hidaci
yazirdi:

Sanin inayatin olsa, tapar hagiqata yol,

Inayatin olsa, surat tapar hayulast.

542 Hidaci Mahammaod. Qitalar // XIX asr Azarbaycan adsbiyyat1 (poeziya) iki cildds - I
cild. Baky, “Nurlar” NPM 2009, 5.558
543 Yeno orada, s.557

182



Belolikla, bitiin varhq birliyine inananlar kimi Hidaci da hesab

edirdiki, heg bir varhigi Haqq-taala varhgindan miistaqil saymaq olmaz. Har
bir varlq “zilli” ve tabii olaraq mévcuddur ve goxsin kolgasi kimi, zatin
ardincadir. Zahir olan, zahir edanden bagqasi deyildir vo miitacall,
miitacallidan ayr1 olmaz, bagqa tarafden Quranda deyilir: “Kollo yome hova
fi san”. Hidaci bu ayaya istinad edarak, tacallini zatdan daha agag martaba

hesab edirdi. O, yazirdu:

Ta 6ziin diigdii kolgasi cama,
Ol sabab xalq diisdiilor sakka.
Yaxud da:

Oldu bu bir cilvada kiilli cahan,
Zarra sifat giin isigindan ayan.

Haqqn 6ziiniin tacallisini ¢esidli suratlarle gormays isars edon

Hidaci biitiin suratlori giizgiiye togbih edib. Biittin toyinlari ondan bilir va
kesrat iginds vohdat axtarir. O, yazird:

Giizgii agor asta, agor iistadir,

Yiiz ola ya min, bir iizii gostarir.
Va ya deyir:

Movc, sudan basqa deyil 6zgs zad.
Vaya:

Vahid agar olmaya, olmaz adad.
Vaya:

Mon kimam, ey dost! Han1 6zgasi?
Burda masal saasidir, 6z kolgasi!

Bizcs, Hidacinin giil-tikan, tikan-giil banzatmasi ds tesadiifi deyil.

Cinki bir-birins na gadar zidd olsalar da onlar da bir yerdadirlar. Hidaci

yazirdr:

Ey gozlori ala, arizi al,

Bir busa ver, onda canimz al!
Hor yerda, bizik, sanin xayalin,
Bir yol bizi son da xatira sal.
Getdin, neca baxt getdi bizdon,
Goal, qoy, gena iz gatirsin igbal.
Ox tak qadimi qamin edib yay,

Esqin sadomati dalimi “dal”,

183



Hor sozda manim dilim agqiqdir,
Amma, sani oxsamaqdadir lal.
“Soymak” sanin dilinda “6ymak”,
Tiryak, sanin alindadir “bal”.
Géstar iiziin, olsun asikara

Hoagq, qalmaya ixtilafi-aqval.

Hor kas deyar 6z yannda bir zad,
Mblum deyil hagiqati hal.

Mon, aqldan ol geca sorusdum:
“Key hall saninla ciimla iskal.
Taqdir deyildi vasli-canan?

Ya man 6ziim etdim onda ehmal?”
Mbonada qulagima buyurdu:

“Ey asiqi-xamii arifi-kal!

Olmaz ola giil-tikan; tikan-giil,
Gor istaran agla, istaran giil!”
Bu seirinin davami olaraq Hidaci daha sonra yazirdi:
Ey suxi firistaxu, pari pey,
Qyyami-bahardir, gatir méy.
Quslar ¢amana salib giyaqu,
Giilzars diisiib acab heyahey.

Gak masnadi-eysi busitana,

Qil qussavii-gam biisatin tey.

Bél xidmata baglayib sanubar,
Qullugda qulam tak durub néy.
Ta, cami-hayat alindadir ic,

Ta, xani-macal 6niindadir yéy.
Diinya, deyil, ey aziz, bir zad,
Dovlat deyil, ey faqir, bir séy.

Qali yoxun, altina dori sal,

Tirma yoxun, aynina guxa géy.

5% Hidaci Mohammad. Tarciband // XIX asr Azarbaycan adebiyyat: (poeziya) iki cildda - I
cild. Baky, “Nurlar” NPM 2009, 5.560

184



Men Hidaciyam ki, lamakanam,
Goh sakini-sahri Tus, gah Réy.

Bir saxs diinan sorusdu mandan:
“Hatam nadan oldu Hatomi-Tey?”
Aya 6zii soyii kusis étdi,

“Ya, baxti gatirdi?” Mon dédim: Ey!
Bicara, bu baxsisi-Xudadir;

Kimdir diisiinan niikaty, hay dey.
Olmaz ola giil-tikan; tikan-giil,

Gor istaran agla, istaran giil”. 5*

Irfanda teslim va riza bir baxisa géra foqrii fonadan qabaq sayilir.
Bu maqamda salik ti¢iin, esq vo talob habels hiizur qeybat kimi, taslim vo
rizada bir ciirs bir-birina baghdir vo sanki iki qanad kimidirlar. Hidaci bu
“iki qanad”a folsafi yondan yanagirdi:

Nb qadr, har neca, ey dust, qulluq olsa buyur,
Qabaqda hazir-i xidmat, miiti-i farmanam.
Mon ol balaya dozan, can iizan, cafa ¢akanam,
Homisa dust yolunda qadayii qalxanam. 5
Yaxud da:

Déyaram doy! Soyaram soy! Kasaram bagimi kas!
Dézaram, ¢ara yoxumdur. Gedaram farmana.
Vaya:

Hidaci! He¢ damsma! Els 6z payt va siikiir.
Déz agar basiva goydan kegak va paya galir.
Vaya:

Moanam ki, dost yolunda cafadan incimiram,
N ¢iinki, mazhab asiqda, incimakdi giinah.
Vaya:

Ol riza qismata, var hikmati Allahin isi,

Ol dondardi qisa yay, edar yay qust.

Vaya:

545 Yeno orada, s.561
% Hidaci Mohammad. Qazallar // XIX asr Azarbaycan adsbiyyati (poeziya) iki cildds -
cild. Baki, “Nurlar” NPM 2009, s.570

185



Hor nega har na qadar miiqaddoar edib olsun olacag,
Ver riza hokm qazaya, ag iiziindon qirig.

Toasavvif ohli macazi esqi asason radd edib yalniz samavi esqo
inanirlar. Ancaq Hidoacinin falsefi diigiincasinds biitiin suratlor haqigatin
misalidrlar, madam ki, Haqq tacallisi onlarda (“yar”da) zuhur ediblar, onlar
il> “esqbazliq” etmoak olar. O, yazird::

..Naz eyloma, dur ayags, goyma

Qalbim ola qiissa payimali,

Gaygaklari man gox istaram, ¢iin,

Suratdir hagiqatin misalt.

Zahid mani danlamazdi hargiz,

Bu niiktaya gar olayds hali.

Dana diigiinar séza, na har kim

Borkii ucadir, yogundu sal.

Sovqila hami yetar tamama,

Esq ila qamu tapar kamals,

Ey miilki viicud sahriyari,

Eyla mani sahri-esqa vali,

Verdi bu rayasatin havas

Axirda havays miilkii mals.

Sas galdi ki, ¢ox danisma yersiz,

Ey aqli qiriq, dimag: xali,

Horgiz, elama bela tamanna,

Agqil elamaz talab, mahal..

Olmaz ola giil, tikan; tikan, gil,

Gor istaran agla, istaran giil..5*

Hidaciys gore bu baximdan macazi egqgin haqiqi esqo ¢evrilib
ikisinin bir olmasi miimkiindiir:

Siikiir xuda oldum acab sarafaz,

Oldu hagiqat mana esqi macaz!.

O, “9l gotiir” seirindo isa yazirdi ki, agor sufilorin dediyi kimi
moacazi esq fitnadirss, nafss gors esqo diismok iss xatadir. Hidaci yazirdr:

547 Hidaci Mohammad. Tarciband // XIX asr Azarbaycan adebiyyat: (poeziya) iki cildda - I
cild. Baky, “Nurlar” NPM 2009, 5.559

186



Ey kéniil, son gal bu yari-bivafadan al gotiir,
Qoy sani bu dard éldiirsiin, davadan al gotiir!
Yar-yoldasdan iimid iiz, qovm-qardas istamo,
Yumgilon biganadan goz, asinadan al gotiir!
Oxsadin giil iizlari, dydiin bu qara gozlari,
Hasili noldu? Havas basdir, havadan al gotiir!
Fitnadir esqi-macazi, fitnadon qorxmagq garak
Esqi-nafsani xatadir, bu xatadan l gotiir!

Ey mani gozdon salan mehrii vafasiz sevdiyim,
Gor yoxun mehrii vafa, bari cafadan sl gotiir!
Vada vermisdin necoldu? Ohd qulmisdin hani?
Kim dedi, san ahdini sndir, vafadan al gotiir?
Zahidi-bigara, basdir bir bels qildin namaz,
Sabhavii saccadani y1g, bu riyadan al gotiir!
Bir bela, ey xaca, y1gdim mali-diinya, doymadin?
Ta na vaxta hirs? Bu fani saradan al gotiir!
Taciri-badnafas, xoszahir, peygambardan utan,
Basdir, ey namard, tanzilii ribadan al gotiir!
Ey dadas, ke¢di cavanliq movsimi-surii siirur,
Y1g biisati-igrati, seyrii safadan l gotiir!

Ta bilirsan, aqla qulluq eyls, nafsin burnun ov,
Diis parilor ardina, divi-dagadon al gotiir!

Oz giimammda budur: Man aqilii farzanayam,
Laf vurma, Hidaci, bu iddiadan a1 gotiir! 5*

“Ogor o yar’ seirinde iss macazi egqlo hogiqi esqin arasinda
¢irpinan Hidaci bir név fitna ve xata arasinda qalmigdir. Bu baximdan o,
burada macazi esqdan uzaqlagib hagigi esqs yaxinlagsa da, ancaq yena do
cismani “Yar’mn 6zii do konkret deyil, xoyalon arzuladifs ideal “Yar”
obrazdir. $air ds, 6ziinii cismani olaraq xoyalinda canlandirdigi hamin ideal
“Yar”in yolunda qurban etmoays hazirdir. Ciinki onun nazesrinds istanilon
asil, konkret cismani “Yar” vafasizdir. O, yazirdr:

9gar o yar mana bir geca olar mehman,

48 Hidoci Mohammod. Qazallor // XIX asr Azarbaycan seri antologiyasy, Baky, "Sarq-Qurb”,
2008, 5.370

187



Bu cani man da ayaginda eylaram qurban.
Sikayat eylomaram bir da taleyimdan, agor,
Qabul eylasa qurbanliga mani canan.

Yoxum haras 6liimdoan, hani bala qilic,

Deyin gala, mana bu bas qadayadir, qalxan.
Yazib qaza qalomi adima qam-ii alami,

Yetor mana sitam-i ¢arx, ta varimdir can.
Cahanda oldu manim qismatim gam-ii méhnat,
Nosibim oldu manim ruzigardan hicrdn,
Sanam, na gox sanin tistiinda soz galir liziima?
Bilan na qadr somatat edar mana har yan.
Sanin xayalma, 0z xanimanimi pozdum,

Sana gora eladim tark-i 6lka vii eyvan.

Sanin yolunda nalar ¢akmisam, Xuda bilsin,
Sayim cafalarimi, saymagim deyil asan.

No ¢ox balalara dézdiim, dedim iirakds magor,
Viisalina yétaram, dardima olar darman

Sanin mana dirayin yanmad, taacciibdiir.
Gatirdi rahm manim halima zaminii zaman.
Noadan qapinda manim qullugum qabul olmaz?
Nb qadr, gor ¢akaram covr, gormazam ehsan.
Noma sikayat edim, kimsa yox yetam dada,
Kima slindan edim dad, yox edan divan.

Urak yanar, man agar nala eylasam, na acab,
Odun yananda galor cusa, saslanar qazan,
Kababr sisa ¢akib, qoy od iistiina, yel vur,

gar sizildamadi, man da, etmazam afgan.
Hamni 6liim, ona versin cezay-i xeyr Xudd,
Odur bu giin atadan mehriban mana, anadan.
Edor xilas niifuzi-quyudi mohnatdan,

Olur onunla yavuq istirahata ehsan.>*

5% Yeno orada, s.371

188



Belolikla, ortaya belo bir sual ¢uxir ki, macazi esqlo nafsa goro
esqdon uzaq olan Hidaci hansi esqs iz tutmugdur. Bizca, o, bu masalaya
“Bahar-1 6mr xazan oldu” seirinds miisyyan qodor aydinhq gotirmaye
calismigdir. Bels ki, burada Hidacinin nazords tutdugu esq saf, tomiz,
tamannasiz olub daha ¢ox qutsal xarakter dagimigdir. Hidaci yazird::

Bahari 6mr xazan oldu, yagdi basima qar.

Bu giin giiliizlari sevmak olur manimgin ar.
Mona deyallor qocaldin, cavanhq etma, Vali,

O zad kim, oldu tabin, neca zaval tapar!

Mon eyloram bu mahabbat odun tirakda xamus,
Ogoar hararati zayil eda 6ziindan nar.
Mohabbat ahli malamii mazammata baxmaz,
Bu sozlara qulaq asmaz, agar hagiqati var.
Mon ol kasam ki, havavii havaslo mashuram,

O sarxosam ki, adim esq ilon olubdur car.
Yapisdirar iki biganani alageyi-esq,
Birin-birina, neca iki taxtoni mismar.

9goar gozallari sevmak manim giinahimdr,

Bu, bir giinahdir, ondan man etmam istigfar.
Saba, payamimi cananima yetir, de ki, ey,
Sozii yalan, 6zii namehriban, vafasiz yar!
Sana gora gotiiriib mandan al gamu aqvam,
Sanin yolunda samatat edor mana agyar.

Ogoar san istaran, ey miigca, Seyx Sanan tak,
Buyur, salim qocaliq ¢agi boynuma ziinnar.
Boyun balasin alim, dur ayaga, maqdamina -
Nisar qilmaga yox basii can iigiin miqdar.
Qadan mana, gal otur dovrana gazim, dolanim,
Neca gozar, dolanar devri markaza pargar.
Sana asar elamaz, ey acab, manim ahim,

Mon aglayanda galar nalaya darii divar

Hara bu xalgin slindan gedim, olum rahat,
Goriin manimgiin olubdur, bu genca diinya dar.

Adam kim, istamaz olsun 6z ixtiyart ilon,

189



Bu harza xalqu goriir, olmaga olur nazar. >

Hidacini 6mriindon usandiran “Yar” ugrunda ¢okdiyi aziyystlordir
ki, buna sabab da aqlls diisiinmasidir. Yoni aglini bagindan alan “Yar”dir ki,
ona daim aziyyst verir, demoli “Yar’dan uzaq durmagq tigiin ds, ilk névbada
aqlinin 6hdasindan galmalidir. Sairin aqlini bagindan alacaq yegans nasna
da sarabdir, ancaq o da miivaqqatidir. O, yazirdi:

Bu giin aziyyati yarii mazammati agyar,
Xuda bilir ki, mani émriidon edib bizar.
Mona bu aql aziyyat edir, dur, ey saqi,

Gotir piyala, apar aqli, camimi qurtar!
Binayi 6mriimii bir cam ilon elo viran,
Deyil bu 6mr magor mayeyi qgamii azar.
Qatab neca davanin ¢iynini yiik altinda -
Suxar, sixib mani bu riizigari-nahancar.
Koniil oziin esiya atdi pardadon, ey vay,
Evim ywalds ki, bundan sora isiimdir zar.
Hani o kas ki, manim halima yanar iirayi,
Hara gedim, kima 6z dardimi edim izhar?!
Soyiid agacina atmaq garak bu irads,

O da, manim kimi, galmaz ama, gatirmaz bar.
Deyarlar lafi-mahabbat vuran, balays dozor.
Yalan demakla, manim haqq soza yoxum inkar.
Dézan cafaya manam, Hidaci, agar gatiram.
Bayana halimi, aglar mana darii divar. 5!
Hidaci “Kimdir” geirinds iss yazird:
Kimdir deya ol sux, giiliiz, qon¢a dodags,
Qus getdi, bahar oldu, galib giil yena baga.
Cana, ¢amana ¢ak torabii eys biisatin,
Qurbanin olum, hicreyi-xalvatds hacaga?
Siibhiin dami, giil movsiimii, novruz havast,

Naz etma, qadan canima saqi. dur ayaga;

550 Hidaci Mahammod. Qazallor // XIX asr Azarbaycan adabiyyati (poeziya) iki cildds - I
cild. Baks, “Nurlar” NPM 2009, 5.574-575
551 Yeno orada, s.573-574

190



Bir cikka 0 meydan ki, dirildir 6liinii, tok,
Peymanaya, galsin bu qoca balka damago.
Yox tab dizimda, ¢akilib nur goziimdan,
Artar isi§1, toksan agor yag ¢irago.

Goygak, mana haqqindir edan naz, ¢atindir,
Torlan eda razi oziinii séhbati-zaga.
Gah-gah bu qoca asiqina eyla navazis,

Qoy xalg desin: Kaklik olub yar kalaga.

Al bir geca 6z qoynuna, cana, bu qocant —
Ta siibh; qucaginda cavan dursun ayaga.
Ey Tiirk, senin tellerine Tarimii Xalxal —
Qurban ola, ol xalina Tabrizii Marago.
Sardar Miiayyad acigi galsa bu sozdan,
Para edaram bu varagy, sallam ocaga.
Orbabi-safa qon¢a kimi iizlari giilsiin,
Goalsin pis adam, yonca kimi boynu oraga.
Bas, piri-mugana gila etdim ki, “Navaxta —
Rongurii giriftari-qamii qiissavii daga?
Olsayd: haqigat mana malum...” Buyurdu:
“Bihuda dizin qucma, éziin sixma bucaga.
Ey xam, bu sevdam havas éylama, olmaz,
Anbari tokan torbaya, daryani ¢anaga”. 5%

Yeri golmiskon, Hidaci 6ztini sufilorden ayri saymus, onlarin
yaradilis vo kainat haqqinda olan inanclarim batil hesab etmigdir:

Mozhabi sufilora nisbat mani
Verma; goziim sevmadi bu siirmani.
Mon déyilam sarsari yii biil-havas.
Uz gétiiriim har tarafa goldi sas.
Gor sani har kim ¢agira, ey dadas
Getma daliyca qagarag, ol yavas.

Gor na deyir, yumma basirat goziin,

2 Hidaci Mohammad. Kimdir // XIX asr Azarbaycan adebiyyati (poeziya) iki cildds - I
cild. Baki, “Nurlar” NPM 2009, 5.568-569

191



Gor yoxdu biirhan esitma soziin,
Husunu y1§ basina, ol onda dil,

Eyls tasavviir, sona tasdiq qil.

Kimsa ki, tasdiq edor fikrati,

Olmaya yox onda adam fitrati.

9ql bu ¢olda itiribdir oziin,

Hus tutub parda-yi heyrat goziin.

Var xatari, gétma, bu, ziilmatdir,
Burda Iskandar qocasiz matdur.

Qil 6ziina Xazr bu ¢6lds dalil,

Hor na deyar, har na edor sabr qul.
9qlina qursan, itirma oziin,

9ql da yoxdursa, cahl tutubdur goziin.
Qoy neca vii negani, olma fiizul,

Hor na ki, salik buyurur, qil qabul.
Dur yola diis, yatma ravayatda var:
“Kimsa ki axtarir, muradini tapar”. 553

Sufileri dalil ve arqumenti olmayan diigiinca sahiblori adlandiran

Hidaci agagidaki beytinds yazirdi:
Sufi buyurdu seyrol safardir qama alac,
Geydim ¢ariq ayagima, aldim sla agac.

Sufilori oyunlarimi radd etmaya calisir vo balko istehza edir. Hidoaci
sufilorin amoallarina gors har zaman heyrst i¢cindadir, onlarin oyunlarindan
kenarda duraraq 6ztini ssil miisslman sayur:

Hani o kas ¢ixara canini bu heyratdan,

Oziin Xuda mana da rahm qil, miisalmanam!
Ya da:

Monim halim Allah, sana ballidir,

Qamim bes dogiil, on dogiil, sllidir.

Bayanma, gedim 6zgaya al agam,

Bu ¢agimda 6zga dalryca qagam.

583 Hidaci Mahammad. Qitaler // XIX asr Azarbaycan adebiyyat: (poeziya) iki cildds - I
cild. Baky, “Nurlar” NPM 2009, 5.558-559
192



Sanin bandanam yaxsiyam, ya yaman
Kimim var, agar son qapindan qovan?
9gar man yoxum bandalik, cox pisam,
Sani al Yasina veriram qasam.

Biitiin bunlara baxmayaraq bazi tadqiqatcilar Hidacini sufi sair-
filosofu hesab edirlor ki, bu miilahizs ilo razilasmaq miimkiin deyil. $*

Ixlaqi vo estetik goriislori. Onun farsca yazdigi “Damignams”
masnavisi axlaq falssfesine aid monzuma olub, miixtalif toplumlarin forgli
adot-ononalori, aqidelori arasindaki oxsarhqlar ve forqliliklordan bahs
olunur. O, gobul etdiyi ya da tongidi yanasdigy hor bir aqids, oxlaq
normalar1 haqqinda casaratli fikirler irali stirmigdiir. M.Sahaliyeva yazir:
“Falsofi, trfani sozliikdon ibarat olan bu masnovida soxsiyyat buitovliyi,
viicudun tamizlanmasi, insanlarla yaxgi raftar etmok va sairs fikirlor ganclori
pis amollordon uzaqlagdirmaq magsadi ilo yazilib. Hidaci “Danignams”
asarinds eyni zamanda, miixtalif firqalrin vo toplumlarin falsofi goriiglorine
toxunaraq digkiin ehtiraslara, miinaqisalors son qoymagq, aqido tomizliyi
kimi fikirlori 6na ¢okir. Osarin bir sira gozel maziyyatlori var: birincisi, sair
darin mozmunlu folsafi bahslari ¢ox sads, ravan, yigcam ciimlalorls oxucuya
catdurir; ikincisi, monzumenin daxilinds olan falsafi fikirlorin daha aydin
sokildo sarhini verarakan tiirk dilinin genis imkanlarindan istifads edir. 9n
maraqlisi, sair monzumsanin iki yerinds forqli donis edarak tiirk vo fars
dilinin qargihigh slagasini yarada bilmis, hamginin bir sira filosof alimlarin
fikirlarini, inanclariny, istilahlarini bir yers toplaya bilmigdir”. 5%

Onun tiirkca vo farsca goloma aldigy “Divan’larinda da oxlagi-
falsati masalalor 6ziinii ¢ox biiruzs vermigdir. Hidaci hesab edirdi ki, axlaqi
anlamda sirr saxlama, osrari hifz etma ¢ox shomiyyotlidir. O, bir ¢ox
qazallarinda sirr saxlamag: tokid edirdi:

Kim yumum agzimu ol sevdigimi oxsamayim,

Agrivaqta qala, yar baqi va séhbat baqi!

Hidoacinin bagqa bir seirinds iss hom sirr saxlamanin, hom da
diizgiinliyiin, dodrulugun énsminden bshs olunur. Sair-filosof yazird: ki,
insan Gglin 6zii ve sozi bitdv olmaq, dosta-yoldasa vefakarliq ¢ox
dayarlidir. O, yazirdr:

Mon ol rafig-i safiq-i diiriist peymanam,

Horif-i hicravii karma-bavii giiliistanam.

$*{smayilova Ofsana. Molla Mahammad Hidacinin masnavileri // Slyazmalar yanmur,
2018,N2 2 (7),5.104-105

$$5Gahaliyeva Matanat. Conubi Azarbaycan poeziyasinin inkisaf problemlori (XIX astin
ikinci yarist). Baky, Elm va tohsil, 2019, 5.195

193



Bu giin sozii, 6zii diizgiin, agor tapilsa manam,
Bu sz deyil, man oziim bu soziimda biirhanam.
Monam ki, mehrii vafa maslokinda salaram,
Monam ki, sidqii safa kisvarinda sultanam.
Demam: Vafa vii safada manim nazir yoxum,
Vali, vafa vii safa qalibinda man canam. 55

Hidacini bagqalarindan forglondiran o idi ki, zahiran ham kimi
goriiniib siradan biri, balks do avara biri tesir bagslasa da, ancaq aslindos
onun diinyast tamam forqli idi. Hidaci yazirdi:

Moagam-i azmds agzin kimi, gozal, camam,

Bu hala baxma ki, ziilfiin kimi parisanam.
Mona deyarlor: Na cox qara gozlari Gyaram?
Bali manam ki, bu giin iizlara gazalxanam.
Moanam ki, sur-i mahabbatda sohrayi sehiram,
Moanam ki, mehrii meveddetde car-i dovranam.
Tikildi ¢iynima hiydacda dagdagan agac,

Bela diisiib ki, bu giinlar miigim-i Tehranam.
Monimla ¢ox oturub durdular, diisiinmadilar,
Ki, man kima gora avare-yi biyabanam.

Agar doland, talag etdi nega giin har kim,
Yetisdi kama, magar man, haniiz veylayam.
Deyarlar: “Yoxsa, deyil pak niyyatin, etmaz,
Soziin asar”. Na bilim man 6ziim da heyranam.>%”

Hidaci “Deyilom” seirinds ds yens insanin asas axlaqi sifoti kimi
vofahigy, dogrulugu, diizgiinliyi vesf edib, bunun oksi kimi vefasizligy,
riyakarlig: tonqid etmigdir. O, yazirdr:

Xuda bilir ki, man, ey dust, bivafd deyilom,
Yoxum xilafii xata, dust-i bisafa deyilom.
Vafavii mehr agor 6zgalarda az tapilar,
Mon ozgalar kimi bimehrii bivafa deyilom.

Demam “cafa elama” man, cafaya tabib var,

556 Hidaci Mahammod. Qazallor // XIX asr Azarbaycan adabiyyati (poeziya) iki cildda -
cild. Baky, “Nurlar” NPM 2009, 5.570
557 Yeno orada, 5.570-571

194



Vali, bu qadri da miistovcibi-cafa deyilom.
Sana na etmisam, ey dardimin davasi, bii giin,
Uzanmigam 6liiram, layiqi-safa deyilam?!
Olac yox, mani bu dard 6ldiirar, biliram,

Dur ey tabib ki, mon qabili-dova, deyilom.
Rizayam 6lmaya ta qurtulum, mana birisi —
Gor aglaya man élondan sora, riza deyilom.
Qocalmisam désiimiin, bagimin tiikii agarib,
Yoxum iirakda havas, talibi-hava deyilom.
Mona deyirlar: Dema xalq iginds “man daliyam”,
Yalan niys danisim, diismani-xuda deyilom.
Moan 6ymanam 6ziimii, kibrii naz yox manda,
Xudaya siikr ki, bu darda miibtala deyilam.
Qqilliyam daliyam, man pisam, agar yaxsi,
Elb buyam ki, varam, adami-riya deyilom. 5%

Hidaci “Ey dust” seirindo iss vofasiz dostdan gileylonir vo belo
“dost”dan uzaq durmag tovsiys edir. O, yazirdu:

Sanin yolunda man, ey dust, canimi iizdiim,
Nb qadr covr-ii cafa eyladin mana, dozdiim.
Dedim: Magor tuta bir giin inayatin alimi,
Bilib bu olmayacaqdr, iimidimi iizdim.
Oziim 6ziimdan utandim bu xam sevdadan,
Nb qadr qulluq agor etdim, olmad: miizdiim.
Bu nafs-i bulhavasi yiiz fiisun ila nega giin
Salib ilan kimi ¢antaya agzin biizdiim.
Acigds giic gatirib quxds istadi ¢alsin

Moni, diisiib suya bir cism ilon suyu iizdim.
Monam damag: quru, beyni bos, qiriq aqli

Yigib bu sozlari minaq kimi sapa diizdiim. 5%

%8 Hidaci Mahommad. Qazallar // XIX asr Azarbaycan geri antologiyasi, Baky, "$arq-Qarb”,
2005, 5.369
% Hidaci Mshammad. Qazallar //XIX asr Azarbaycan adabiyyati (poeziya) iki cildds - I
cild. Baki, “Nurlar” NPM 2009, s.571-572

195



O, “Atanin oguluna nasihoti” asarinds isa valideynin tizorins diisan
monavi vo maddi vazifolordan bahs etmisdir. Hidaci yazirdi:

Oglum, ata usagina versin garak amak,

Hor soz ata deyar, ona vermak qulaq garak.
Mon imtahanii tacriiba etdim, har ol ogul,
Oldu ata anasina aq, tapmadi ¢orak.
Danaya ol qulam, sana 6rgadib adab,
Ustada qullug eyla, veribdir sana amak.
Hormat ela qocays, qonag aziz tut,

Ol tut balam, yixilmisa, ol aciza komak.
Anla sozii, danis, dema har yerda har sozii,
Indaza qoy damismaga, tut agzina cahak.
U zad yetib xabarda, unutma bu ii¢ zady;
Yol getma tak, goza yema tok, evda yatma tak.
Ayrana qil ganaat, agar yox sikancabin,

Gey aynina palaz, agar olmadh ipak.

Ye har nama qabaga galor, as ya pilov,

Gey har nama miiyassar olar, sal ya barak.
Nofs-i sarir noxtasim salma boynuna,

Istar sararat eylaya, vur basina kacak.

Hor kimsaya okiiz kimi gostarma buynuzun,
It tok yiiyiirma, har gérani gapma, ey kopak.
Mbokrii fasad risasini qalbindan qopar,
Mehrii vidad toxmunu can mazrinda ak!
Diinyaya uyma, zahirina baxma, bu qart -,
Allatmaga sani, iiziina eylayib bazak.

Bu sustahd kimsiya hargiz vafasi yox,

Bu bivafaya gor kisisan baglama iirak.

Vay halina o kas ki, deyar, eylomaz 6zii -
Oz qévliina amal, yeri qatan olur dirak. 5%

O, bir temsilinds ds sxlaqi masalslars toxunmus, bagqa birisins

560 Hidaci Mashammad. Atanin ogluna nasihati // XIX asr Azarbaycan adabiyyat: (poeziya)
iki cildds - I cild. Baki, “Nurlar” NPM 2009, s.568

196



“quyu qazanin” 6ztiniin “qazdig1 quyu”ya diigacoyina isars etmigdir. Bagqa
sozla, har kimsa yoldagina, dostuna na arzulayar, ns is edarso gec-tez 6z

qabagna ¢ixacaqdir. Hidaci yazirdi:
Bu, tiirkomasaldir: Galir bagina,
561

Hor ol kas edar har na yoldasina.

Hidaci hesab edirdi ki, usaglarin torbiyssi ils valideynlor vaxtinda
masgul olmalidir. O, yazirdi:

Usagt pis oyratma, 6ydiirma gox,
Hor ol kim, usagin 6yar, agl yox.
Bu sozdan darilma, garak ey dadba,
Usaga garak atast adab dyrada.

Hokim Hidacinin estetik goriiglerins galinca, o, seirds miihtava vo
mozmuna O6nam verdiyi kimi, seir dilinds temiz vo saglam olaraq is
aparmugdir. 9dsbi sanatler icinda els bir sanat yoxdur ki, sair onu tanimasin
vo serlorinda istifads etmasin. Elo vaxt da olur ki, bir beytin i¢indo bir ne¢a
adobi sanat isladir. Misal tictin asagidak: seirinds Hidaci yazirdr:

Sanam! San etma bazak, qoy eda bazak tavus,
Gozal! Son etma goziina siirma, qoy eda ceyran.
Ayaga dur, 6ziinii ¢ox bayanmasin siimsad,
Otur yera, 6ziinii artiq Gymasin torlan.

Bahar iinsi galir, istayir goyarsin giil,

Qadan mana gala, saqi, ayaga dur, sallan!
Sanin alinla gatir tovbadan, edom, tovba,

Alim ¢akim basa peymana, sindirim peyman.

Burada bir torafden masugeni tavus va ceyrana oxsatmis (gizli ya
miizommar tagbih) va bagqa tarafden onun har ikisina tercih etmisdir (
tarcihedici ya miifassal tagbih). O, yazirdy:

Sanam, sanin diziinii oxsadim agar Aya,

Cafa olur sana, yox Ay iigiin bela paya

Cafa cox etma! Magar salmaga balaya mani,
Sani dogubdur anan, parvaris verib daya?

O giin ki, bir goriirsa dinimi sana satdim,

Bu giin da bir Optisa cani qoymusam maya.

561 Hidaci Mahammod. Tomsil // XIX asr Azarbaycan seri antologiyasi, Baky, "Sarq-Quarb”,
2008S,5.372
197



Mon ol kasam ki, hamisa vafa yolunda, manam,
Dayar ayagima dag, basima galar qaya.

Dézan balaya manam, Hidaci, manimlan qam,
Gozar hamisa, neca saxsilon gazar saya.

Goalar xosu mana bir paranin, budur cahati,

Ki, baglamam 6ziima hi¢ vaxt piraya. 56

Bazi tagbihlari da (banzatma) yeni, badii va cox gozal olmusdur.
Misal ticlin asagidaki beytds mogsuqenin 6ziind laloys tagbih etmisdir. Bu
togbih ¢ox nadir va yeni bir haldur:

O qonga, ya sanin agzin, o turre ya reyhan?
O lala, ya sanin ordun, o niiqran (giimiis) ya andam?

Onun bu kimi iglatdiyi coxlu adsbi bazak, onun na qadarlatif zovq
va saligays malik olmasim gostarir. Xeyrulla Mommoadova gors XIX asrin
sonlarinda genyli sairlorin 6ytd ve noasihatlori tcin saciyyovi
xuisusiyyatlorindon biri toblif edilon oxlaqi fikrin badii tesir dairasini
artirmag, onu oxucunun invanina yetismosini siiratlondirmok magqsadilo
tabligi vacib olan ideyamn hayatdan, xalq vo klassik adsbiyyatdan alinmig
hekayalor vasitasils ayanilagdirmakdon ibarat olmusdur. Onun fikrincs, bu

baximdan M.Hidacinin do yaradiciig maraqh xiisusiyyatlors malikdir”. 563

Hidacinin ictimai-siyasi goriislori. Hidacinin ictimai-siyasi
goriislorinda saray hakimiyyatinin ve dini haklimiyystin tanqidi mithtim yer
tutmugdur. Masalan, o dini hakimiyyati tanqid ederken an gox hadafinds
zahidlor, riyakar mollalar olmugdur. “Zahid” séziinti Hidaci moenfi bir
kiitbeyin vo riyakarliq simvolu anlaminda iglodir. Ona gora zahid ¢aligir ki,
ziyarati, namazi ils bu diinyada vo o diinyada mogsadlorina catsin, lakin
onun gorisleri dar ve yollart mahduddur. Bu baxumdan qeyri-insanhq
xastoliyina tutulan zahidds vicdanly, arli bir tirak yoxdur. O, yazirdr:

Deyir zahid etmaz manimgiin tafaviit,
Qiqaquq qaz ilo avaza biilbiil.

Bu heyvana adam deyirlor, mana div,
Bu nadana aqil deyirlar, mana xal!
Vaya:

Zahid damgsanda, danlamazdim,

562 Hidaci Mohammod. Qozaller // XIX asr Azarbaycan adabiyyat: (poeziya) iki cildds - I
cild. Baky, “Nurlar” NPM 2009, 5.570

%6 Mammoadov X. XIX asrin sonlarinda Conubi Azarbaycanda maarifci adabiyyat./ / Conubi
Azarbaycan adabiyyat tarixi. Iki cildds, I cild (XIX asr). Baky, “Nurlar”, 2009, 5.394

198



Sozdan agar anlasaydi sad.

Vaya:

Deyirlar zahid salusa xalq sada va saf,
Monim kimi rind o zirak va qallas.
Vaya:

Evin dilinmaya zahid mani o ¢ag danla,
Gdoran bu sadalori bada vermayan iman.
Vaya:

Bu omalin zahid olsun 6ziiva aid,

De har na deyin, sanla kimsa yoxdu davast.
Vaya:

Zahidi pagmina pus, abidi kaskina xar,

Oldular arif, vali man niys aya dali?

Zahidi bigara ¢ox, etma mazommat mana!

Yoxsa etibar sani fikrat bica dali.

Vaya:

Zahidi bicara! Basdir bir bela qildin namagz,
Sabba va saccadani y1g, bu rityadan al gotiir.
Vaya:

Alb kamand sifat tasiifi elo zahid,

Baxar gorar ki, ha ¢ag damana sikar galalar.
Vaya:

Damnisma, zahid, agar soz esitmadim, - sana na?
Mon 6z xudama giinah etdim, etmadim, - sana na?
Xuda behisti-barini sana verib, - mana na?

Sanin giimanima, man kama yetmadim, - sana na?
Negiin sani sGyaram, getmisam kalisays,

Deyildi Kaba nasibimda, getmadim, - sana na?
Mona agar dedilor: Gal qilaq dalda namaz,

Baxib salahima, bu amra bitmadim, - sana na?

Dedin: Man eylamaram, iltifat diinyays,

199



Yeritdim 6z soziimil, ya yeritmadim, - sana na? 56

Onun Qacarlar hakimiyystinin tangidina tinvanlanmig ¢ox deyorli
asarlari da vardir. Hidacinin bu siradaki an maghur ssarlari arasinda
“Risaleyi Duxaniyys” mithiim yer tutmaqdadir ki, bu asar Qacarlar dovlati
dévriinds, daha dogrusu Nosroddin sah Qacarin hakimiyyatinin son
illorinda bag vermis “Tanbaki harakati”na hasr olunmugdur. %% O, bu asarini
6z dediyi kimi, alimlarin xahisi v istaklori asasinda galoma almigdir. Bu asar
“Tonbaki harakat” hadisalorini 6yranmak ticiin an mithiim ictimai-siyasi
asarlordon biri sayilir. Osorini Quramn “9dduxan” surasinden gatridiyi bir
ayo ilo baglayan Hidaci burada shalinin xarici miistamlokagilors qarst
tmumxalq mibarizasinin miitaraqqi xiisusiyystlarini gdstormisdir.

Onun “Kagkiil” va “Maktubat” asarlorinds da Qacarlar
hakimiyyatini tangid edon miixtalif ictimai-siyasi movzular vardir. Masalon,
0, “Maktubat”inda Nosraddin sah Qacar hakimiyystini nazerds tutaraq
yazirdi:

Kondaqun Hozrati Imam Rza,
Sani omriin eylasin mayus.

Ol cahani cahanda san saddad,
Eyladun, etmamisdi Daqyanus.
Yazaram Hoazrati Sahansaha,
Ki, qapinda qulam Kekavus.
Ta cahandar cami hadisadan,
Dovlatii sovkatin ola mahrus.
Kondi qildi xarab Mir Sikar,
Dutub eylar raiyyati mahbus.
Mongun yox macal Tehrana,
Tapsirib yollar, qoyub casus.

Hokim Hidaci har ciirs ziilm qargisinda dayanan ve ztilmo tomkin
etmayon bir insandir. O, 6z zamaninda Nasraddin gahi ziilmkarh§in asas
tomsilgisi kimi gormiigdiir:

Sari zaif oldu, qavi kiifrii kin,

Az qalib aldan giidam ainii din.

Ag alin ey hazrati haqqa vali!

564 Hidaci Moshammad. Qazallar //XIX asr Azarbaycan seri antologiyasy, Baki, "Sarq-Qarb”,
2005, 5.368

565 Bagirzads S.B. Hidacinin hoyat vo yaradicihg: hagqqinda. Azerbaycan SSR EA-nin
Xaborlori. 9dabiyyat, dil ve incasanat seriyast. 1968, say1 3,5.26-27

200



Qoyma ola sara uzun kiifr ali.
Sinama bu tayifadan kinadir,
Kinalari koynayina ayninadir?
Al ala dad almaga kin tisasin,
Qaz yer iiziindan bularin rigasin.

Hidaci “Olsun” geirinda ds, agiq-agkar Nosraddin sah Qacari hadef
almigdir. O, yazirdu:

..Yoldas mana coxdur, dolanim alami, sayad,
Bir kimsa tapim, dardima darman qilan olsun.
Ox hor na iti olsa, giiman eylama, saxsin,
Diinyada samatat kimi, bagrin dalan olsun.
Allah bu sahin baxti doniib taxti dolansin,
Miiskil bunun shdinda dodag: giilon olsun.

Ey mayasi az, yox elama nalavii faryad,

San dardini de, balka davasin bilan olsun. 5%

Hidaci bagqa bir geirinds isa Nasoraddin sah Qacarin 6limini
haqq qazanduwmig, ondan sonra 6lkeys rahath@in gelacoyine inanmaq
istomigdir. O, imid edirdi ki, onun yerins galon sah adalotli olub &lkoni
qayda-qanunlarla idars edacakdir:

Koniil, darixma, gam etma ki, qgamkiisar galor,
Bu riizigar gegar, yaxsi riizigar galor.

Duman tutub yer iiziin, yagar havadan qar.
Kegar gedar bu soyuq qis, gena bahar galar.
9goar o ¢ag ki, safor etdi yar, getdi baxt,

Xos ol giina qayidar baxt ilon o yar, galar.
Geca giindiiz ¢akaram ah, tikmisam yola goz,
Goriim hagaq yena ol yar-i giiliizar galar.
Solub cavanligimin rangi, basii qas agarib,
Boali, bahar bitar lals, qisda qar galar.
Talasma, bu sahin ahdinda gar sitem yetisar,
Bu sahriyar gedar, ayri sahriyar galor.

O sah ki, diismana satdi satdi raiyyati, gordiin,

¢ Hidaci Mohammad. Qazallar // XIX asr Azarbaycan adsbiyyati (poeziya) iki cildds - I
cild. Baki, “Nurlar” NPM 2009, 5.573

201



Neca acal oxuna, sinasi diisar galor?!
Dolanma bos, babacan, get 6ziina is tap,
Dema mana ki, bayam, kasbii kar ar galar. 567

Hoyatda gordiyti hagsizhq, icti-mai ziddiyyetlor Hidacinin
yaradiciliginin sosial mahiyystini oks etdirir:

Bu neca sah va bu neca ahddir,

Bu Sahin ahdinda kisi gahatdir.

Alama galmayib bels biar sah,

Kimsa bunu 6ldiira etmayib giinah.

Mon ataram boyla sahin dagini,

Canini alam, kasaram bagint.

Hidoci “Ocagi odla” seirindo dogru yazirdi ki, yasadg
camiyyoatdoki insanlara ziilm edan sslinds 6ziine ds ziilm etmis olur. Ciinki
insan yagad@1 comiyysta na qoadar zaror verirss, gec-tez naticads 6zii do
ondan payiu almis olacaqdir. Buna niimuns kimi, Nasraddin sahin faciali
sonunu gdstars bilarik. O, yazirdi:

Babam, sitam elama xalqa, rahm qul 6ziina,

O kas ki ziilmii edar 6zgays, edar 6ziina.

Hor ol kegi ki vurard: qoyunlar, gordiim,

Coban agacin atib galdi daydi buynuzuna.

Yalan danisma, dacal olma, xalq ilon yola get.

Yetor muradina ol kas, gedar yolun diiziina.

9gar tapilsa vafa bir naforda, qadrini bil,

568

Bu bir nafar o vafasizlarin dayar yiiziina.

Beloliklo, Hidacinin folsofi  diinyagoriisiine  yekun  bir
dayarlondirma edonds goriiritk ki, nainki 6z ddvriinds yasayanlar {igiin,
eyni zamanda galacok nasillar tigiin da ¢ox dayarli falsafi irs qoymusdur.
Onun falsafasinin ssasinda Yaradani miicarrad deyil, aydin bir falsafs ila
anlamaq ve bu folsafods Tanri+Insan miinasibatlorini dogru bir metodla
ortaya qoymaq mithiim yer tutur. 9n asast odur ki, Hidacinin Tanri+Insan
miunasibatlori yanagmasi mollakratiya diinyagériisiine tamamils ziddir. O,
dini ve diinysvi masalslors yalniz Islam dini ¢argivesinda deyil, eyni
zamanda homin dinin 6z mahiyyatindan ds irai golon Insaniyyat biitiin-

57 Yeno orada, 5.574
568 Hidaci Mahammad. Qazallar // XIX asr Azarbaycan adabiyyati (poeziya) iki cildds - I
cild. Baky, “Nurlar” NPM 2009, 5.569-570

202



liyindon baxmigdir. ~Siibhasiz, Insaniyyet folsofesi biitiin Tiirk
miitofokkirlori kimi Hidacinin da vaz kegilmaz bir cizgisi idi.*®

Istifads olunmus adabiyyat

Bagirzado S.B. Hidacinin hayat ve yaradialigi haqqinda.
Azarbaycan SSR EA-nin Xobarlori. 9dsbiyyat, dil vo incasonat seriyasi
1968, say1 3

Cavad Heyat, Azarbaycan adabiyyat tarixina bir baxis. 1ki cildda,
II cild. Baky, “Azarbaycan” nagriyyati, 1998

Conubi Azarbaycan adobiyyati antologiyasi. 4 cildds, 1-ci cild.
Baky, “Elm”, 1981

Alakbarli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi va ictimai fikir tarixi (XIX-
XX osrlor).  Ug cildds, I cild. Bakiy, “Elm vo tohsil”,2023, 784

s.(Tamamlanmigs va alavalarls yenidan islanilmis tigiincii nagri)

Hidaci Mshammoad. Qitalor // XIX asr Azarbaycan adebiyyati
(poeziya). Iki cildda - I cild. Baks, “Nurlar” NPM 2009

Hidoci Moshommoad. Qozollor // XIX asr Azorbaycan seri
antologiyasi, Baky, "Sarq-Qarb", 2003

Ismayﬂova Ofsana. Molla Mohammod Hidacinin masnavilari //
Olyazmalar yanmur, 2018, Ne 2 (7)

Mommoadov X. XIX asrin sonlarinda Conubi Azarbaycanda
maarifci adebiyyat.// Canubi Azarbaycan adobiyyat: tarixi. Iki cildds, I cild
(XIX asr). Baki, “Nurlar”, 2009

Mirsyeva Latifa. XIX oasrin talesiz sairi. “Azarbaycan
adsbiyyatsiinashg” jurnaly, Baks, 2019, say1 2.

Miimtaz Salman. El gairlori. I hissa. Baki, Azornasr, 1935

Sahaliyeva Motanat. Conubi Azorbaycan poeziyasimin inkigaf
problemlari (XIX asrin ikinci yarisi). Baki, Elm va tahsil, 2019

569 Jlokborli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi va ictimai fikir tarixi (XIX-XX astlor). Ug cildda,
I cild. Baky, “Elm va tahsil”, 2023, s. 318

203



X FIOSIL
OLIi BOY HUSEYNZADONIN
DUNYAGORUSU

Giris. Boyuk Turk miitafakkiri, Tiirk filosofu 9li bay Hiiseynzado
(1864-1940) 24 fevral 1864-cii ilds gar Rusiyasinin isgali altinda olan Qu-
zey Azarbaycanin (indiki Azarbaycan Respublikasinin) Salyan gaharinda
diinyaya galmis, usaq yaslarindan dogma Tiirk dili (Azerbaycan) ilo yanas:
arab, fars dillarini daha sonra isa yunan, rus, alman, latin dillsrini miikom-
mol gokildo monimsamigdir. Ana terafdon Qafqaz seyxiilislamlar1 Axund
Mohammoadsli Hiiseynzads, Axund Ohmoad Hiseynzads Sslyaninin
naticasi vo novesi olan 9Ali bay Hiiseynzadonin atasi Tiflis Musalman
Moktabinin misllimi Molla Hiseyn Hiiseynzads do homin nasildandir.57°

XIX asrds miitaraqqi-yenilik¢i ruhlu Islamligin ve Tiirkgiiliiyiin
niimayandalsrindan olan $eyxiilislam Axund Molla Ohmad Salyani (1812-
1887) Qafqazin birinci Seyxiilislami Mahommoadali Hiiseynzadonin oglu,
ikinci Seyxiilislami Fazil Iravaninin ise sevimli tolobasi idi$”! Ohmad
Hiiseynzade Qafqazin seyxiilislami kimi dini ve diinyavi masslslors
minasibatde daim mitaraqqi-yenilik¢i yol tutmusdur. “Axund Molla
Ohmadin tarixa, maarifs, adabiyyat tarixins dair tadqiqatlart bu giin ds 6z
elmi shamiyyatini itirmayib. Onun an béyiik xidmati ¢atin va agir zohmat
hesabina yazdi§i Azorbaycan tarixinden bohs edon “Bosaiil-nas fi-
momlakoti-Qafqaz” va Azarbaycan adabiyyati tarixindon bohs edan “Tarixi-
adabiyyati-Tirk” asorloridir. “Basaiil-nas fi-memlskati-Qafqaz” adli ¢ox
qiymatli asari XIX asrde A.A. Bakixanovun “Giiliistani-Iram” asarinden
sonra Azorbaycan tarixinden bshs edan ikinci mitkommal kitab sayilir.
Miellifin bitirs bilmadiyi bu asar 70 sohifden ibaratdir vo farsca qaloms
alinib”.57* Demoli, Seyxiilislam Shmad Hiiseynzada dini asarlari ilo yanag,
tohsil-torbiyoys aid “Dilguga”, “Tarbiatul-stfal”, “Musllimul-atfal-fi-tariqe
tolime atfal”, eyni zamanda Azarbaycan Tiirk tarixinden v adsbiyyatindan
bohs edon “Basaul nas-fi-momlskatul Qafqaz”, “Tarixi-adabiyyati-Ttrk”
adli ssarlorin musllifi kimi ds maghur idi.

Seyxiilislam Ohmoad Hiiseynzadoni yaxindan taniyan Mirza Fotoli
Axundzads maktublarinin birinds onun haqqinda bels yazirdi: “Miixtalif

S0 Turan Azar. Oli bay Hiiseynzada (hayati, miibarizasi, yaradich va sacarasi). Bak,
“Letterpress”, 2014, 5.8-9

$7! Hiiseynqulu Memmadli. Qafqazda Islam va Seyxiilislamlar. Baki, MBM, 2005, 5.18

572 Hiiseynqulu Memmadli. Qafqazda Islam vs Seyxiilislamlar. Baki, MBM, 2005, 5.91

204



elmlor vo fanlar sahasinds - astronomiya, cografiya, riyaziyyat, tobiat, tarix,
hikmot vo xiisusilo figh-elmi sahasinds butin Qafqaz 6lkesinds
Seyxiilislamin tayi-beraberi yoxdur. O, filosof tabiatli, liberal maslakli,
taraqqi seven, fitran fosahotli bir adamdir” 57

Azor Turana gors, Axund Shmad Solyaninin gordiyt islori,
tovgalade xidmatlori, yazdig: kitablar: imkan verir ki, seyxin ad1 Azarbaycan
maarif¢ilik horskatinin 6nds golon xadimlerinin ismi ilo borabar
halandirlsin: “T'okcs Axund Ohmad Salyaninin varligi ruhani tofokkiiriin
Azarbaycanda niive miitoraqqi shomiyyst kasb etdiyini isbatlamaq tigiin
yetarlidir. O, Nacofiil Osrafda tohsil alsa da, ananavi Nacaf alimlarinden
olmadi. Qafqazdan Istanbula, Bagdaddan Tabriza qadar els bir ruhanimiz,
els bir seyxilislamimiz yoxdur ki, XIX ytzilds “Tarixi-adsbiyyati-Ttrki”
adli asar hazirlamaga cohd etsin. Imanparaver oldugu qodar do
milliyyatparver olsun. Tirk millotinin baghcalar ve béytiklari, tu-kuye-lar —
Goytiirkler, uygurlar barads galom ¢alsin. Odabiyyat tariximizds ilk dofs
Oguz poetik diinyas: barado fikirlor séylasin. Digqati Orhon-Yenisey yazili
motnlarina yonaltsin. “Qutadqu-Bilik”, tiirklorin Islami gabul etmolari,
uygur lisani, ciatayca yazilmis olan maghur asorler, aski tiirklorin yazisy,
c1gatay adebiyyatinin qizi dovrii, uygur dili, Slisir Novai haqqinda yazili s6z

demayi 6ziins vicdan borcu bilsin”. 574

Oli bay Turani, ilk tohsilini Tiflisdoki Ruhani madrasasinds, daha
sonra babasi Axund 9hmad Salyaninin sobabkarligiyla Tiflis Gimnaziyasin-
da (1875-1885) almugdar.

1885-ci ilds Peterburq Universitetinin Fizika-riyaziyyat fakiiltosi-
na daxil olan 9li bay Turan burada tshsil aldigi miiddatda (1885-1889)
yalnuiz 6z ixtisast deyil, eyni zamanda Sarqiyyat, Tibb, Rassamliq sahalorinds
da darslora getmigdir.

O, 1889-cu ilin yazinda Osmanlinin paytaxt: Istanbula iiz tutaraq
burada Oskeri-Tibbiyys moktobina daxil olmugdur. Qusa bir zamandan
sonra “Ganc tiirklar”ls birlikda “Ittihad va Taraqqi”nin qurucularindan biri
olmugdur.s”s Sorif Mardin yazir: “1900-cii illords tiirklik, osmanlliq
sorunlar1 bir stiradon bari Oskeri-Tibbiyyads konusulurdu. Bu
konusmalarin 1889-cu ilden bari Oskeri-Tibbiyyads bulunan ve dorin

$73 Axundov, Mirza Fatali. 9sarlori. 3 cillds, 3-cii cild. Baky, AEA Nagriyyati, 1962,5.165-266
7 Turan Azar. Seyxiilislam — ham da Tiirkolog. “9dabiyyat” qazeti N°10, 13 mart 2009-cu il;
Turan Azar. i bay Hiiseynzada (hayaty, miibarizasi, yaradicihigi va sacarasi). Baky, “Letterpress”,
2014, .11

575 Hiiseynzada 9li bay.“Ittihad ve teraqqi” nasil quruldu?//Azarbaycan matbuat tarixi
antologiyasi (mithacirat dévrii). Ug cildds, III cild. Baks, “Elm va tahsil”, 2013, 5.13; Turan
Azar. Oli bay Hiiseynzada (hayaty, miibarizasi, yaradicihgi va sacarasi). Baky, “Letterpress”, 2014,
s.44-47

205



kaltiriiylo  Jon Tirklorin say@isim qazanmig Rusiya tiirklorinden
Hiseynzadoa Slinin tasiriylo yapilmis oldugu muhtamoldir. Hiiseynzads 9li
tirkloraras: bir birlik meydana gotirmskden va Turandan s6z edon ilk
distintirlardendir” 57 Ziya Gokalp yazird: ki, 9li bay Turamn talqinlari,
irsadlar ilo “Ittihad ve Taraqqi” comiyyati qurulmugdur.’”” Rza Nur, Onvar
Ziya Karal, Siirayya $6vket Aydamir, Nacib Fazil Qusakiirok, Hilmi Ziya
Ulkan, Tadeus Svyataxovski vo bagqalari da tesdiq edirlor ki, 9li bay
Hiiseynzads “Ittihad vo Taraqqi” comiyyatinin qurucularindan olmusdur.

1895-ci ilde Harbi-Tibb maktsbini bitiran 9.Hiiseynzads hokim
komokeisi kimi iga baglamis, iki il sonra Tiirk-Yunan miiharibasinds (1897-
1900) istirak etmisdir.

O, miiharibadan sonra Istanbula dénarak “Oskari-Tibbiyya”da
agllan misabiqe imtahanim qazanmagqla bu moktabds il yarima qader
islomis, tibba dair ilk asarlor yazmaga baglamugdur.

1903-cii ilds Istanbuldan Bakiya galmays macbur olan 9.Hiiseyn-
zadonin “Ittihad ve Taraqqi’nin talimati ilo Votonina iiz tutmas ilo bagh
iddialar ssassiz olsa da,¥® tmumilikde Turk birliyi, Turan ugrunda
miicadile veran bir togkilatin ideyalarin tobligatcist olmaqda da geyri-adi
he¢ ns yoxdur.

O, 1. Rusiya ingilab1 (1905) naticasinds miistamlaks xalglara ve-
rilmis s6z, matbuat, madaniyyat, vicdan kimi azadliglardan istifads edarak
Bakida “Hayat” gazetini (1905-1906), “Fiiyuzat” jurnalim (1906-1907)
nagr etmis, digar qazetlorda (“Kaspi”, “Irsad”, “Taraqqi” va b.) elmi-publi-
sistik yazilarla ¢ixig etmigdir.5” 1908-1910-cu illarde “Seadat” maktabinda
pedaqoq kimi ¢alisan 9.Hiiseynzads burada mithiim iglor gormusdiir.

O, 1910-cu ilin ortalarinda Bakidan yenidan Istanbula doniib Hey-
darpasa horbi xestoxanasinin Tibb fakiiltesinds (1910-1931) caligmisdur.

1911-ci ilda tokraran “Ittihad ve Toraqqi’nin markazi taskilatina
izv segilon, eyni zamanda “Tiirk yurdu” ocaginin vo jurnalinin yaranmasin-
da, inkisafinda yaxindan istirak edon 9.Hiiseynzads 1915-1917-ci illorde
“Turan” adlanan bir heyatls Avropa olkslorina safor edarak Tiirk xalqlari-
nun, xiisusils do Rusiya tiirklorinin voziyyetlorini onlar ¢atdirmaga calismis-
dir. Bu magsadls Berlinda tagkil olunan “Tiirk xalglart kongresi” (1916),
Stokholm Kongresi (1917) digqati daha gox calb etmisdir.

§76 Mardin Serif Jon. Tiirklerin Siyasi Fikirleri. Istanbul, Iletisim yaynlari, 1964, 5.277

577 Gogalp Ziya. Tiirkgiiliik nasil dogdu? “Yeni Macmua”, sayt 140. 18 aprel 1918, 5.264

378 Mirahmadov Oziz. ©.Hiiseynzada // Fikrin karvani. Baksy, “Yazigi”, 1984, 5.68; Azarbaycan
adabiiyyat: tarixi. 2-ci cild. Baki, 1960, s.441

7% Turan Azar. Oli bay Hiiseynzada (hayat, miibarizasi, yaradichg va sacarasi). Bak,
“Letterpress”, 2014, 5.57-61

206



1918-ci ilin iyununda yaxin silahdaslarindan Azarbaycan Tirk
miitafokkiri Shmad bay Agaoglu il birlikde Osmanh d6vlatinin harbi naziri
Onvar pasanin qardasi Nuri paganin baggiliq etdiyi Qafqaz Islam Ordusu ils
birgs Gancaya galon 9.Hiiseynzadas ¢ox ke¢moadon Istanbula dénmiisdiir.
Ancaq 1-ci Diinya mitharibasinin naticasi olaraq Osmanlinin maglub 6lks
kimi taninmas ilo (1918, 20 oktyabr Mudros miiqavilesi) onun da Antan-
tanin baginda duran ingilislor tarafindon Maltaya siirglin olunmas: bir tasa-
diif naticasinds bag tutmamisdr.

1925-ci ilds Bakida kegirilon 1-ci Ttirkoloji qurultayda istirak edib
qayitdiqdan az sonra (1926) o, Mustafa Kamal Atatiirks sui-qasdda ittiham
olunan ittihad¢ilarla birlikds hobs edilmigdir. Ancaq mshkoms torafinden
barast qazanan 9li bay Hiiseynzads bu hadisadan sonra imumiyyatls, siya-
si-ideoloji masalslardon uzaq durmugdur.

O, 1940-c1 ilin martin 17-da Istanbulda vafat etmigdir.

Onun asas siyasi-ideoloji, elmi-folsaofi asarlori “Tirklor kimdir vo
kimlordan ibaratdir?”, “Macnun ve Leylayi-Islam”, “Siyasati-fiirusat”, “Ob-
di-Qlaf mahfazs”, “Qarbin iki dastaninda Tiirk” vo bagqalaridir.

Ictimai va siyasi-falsafi goriiglori. XX asrin avvallarinds Ohmad
bay Agaoglu siyasi-ideoloji “Islam millatciliyi” ideyasina uygun olaraq, asa-
san Islam tarixini, Islam falsafasml, bir s6zls Islam madaniyyatini tadgiq et-
diyi halda, Oli bay Hiiseynzada islamgiligla miiqayisada tiirkgiiliiytin tarixi-
no, falsofasina nisbaton cox 6nom vermis, siyasi tiirkgiilitys meyil gostormis-
dir. 9slinda bu miitafakkirlarin asas magsadlari ballidir: Islam-Tiirk diinya-
siun qurtulusu. Bu qurtulus yolunda iss bir qadar forqli taktikalarin segil-
masi, forqli miilahizalsrin saslenmasi tabiidir. 9li bay Hiiseynzadanin tab-
rinca desak, eyni ideya ugrunda miibarizs aparan insanlar arasindaki fikir
ixtilaflarinin, ziddiyyatlarinin olmas: milli birliyin pozulmasina dslalst eds
bilmaz. Sksina fikir ixtilaflar1 naticosinds haqiqat meydana ¢ixar vo millat
do asil haqigatin arxasinca gedar. O, yazirdi: “Olalxiisus, boyiik bir ingilab
doévrii olan bu giinlorda har halda bir ne¢s gozlii olmaq zaruridir! Sakk vo
siibha yoxdur ki, “Irsad” ils “Hayat”in fikirlorinda ¢ox ixtilaf olacaqdur.
Mbobada comastimiz bu ixtilafi-afkar: ittihadsizliga, ittifagsizliga haml eds!
Xeyr! Ancaq ixtilaflarinin viicudilo haqiqet tocalla vo tezahiir eds,
miussadimayi-afkardan barigayi-haqiqat parlamaqda oldugu hor kescs
miusallomdir. Elm ve haqiqatin an boyiik, an sorofli dostlarinin bels hor
zaman afkar vs arasinda ixtilaf olmugdur”.58°

Digar torafdan biitiin tiirkler, o climladan miisalman tiirklari iigiin
din vo millat anlayiglar: demok olar ki, hamiso mithiim shamiyyat mahiyyat
dagimigdir. Bu anlamda, homin dévrds milli-demokratik cabhani tamsil

$%0 Hiiseynzada Oli bay. “Irsad” // Azerbaycan matbuat tarixi antologiyast. Iki cilddas, 1-ci
cild. Baky, “Elm v» tohsil”, 2010, 5.83

207



edan ziyalilarimizdan bir gisminin, Tiirk diinyasinin nicat: tigiin Islamla cul-
galagmus siyasi tiirklitys (Yusif Akgura, 9li bay Hiiseynzada, M.9.Rasulzada
vab.), digarlarinin tiirkliikls culgalagmis siyasi islamgihiga (Qhmad bay Aga-
oglu, Qara Qarabayli, S$.M.Qgnizada va b.) iistiinliik vermasi tabiidir.

Onun ictimai-siyasi goriislorinds Islamla gulgalagmus tiirkgiliikda
iki yonii: 1) islamgiliq v tiirkgiilityiin vohdati, yaxud da “islamlagmag, tiirk-
lagmak va avropalagmaq” kimi qeyd edilan “iiglii” diisturu; 2) vo “Osmanli-
Istanbul markazli tiirkgiiliiyii” ideyasini forglandirmok lazim golir.

Islamgihiqla tiirkgiiliiyiin vohdati masalssinin 8ziinda da iki: 1) on-
lar1 miihafizokarliq (gerilikgi islamgilardan) va ifratciligdan (radikal garbgi-
lorden) uzaq tutaraq ¢agdas ruhunu ifads etmoak, 2) islamgiliq ve tiirkgiilii-
yiin vohdatini qoruyub saxlamagqla bir-birina qarst qoyulmasina yol verma-

mok kimi, vacib magam var idi.5#!

Birincisi, yoni islamg¢iliq vo tiirkgiiliiyiin vohdati ideyasi ils yanag:
ifrat miithafizokarlarla ifrat toraqqigilara qars1 olan 9li bay Hiiseynzads mo-
tadil toraqqiparver kimi, Islam dininin ve tiirklityiin ruhunda daima yenili-
yin, ¢agdashgin olmasini rohbar tutmugdur. Ona géra bu giin miiselman
xalqlar digar inkisaf etmis millotlardon geri qalmisdur ki, Tiirk-Islam diin-
yasinin qurtulugu masalasinda i firga: 1) miihafizokarlar; 2) ifrat taraqqi-
parvarlar; 3) métadil taraqqiparverlor, mdvcuddur. Islameiliga va tiirkgiilii-
ya ongoal kimi gordiiyii ifrat mithafizokarlari va solgular: kaskin gakilds tan-
qid edarak o, yazird: ki, mithafizokarlar hor nov tazs vo yeni seylordon vo
islordan hazar edib insanlari davamli gakilda bir néqtades saxlamaq xayalin-
dadurlar. Bunlar daima xalqun iralilamasine sadd ¢okirler.5#?

Onun fikrincs, 4-$ yiiz ildon beri avropalilar gozloerini galacoys
dogru dikdiyi halda, Islam-Tiirk diinyas: hals do ke¢misdon ayrila bilmir.
Halbuki ke¢misi gormak, bilmak, yalniz istigbaly, teraqqiyi toyin tgiin la-
zimdur, orada iligib qalmagq ti¢tin deyil. Bu kegmigparastliyin motadil gokli
miihafizakarliq (kéhnaparvarlik), ifrat formasi geriyaparastlikdir; mahz ge-
riyoparastlorin tiziinden miisalmanlar 4-5 yiiz il arzinds diinyada bag veran
yeniliklordan, diinysvi elmlardon xsbarsiz, nasibsiz qaliblar.® O, yazirdi:
“Bu maziparastlik, bu geriyopoarastlik tiziinden bizlar, biz sorqlilsr, biz mi-
solmanlar su son dord-bes yiiz il zorfinda corayan edan diinyada bag veron
hadisalordan xebarsiz, nasibsiz qaldiq. Binasib va bixabar qaldigimiz tigiin
kiilliyyatli zarar va ziyanlara diigar oldug. Oyls siddatls diigar olduq ki, bii-
tiin alomi-Islam, biitiin mamaliki-vasiteyi-Islamiyan Fasdan Cavaya qadar,
Kazandan Zangibara qadar folace ugramig kimi szim bir cismi-atils oxsa-

581 Jlokborli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi ve ictimai fikir tarixi (XIX-XX astlor). Ug cildds,
11 cild (Birinci kitab). Baki, “Elm va tahsil”, 2023, 5.195

582 Hiiseynzads 9li bay. Secilmis asarlori. Baky, “Sarq-Qarb”, 2007, 5.34

58 Hiiseynzada 9. Segilmis asarlari. Iki cildds, 2-ci cild. Baky, Casioglu, 2008, s.141

208



17 584

yir

Geriyaparastliyin zararini ¢ox yaxst dork edon O.Hiiseynzadanin
“Hayat” qazetinda diinyavi, yoxsa dini elmlarlo bagh “Bizs hans: elmlor la-
zimdir?” mévzusunda disskusiya togkil etmosi tasadiifi olmamugdi. O, mii-
hafizokarlara iiziinii tutaraq yazird: ki, “elmi-abdanla” (diinyavi elmlarlo)
“elmi-adyan1” (dini elmlari) bir-birinden ayirmagq, dini elmlarls yanagi, ri-
yaziyyat va tabiatsiinashq kimi diinyovi elmlori do 6yronmok lazimdir:
“Axund hazratlari, biz béyls zonn ediriz ki, bize Gilumun kaffasi eyni darace-
da lazimdir: ham illumi-diniyya, soriyyas ve ruhaniyys, ham da riyaziyyat vo

tabiiyyat kimi tilumi-miicarrads vo cismaniyya”. 58

O, “Macnun va Leylayi-Islam” maqalesinda do Islam dininin olma-
sa da, ancaq Islam diinyasinda yasayan miisalman xalglarinin, xiisusils da
onun beyni-bagi hesab edib “Tirk toxti” adlandirdigy Osmanlinin, onun
{irayi saydig1 “Iran”in “xasta’liyinin sabablarini vo miialicasini gdstarmaya
calismigdir. Onun fikrinca, hazirda siyasi-Islamin beyni-basi olan “Tiirk tox-
ti”nda sultan I Obdiilhamidin biitiin amaklarina baxmayaragq, Islam cogra-
fiyasinin yalniz badani deyil, onun ruhu da xastalikdon aziyyet ¢okir. Buna
sabab bir tarafden Islam diinyasinin 6z beyin-ruh sisteminin tonazziils dog-
ru gedarak Qorb diinyasindan galen “zaharli yellora” yoluxmaqdirsa, diger
torafdon Qorb missiyonerlorinin geyri-miisalman, ya da qeyri-tiirklor ara-
sinda apardig tobligatlardir.%® Xiisusils da, “ingilis mikroblari”nin®® apar-
diglar1 antiislam siyasati naticasinda Islam diinyasinin ruhu hesab olunan
Orabistanda da “t1q”, “taq” seslarini duymayan Hiiseynzads yazirdi: “Dove-
ran va c6vlani-demlo tarafdsn golon hiicum axin-axin batinlors daxil olaraq
Kaba vo révzeyi-miitohhareyi-dali tovaf etdikdon sonra yena yerlorins 6vdat
ediyorlardi. Scaba bunlar ziilali-zamzama ils gidai-ruh vo baden olan maa-
rifi-islamiyyani buradan hor torafs isal ediyorlarmi idi?.. Qahirads, Nacafds,
Karbslada porisan bir halda olsa da he¢ olmazsa méveud olan madaris ve
dariilfiinunun islamiyyadan buralarda, hakimi-dilgah Murad bayin vaxti il
etdiyi dadi-faryadlara ragmon, na bir nigans, na da bir asar var idi...”. 58

Oli bay Hiiseynzadoya gora yalmz Osmanlida deyil Qacarlarda da
miisalman xalglari cohalst, xurafat i¢indadirlsr. Sadeces, Osmanlida bir miis-
tabid olub (II Obdiilhamid) asas hakimiyyat Istanbulun slinds comlasdiyi
halda, Qacarlarda onlarla miistabid vardir vo Tehran hékumatinin sli ¢ox
vaxt digar yerlara ¢atmur. Istanbul hkumati din masalasine asasan nazarat

8 Hiiseynzads 9. Tiirklor kimdir va kimlordan ibaratdir? Baki, Miitarcim, 1997,5.129

%8 Hiiseynzada 9li bay. Secilmis asarlari. Baky, “Sorq-Qarb”, 2007, s.124

%% Hiiseynzado 9li bay. Qurimuz1 qaranhglar iginds yagil isiqlar. Bake: Azarnasr, 1996,5.151-
153

87 Yena orada, s.156

588 Yeno orada, s.156-157

209



etdiyi halda, Tehran hokumati mollalar, mictahidlor vo seyidlorls bacara
bilmir. O, yazir: “Bu név hokumati-taliyyanin Iran tigiin an tohliikalisi seyid
va molla hékumatidir. Osmanl tiirklari slelimum qadimden bari tutdugla-
n din ve mazhabdan ayrilmadiglan halda, Iran mollalar: iki d, bir da yeni
moazhablar ixtirasina qalxigaraq molla hkumatinin dsxi taaddiidiins ¢aligir-
lar” 5% Onun vaxtile uzaqgodranlikle ifads etdiyi bir durum olmalidir ki, se-
yid ve molla qihgindakilarin “molla hékumati” artiq “Iran”da rasmi olaraq
40 ildan ¢oxdur 6z varligini siirdiirmakdadir.

Ona gors Islam cografiyasimin an agril yeri olan “Iran”da hind
moazhablari buddizmls brahmoanizm zardiistliys, xristianliq maniliys ¢evril-
mis, Yunan va Roma ciimhuriyyatgiliyi da icmaya asaslanan Islam Xilafatci-
liyi diktaturasina déniigmiigdiir.*° Onun fikrincs, biitiin bunlara ssas sabab
Hind moazhablorindan qaynaglanan zardistliytin, onun “xeyir vo sor” naza-
riyyasinin bu va ya digar formada xristianhigi, cimhuriyyoteiliyi, xilafatciliyi-
islamcilif yavas-yavas i¢don 6z tesiri altina salmasidir: “Osasan, Irandan
moazhab iqtizasi olaraq he¢ bir fordin Avropada va sair biladi-miitamadinada
tohsili-elma getmays haqq1 yoxdur. Ciinki Zoardistiin “pak vo napak” naze-
riyyasi bu giin miibaligayas ugrayaraq, bu nszariyyaya gérs bir qa¢ milyon
misalmandan bagqa maxluqiillah olan bir milyard yarim bagariyyatin qaffa-
si ohli-kitabda daxil oldugu halda murdardir. Bakterologiya elminin “asepsi
va antisepsi” nazariyyalorindon bixabar olan Iranin “pak va napak” forziyya-
si sayani-heyratdir: Bu farziyyaya gors qux-alli kalin, qoturun, ke¢alin girib
¢ixdigr hovuzun suyu pak add olundugu halda, toqdirxananin o mikrobsuz,

riisubsuz barraq sular1 napak ve murdar hesab olunuyor” 5!

9. Hiiseynzadanin burada ifada etdiyi asas masala zordiistlityiin Is-
lam dini, xiisusile ds onun sis mazhabgiliyi daxilinds yeni bir forma alaraq
yagsamaga davam etmosi idi. Bizcs, irandilli xalqlar zardistliytn sislik daxi-
linda bu formada “Iran”da davam etmasina asasan qarst olmasalar da, ancaq
eyni sozloari tiirklar vo arablarls baglh demoak dogru olmazdi. Cinki zordust-
liytin sislik daxilinda bu ciir tezahiirii irandilli xalglarin milli adat-enanale-
rina uygundur, nainki arablar va tiirklorin milli toralorine. Bunu, o zaman
yaxs1 dork edon ©.Hiiseynzads har kasin anlayacag: bir sokilds yazirdi: “Biz
zatan siibha etmiyorduq ki, bazi iranilords Islama islamiyyat nazarils bax-
maga istedad yoxdur. Ciinki “Atavizm”s (irsiyyati-baida) icabat ilo afkar va
monaviyyatlari arabin, tiirkiin zerbeyi-islahlarina ragmon fiirsi qodim mado-
niyyatindan xilas olmamigdu” 5%

9.Hiiseynzads hesab edirdi ki, hazirda Islam alominda diri, canly,

8% Yeno orada, s.159
$90 Yeno orada, s.160
$91 Yeno orada, s.161
92 Yeno orada, s.181

210



matin, nicatverici, iimidverici tok dévlst Osmanli olub, “Iran”1n an az1 yiiz
illik gaflat yuxusunda oldugu bir dévrds xaricden galan biitiin balalara tok-
basina cavab vermisdir: “Zatan Islamin bu iigiincii dévrii Tiirk dovriidiir.
Islam tiirkliiklo payidar oluyor, alomi-Islamda Hinddan Misirs qoder Iran
da daxil oldugu halda ns gader miistaqil ve nimmiistaqil h6kmdar varsa, ha-
man ciimlasi Tirk naslindandir, i¢larinds bir fars yoxdur. Ciinki hokm v

idara eda bilmak bir miiddatdon bari tiirklors vergi olmugdur” 5%

Bu baximdan Islam alominds yenilikls kéhnalik masalasinin, hiir-
riyyat va magrutiyyat anlayiglarinin biitiin miisalman xalglary, onlarin ziya-
lilar1 tigtin banzar mahiyyat dasidigini iddia etmok dogru deyildir. 9.Hu-
seynzadanin tobrincs desak, miisalman xalglar: olmasina baxmayaraq milli
adat-ananalars, inqilabi yeniliklars, dinds islahatlara vo digar masalolora
farslar, tiirklor vo arablorin baxiglar: farqlidir.

Bu baximdan 6ziinii geriyaparastlarla, diktatura torafdarlari ils hiir-
riyyat asiqlari, Konstitusiya torafdarlari arasindaki miibarizeds sonuncula-
rin yaninda oldugunu bayan etmoaklo yanasi Hiiseynzads, Islam alominda
sonuncularin birincilsr izerinds hanst yolla qalib galmasi masslesinds fikir
ixtilaflarinin olmasini da tabii qabul edirdi.*** O, yaxs1 anlayirdi ki, har daim
Yer kiirasinda vo onun tizorindoki maxluqatda, bagariyyatds doyisikliklar iki
yolla: 1) inqilab (dayisiklik birden bira bag verib, onun iizorinds yeni key-
fiyyatli bazis ve iist qurum yaranir), vo 2) tokamiillo (doayisiklik takamiil yo-
luyla tadricils bas verib yeni bazis va iistqurumlari ortaya qoymusdur) bas
vermisdir. Bu baximdan basariyyat tarixinda do iki boyiik: 1) protestantliq
kimi dini ingilab, v 2) Fransada hiiquqi-bagarin elanu ils siyasi inqilablar
bas vermisdir. O, yazird1: “Alomi-Islam bu iki ingilabin heg birinden miitoa-
sir olmuyub, hali-sabiginds davam edib durdu. Vagisn Islam mamlskatls-
rinds ara-sira yeni-yeni mazhoblar toradi. Lakin bu mozhoblorin toramasi
Islam iigiin aslon va gatan ingilab sayilamaz. Ciinki inqgilab dini, yeni maz-
hab ¢ixarmaqda deyil, balks haqayigi-avvaliyyeyi-diniyyeyi aqaliyystin alin-
don xilas edib {imumin, kiilliyysti-shalinin mali etmakla olur. Protestanthq
boyls yapdi”.5%

Osmanl: tiirklsri ingilab masalasindas ingilislor kimi tekamiil yolu
tutdugu halda, ancaq “Iran” xalqlar1 hagqinda eyni fikirlori séylomok catin-
dir. O, yazirdi: “Iran camaat bir iki asrdan bari tokamiil yolunda bir addim
belo atmamis olduglarindan bu giin bagariyystin an geride qalan bir Gzvii
bulunurlar. $imdi ayilib 6zlarini har torafdan qayst hail dalgalara, girdablara
maruz goriinca salomi-takamili tadricon ¢ixmaqdan iss ingilab sicrayis ils

593 Yeno orada, 5.183

9% Hiiseynzado 9. “Hayat”in sanayi-dovriyyasi // Azarbaycan matbuat tarixi antologiyasi.

1ki cildda, 1-ci cild. Baky, “Elm va tohsil”, 2010, 5.100

595

Hiseynzada ©. Qurimuzi qaranhqlar i¢inds yagil isiglar. Baki: Azarnasr, 1996, 5.16S
211



nicat yolu aramaga macbur oldular. Zaton, inqilabdan bagqa da garalori yox-
dur. Ciinki takamiil yolunu tutmagq artiq gecdir. Iran mitkommal bir inqila-
ba miiveffaq olmazsa, mahv oldugu giindiir”.%% Onun fikrinca, “Iran” ingi-
lab1 dini, siyasi va ictimai olmalidir. Bels ki, dini inqilab Islam birliyini, siyasi
inqilab magrutiyyati, ictimai inqilab isa sosial barabarliyi vo takamiil yolunu
tutmag tomin etmoalidir.%’

“Iran”da bas veran inqilabda isa “ingilislorin barmagi”ndan ¢ox Ru-
siya inqilabinin tesiri vo ictimai haddi-buluga yetigmolori ilo baghdir. So-
nuncu amilds iki vasita: 1) iranli tacirlorin daha gox Rusiya ila ticarat etma-
lari, vo 2) qévmiyyatlo bagldir. Bels ki, Rusiya miisalmanlarinin bir qismi
ilo yanas, “Iran”in Quzey Azorbaycan qitesi do daxil omagla ¢oxu
turkdir. 5%

Belalikls, ©.Hiiseynzads bels bir qenaats golirdi ki, ingilab masale-
sindo sag torafds durub miihafizokarliq edonlora nisbatds sol tarafdakilora
timid daha ¢oxdur: “Sola! Ciinki bu dafs ugurum, girdab, girdabi-hail sag
torafdadir. Slhazar, mithafizokar baylorin, kohno fikirli, ya fikirsiz agalarin,
kavparast, diinyaparast sormayoadarlarin, korparast, axiratparast, lakin yeno
sormayoaparast mollalarin, kesislarin, kigik aqilli, boyiik hiyloli, miirvvstsiz,
insafsiz, vicdansiz, minafiq, fitnagi, provakator “birokratlarin”, “divanigin-
lorin”, imum ssarat va istibdad qullarinin ¢okdiklari, stiriikladiklori sag te-
rofdon! Ugurum oradadir!... Forasat, zoka, agil, elm, todbir, insaf, miirvvat,
nicat, salamat hap sol tarafdadir!”.% O, daha sonra yazird:: “Sag torafds bir
ugurum hazirlanmigdir ki, sjdaha kimi agzini agib biitiin comaatlori, biitiin
q6vm millatlori, dinlari ils, dillsrils, elm vo moariflori ils, senatlari vo kasbii
karlar1 ils bal ve nabiid etmaye amadadir!.. Sol taraf isa Rusiya tigiin, Rusiya
imperatorlugu tciin, xeyr, biitiin alami-bagariyyst ticiin bir dovri-caddid,
bir seadati-imumiyyas ddvri-cadidi ehzar eyliyor. Bu ssadati-imumiyys, bu

»” 600

dévri-coddid haqiqi bir dévri-caddid olacaqdir”.

Ancaq camiyyoetiradikal dayisikliklora ¢cagiran sol qlivvalari avvalca
toqdir edon .Hiiseynzada ifrata varmalarindan dolay: ¢ox ke¢madon do
onlar1 tanqid edirdi: “Solumuzda duranlar iss raqiblarimizi kor-korana taq-
lid edarak birdon-birs sicramagq, 6zlorini qorxulu girdablara, ugurumlara at-
magq istayirlar! Hor iki tarafdan alhazar! Birincilar (geriyaparast miihafize-
karlar-F.9.) Islam dininin ruhuna vaqif olmayaraq 6z z6vq ve havaslorine
miivafiq bir halatds qaldigini xayal edirlar. Ikincilar (ifrat taraqgigilor-F.9.)
isa zonn edirlar ki, [slamda madaniyyats, taraqqi ve tokamiils xidmat edacak

59 Yena orada, 5.166

$7Yeno orada, s.166-167

$98Yens orada, 5.62

$ Hiiseynzado 9. Tiirklor kimdir vo kimlordon ibaratdir? Baki, Miitarcim, 1997,5.192
0 Yeno orada,s.192

212



bir sey yoxdur. Avropa cahatindan asan biitiin yellar, hatta zohoarli yellor be-
Io sofabaxsdir. Bunlar biitiin bu maddiyunlugun (materializmin), dohriyun-
lugun (ateizmin), istirakiyunlugun (sosializmin) mahiyyatlarina 6zlari bel
agah olmadan bu torigati-falsafiyyslari nagra ¢alistyorlar”.°! Bu baximdan
kegmisi ideallagdiran miihafizokarlar kimi, Islami taraqqiye angol olaraq gé-
ran ifrat taraqqigilor do yanilirlar. “Miisalmanliqda glinah yoxdur” deyan,
Sli baya gdra eyibi Islamin zatinda deyil, miiselmanlarin 6z amallorinds ax-
tarmaq lazimdur.%2

Oli bay Hiiseynzado ifrat mithafizokarlar va ifrat taraqqigilors mii-
nasibatds 9.Agaoglu ilo texminen eyni mévqe tutmus, ozlorini ayrica bir
mistaqil xattin torafdar kimi qoloma vermislor. Sadacs, yuxaridaki bolgiids
ziddiyyatli vo miibahiss doguran maqam odur ki, Agaoglu vo Hiiseynzads
ifrat mithafizokarlar vo teraqqicilor arasinda orta movqe tutanlari ilk vaxtlar-
da fargli anlayiglarla (“panislamistlor”, “métadil taraqqiparvarlar”) adlan-
dirmiglar. Agaoglundan forqli olaraq Hiiseynzads “panislamizm” deyil,
“motadil teraqqiparverlor” mathumundan istifade etmigdir.3

Oli bay Hiiseynzads “moétadil taraqqiparverlori” milli birlik yarat-
magqda ittiham eden marksist-leningilors, dagnaklara cavab olaraq gqeyd
edirdi ki, Rusiya miisalmanlarinin, ya da turklorinin guya, “panislamizm”
ideyasi atrafinda ittifaq edarak Rusiya vo Avropa {igiin boyiik tshliiks oldu-
gu haqqinda yazdiqlar1 béhtandan bagqa bir sey deyildir. “Panislamizm”
kalmasini ortaya atanlar sarglilar deyil, garblilordir — deyen Hiiseynzadasys
gdra Islam diinyas: o qoder miittafiqdir ki, “panislamizm” kimi bir acnabi
kalmasi icad edib yenidan ittihad va ittifaq etmaye asla ehtiyaclari yoxdur.
Onun fikrincs, aslinde gorblileri qorxudan “Ittihadi-Islam” deyil, Islam
diinyasinin gaflot yuxusundan oyamb toraqqiys, maarifs iz tutmalaridur.5*
Belolikls, O.Hiiseynzads bir tarafden “panislamizm” vs “pantiirkizm” devi-
zini alda bayraq edorak xristian diinyasini (Rusiya ve Avropani) tohlitke
gdzladiyini iddia edan xristian millatgilars (rus, ermani va b.), digar taraf-
don milli-dini ideyalar1 sinfi miibarizenin sleyhins oldugunu irali siiran ifrat
taraqqigilara, yoni marksist-leningilars qars1 miibariza aparmugdur.

Onun fikrincs, ifrat mithafizekarlar vs taraqqigilerls miibarizods 6z
tagkilat: vo proqramu ilo ¢ixig etmoali olan métadil qlivvalar, o ciimladan
“ganc tiirklor” “kéhna” tiirklarin, ifrat miihafizokarlarin ti¢ yanligini: 1) siin-
niliyi sioliyi ayri-ayn hesab edib mazhabgilikls islamiyyati parcalamamals,
2) xilafati isa islamiyyatden ayirmag bacarmaly, 3) tiirklilyii yalniz osman-

¢! Hiiseynzads 9li bay. Secilmis asarlori. Baks, “Sarq-Qarb”, 2007, 5.34

%2 Hiiseynzada 9li bay. Ey galom // Azarbaycan matbuat tarixi antologiyast. Iki cildds, 1-ci
cild. Baki, “Elm va tahsil”, 2010, s.103

63 Hiiseynzads 9li bay. Secilmis asarlori. Baks, “Sarq-Qarb”, 2007, 5.34

%04 Yeno orada, s.73-74

213



lihgdan, Osmanl siilalasindan ibarat gormamali, tokrar etmomolidir. O, ya-
zirdi: “Bizim isa alomi-Islamda, ya alomi-Otrakds (Tiirk alominda-F.9.)
shamiyyat verdiyimiz, rabti-qelb etdiyimiz, meylii-mohabbat bagladigimiz
sey nd mazhabdir, na xilafatdir vo na do filan, ya filan siilaleyi-hokmdaridir.
Bunlarin heg biri deyildir, bunu bir kers anlamalidir. Bizim sevdiyimiz, rab-
ti-qalbi-mahabbot etdiyimiz sey narads olursa-olsun ancaq dindaglarimiz vo
hamcinslarimiz olan millat v comastdir. 9fradi-nasdan ibarat millat va ca-
maatdir. Qurani-maciddan, shadisi-nabaviyyadan ayrilmayan hans: héku-
moti-Islamiyys, hansi siilaleyi-hkmdari olursa-olsun, adalat, hiirriyyat va
ganuni-asasi sayssinds miisalmanlardan vo miisslmanlar miyaninda tiirk-
lardan ibarst comasti, millati tarigi-taraqqi ve madaniyysts sévq edarsa, bi-
zim do, meyli-mohabbatimiz o tarafs olur. Quru xilafat invanlarinin, siilale
sohratlorinin tafriqeyi-moazhab mibahisalorinin voqti ke¢misdir”.% Bels
bir miirakkab soraitds métadil giivvaler, o climladsn “Ganc tiirklor” yalmz
oz tagkilat vo proqramu ilo horakat etmolidir. O, yazirdy: “Ancaq biz arzu
edordik ki, misalmanlarin 6zlerine maxsus bir program ve firgasi olsun vo
o firqads misalmanlarin va bilxassa Tiirk va Tatarlarin hor név miisavat vo
hiirriyyetlari ilo berabar hiiquqi-q6vmiyys, lisaniyys ve diniyyalorini tomin
edan sair firgalars iltihaq etsin. Bizim ii¢iin nicat, har név hiirriyyat vo hi-

quqi-miisavat talab edon firgalerls birlosmakdadir” 606

O, hagli olaraq hesab edirdi ki, “yeni tiirklor”, motedil taraqgipar-
vor 0z tagkilatlarini ve proqramlarini ortaya qoymag, onu ger¢oklosdirmoak
yolunda da 6zlari fodakar olmali, yeni fodailor yetisdirmolidir. Fodailor isa
yuxari s¢irayan murdarhqlardan qorxmamaly, “tiirk qanli, miisolman etigad-
Ly, firong fikirli, Avropa qiyafotli”®®” prinsiplarindan ¢ixis etmoli, yeri galondo
ingilislor vo amerikanlar kimi pragmatik, yaponlar kimi uzlagdiric olmali-
durlar.

Tkincisi, islamciligla tiirkgiilityiin vehdotindon ¢ixis edib onlarin
bir-birins qargt qoyulmasma yol vermomak masalasina gelincs, Hiiseynza-
da hals, 1904-cii ilin noyabrinda Misirdoki “Tiirk” qazetine gondardiyi ma-
qalesinda, bazi istisnalari nazars almasaq, asasen Y.Akcuranin “Ug torzi-si-
yasat”daki ideyalar ilo razilagmigdir. Bels ki, Hiiseynzads do Akgura kimi
“osmanli millati” ideyasini radd edorok, asas diqqoti miasir ruhlu islam¢iliq
va tiirkgiilik tizorinds comlagdirmis, yeni ideyanin onlarin bitovliyii stra-
finda yaranmasim vacib saymugdir. Sadacs, burada Hiiseynzads Ak¢uranin
“tigltt” programinda islamgiliq va tiirkgiilitytin vohdeti halindan kenara ¢1-
xarilaraq, ayri-ayrihqda gotirilib forqli ideyalar kimi siyasilogdirilmasina
etiraz etmigdir. O, yazirdi: “Siini olaraq ayrica pantiirkizm, panislamizm ad-

% Hiiseynzada 9. Qurimuz1 qaranhglar igindo yagil isiglar. Baki: Azarnagr, 1996, .59
06 Yeno orada, 5.80
%7 Yeno orada, s.176

214



lar1 ilo maslak icadina na liizum vardir?”.608

9.Hiiseynzada ilk dévrlards madani tiirkgiilitk va islam¢iligdan ¢1-
x1g edarak, har ikisinin biitovlilyiinden ¢ixis etmayo caligsa da, ancaq onu da
yaxst anlayird: ki, tirklorin hayatinda tiirkciiliyun, turangiligin daha gox ro-
lu vardir. Bu baximdan Hiiseynzada siyasi cohatdon Islami ve Tiirklityii bii-
tov sokilds gordiiyiini ifads etss do, madani cahatdon Tirk millatinin is-
lamliglart gadar tirkliklorini ds séziin haqiqi menasinda dark etmalarini
vacib saymugdi: “Miisolmanlar ve 6zsllikls tiirklor, har yerds olursa olsun,
istar Osmanhda, istar Tiirkiistanda, istar Baykal golii strafinda, ya Qaraqo-
rum civarinda olsun, bir-birlarini taniyacaq, stinnilik, sislik vo daha bilmam
nolik adlari ils mazhab teassiibiini azaldib “Qurani-Korimi” anlatmaga qey-
rot edacak, dinin asasinin Quran oldugunu bilocak olurlarsa, sl vermaz-
mi?”.%® Bir millat ticiin har seydon avval arzu edilacok qiivvetdir ki, bir mil-
latin qiivvat qazanmasi da eyni fikirli adamlar arasinda manavi dayorlerin
inkisafi, qarsihgli sevginin artmast ilo baghdur.

Demali, 1-ci Rusiya inqilabina gadar (1905) “Maktubi-maxsus”
yazisindan da gorundiiyi kimi, 9.Hiiseynzads asasan tiirkgiliiklo islamcihi-
gin vohdatindon ¢ixis etmoklo yanagi, bazi hallarda tiirkgiiliiyi, hatta turan-
¢ili1 bir gadar 6ns ¢okmak hissi giiclii olmugdu:

Sizlarsiz ey qovmi-macar, bizlora ixfvan,
Acdadimizin miistarakan mangayi Turan!
Bir dindayiz biz, hapimiz haqparastan;
Miimkiinmii bizi ayirsin Incil il Quran?%'

Bu kimi milli yazilarina va geirlorine gors, ilk turangi hesab olunan
O.Hiiseynzadanin, ancaq ilk dovrlerds turanciligs siddat vo qatiyystlo mi-
dafis etmadiyi iddia olunur.®"' Azor Turan hagl olaraq hesab etsa do ki,
O.Turan 1890-c1 illarden turangilifs alovlandirmus, yenidan dirilig bayragin
qaldirmigdir,*** biitiin hallarda ©.Hiiseynzadado tiirkgiiliik faaliyyati daha
qabariq sokilds Rusiya-Yaponiya miiharibasi arafasinds vo hamin dovrdes
meydana ¢xmigdir. " Bu dovrdan etibaran o, fasilasiz olaraq “timmat” ve
“millat” anlayiglarim bir-birinden forglondirmis, sonuncu mathuma elmi

€8 Hiiseynzads 9li bay. Se¢ilmis asarlori. Baky, “Sarq-Qarb”, 2007, 5.30

%09 Yena orada, 5.30

610 Yena orada, s.32

611 Akgura Yusif. Tiirkgiiliiyiin tarixi. Baki, Qanun, 2010, 5.205

2 Tyran Azar. Oli bay Hiiseynzada (hayati, miibarizasi, yaradicihg va sacarasi). Baks,
“Letterpress”, 2014, 5.38-39

613 Akgura Yusif. Tiirkgiiliyiin tarixi. Baki, Qanun, 2010, 5.208

215



daqiqlik, konkretlik gatirmays caligmigdur.5™*

Xisusils ds, Hiiseynzads ¢agdas ruhlu islameiliq va tirkcilaytin
vohdati ideyasini va siyasi tiirkliiys kecidi “Hayat” (1905-1906) gazetindoki
moaqalalorinds davam etdirmis, daha sonra “Fiiyuzat” jurnalinda (1906-
1907) “tiirk qanly, miisalman etiqadly, firang fikirli vo Avropa giyafatli bir
fadai olalim” - demakla, biitiin Tiirk xalglarinin ortaq mafkurasins ¢evrilan
“tiirklogmak;, islamlagmagq va miiasirlogmok” formulunun tomslini qoymus-
dur.

Oli bey Hiiseynzadanin tiirkgilitk baxiglar: onun Quzey Azarbay-
canda oldugu dénamds “Hoayat” qazetinds yazdigi maqalslorinds tiirklarin
etnoqrafiyasina, dilina, madaniyyatina, qadim dini-folsafi talimlorina, imu-
milikds Tiirk xalglarimin tarixine hasr etdiyi yazilarda 6ziinii ortaya qoy-
mugdur. Bu qazetdoki yazilarinda “tatar” adh millatin olmadigini, kirimlila-
rin, orenburglarin, kazanlilarin da digar tiirklor kimi tiirk oglu tiirk oldugu-
nu vurgulamaqla,® O.Hiiseynzads islam¢iligin va tirkliyin ayri-ayriligda
darkini da vacib hesab etmisdir. O, yazirdi: “Misalmaniz, onun tgiin diin-
yanin har narasinds xeyirxahi bulundugumuz din qardaglarimiz taraqqi etss
biz o toraqqiyi oz canii dil alquglariz! Ttirkiiz, ona géra de tiirkiiz. Ttirkiin

har yerda taraqqi ve tokamiil ilo mosud olmasini arzu ediriz”.'¢

9.Hiiseynzads na qador milli-dini vehdatdon ¢ixis etsa ds, Tirk
xalqlarinin daha ¢ox tiirklik niivasinds dir¢slmasini ve birliyini vacib say-
mugdir. Bu anlamda onun “Tiirkler kimdir ve kimlardan ibaratdir?” asari
Turangihga, Tirk-Turan madaniyyetine konseptual bir girigdir. Ctinki bu
asarda “acdadimizin miistarak mongayi Turan”a isiq tutulmaga cohd gosta-
rilib, Tiirk xalglarinin Turan madaniyystinds, Turan dil ailssinds yeri va ro-
lu tadqiq olunmugdur.

Onun Tirk falsefesi ile bagh milli iglerinden birincisi,
Tiirk/Turan tarixindski soxsiyyatlors baxigdir. 9li bay Hiiseynzads tgiin
Osmanli dévlatinin baggist sultan Salim va Safavilarin baggisi Sah Ismayila
miinasibat asil Tiirk bilgasinin baxigidir: “$ah Ismayil heg bir zaman iimum-
miisalman diismanlorine sikayat edacsk qader bir zilli irtikab etmamis idi.
Hor iki hékmdar (Sultan Salim ve $ah Ismayil nazerds tutulur) qilinclari il

biitiin Avropanu titradir, bir qiivvat va sarvots malik idilor”.6"7

Oli bay Hiiseynzada ¢ox hagl olaraq “monqol-tatar” ad: altinda
Tiirk tarixindon uzaq tutulan ¢ingizililors, teymurilors sahib ¢xirdi. O, ya-
zirdr: “Cingiz fituhatindan sonra Tiirk saqvam ve mamalikinin bir gismi bu

614 Balayev Aydin. Mommad Omin Rasulzads (1884-1955). Baky, “Adiloglu” nagriyyaty,
2011,s.37

615 Hiiseynzada 9li bay. Segilmis asarlori. Baki, “Sarq-Qorb”, 2007, 5.30-31

616 Yeno orada, s.35

817 Hiiseynzads 9. Qurimuzi qaranhqlar icinds yagil isiqlar. Baki: Azarnasr, 1996,5.186

216



cahangirin ordularinda bulunan tiirk-mogol komandalar sshvan tatar na-
mils yad olunmaga bagsladi. Bu sahva baglica islavlar sabab oldu. Ciinki bun-
lar Cingiz qogununun bir sksariyyati-azims etibarils tiirk oldugunu anlama-
yib ancaq asgarin sarkerdalarini nazri-etibara almus idilor. Halbuki foth olu-
nan oarazinin shaliyyi-turaniyyasini zaton minslqadam tiirk, bu sraziyi foth
edon asgoarlor tiirk, bunlari taqib edon miihacirlor tiirk, Cingizin 6zt tiirk,
tirkiin bir qismins, bir sivasing, bir dvr tarixins namini veran oglu Cigatay,
yaxud 6zbak tiirklarine nam veran digar oglu Cuci kimi hap tiirk oglu tiirk
idilar. Cingiz tmuri-dovlati tigtin mogallarin deyil, uygurlarin, yani qadim
tirklorin xatt vo lisanlarini qabul etmis oldugu da ciimlaco malum bir key-
» 618

fiyyotdir”.

Oli bay Hiiseynzadenin Tiirk falsefasinds ikinci masals, Turan
modaniyyotinin niivasi olan tiirklarin qadim zamanlarda asasan tabiats, to-
biat sirlarina parastigden ibarat bulunan “samanizm”s (sslinde qamliga) va
tanricih@a inanmalarim izah etmoakdir. Onun fikrincs, “samanizm” bazi
Qamlarin ya da “saman”larin sarlatanlig sayasinda sonralar biitparastlik do-
racasine diigdiyi zamanlarda bels,*" ancaq bu biitparastlik, hemin dévrlor-
do bir o gadar qaba olmayib Misir, yaxud da Yunan qadim mazhablori kimi
xurafat saviyyasine enmomisdir.®*® O, tiirklorin ilkin inanclarinda oda olan
sitayislorini saman, ya da gamlarla baglayib, Iranlilarin galisindan sonra or-
taya ¢ixan zordustilorin atagparastliys aid olmamasina diqqoat ¢okmisdir:
“Nura parastis guya Iyzads (Hoérmiize — F.9.) parastis demak oldugundan
Zardiist mazhabinin bag¢ilar: tersfindan axirda qaba bir atagparastliye ¢ev-
rildi. Atagparastlik isa zaton yuxarida qeyd olunan saman (aslinds Qamliq -
F.9.) mazhabinda da var idi. Bir cox adatimiz bu dovrlarden qalmadir. Ma-

solon, axir ¢orgonbalarda ateg yandirb iizerinden atilmamiz va saira” 6!

oli bay Hiiseynzadanin do yazdigi kimi, bu giin tiirklorin, o ctimle-
dan Azarbaycan tiirklarinin Yaz bayraminda tabiat iinsiirlari (od, su, torpaq
va hava) ilo bagh kegirdiyi marasimlorin kékii, moansayi ds zordiistiliye deyil,
samanizma/qamliga gedib ¢mxar.®? Tanrigihqdan sonra isa Islam istisna ol-
magq]la tiirklarin oksariyyeti bagqa dinlora ciddi sakilde meyil vo istedad gos-
tarmoamis, gstaranlar iss 6z etnik mangalarini bels unutmuglar. Ancaq mii-
solman tiirklor hom Islam alominin miihiim bir istinadgahina gevrilmis,
hom db 6z tayfa vo milliyyatlorini qoruyub-saxlamiglar.®?* O, yazirdi: “Ttirk
govaidi o qadar sads, o qadar gbzal vo mantiqe miivafigdir ki, onunla tilfat
edon tiirk heg bir vaxt an1 tark elayib, arabin qovaidini qabul edomayacayi

618 Hiiseynzads 9. Tiirklor kimdir vo kimlordan ibaratdir? Baki, Miitorcim, 1997,5.217
619 Hiiseynzado 9. Segilmis asarlori. Baky, $arq-Qarb, 2007, s. 54

020 Yena orada, s. 64

2l Yeno orada, s. 5§

622 Yeno orada, s. 55

23 Yena orada, s.57

217



askar idi. Ista bu nov sabablardandir ki, tiirklor dini-miibini-Islami 6z ruh vo
monaviyyatlarindan naban etmis kimi bir s6vqi-ozim il daragus edib onun
qovi bir nigahbani olmusg olduglar: halda, asla arablasmadilar ve qévmiyati-
nacibayi-asliyyalori mithafize eda bilib, ancaq o yolda toraqgiyyata mazhar
olmaga bagladilar”.®**

Oli bay Hiiseynzadonin Tiirk/Turan folsafesi ilo bagh tigiincii
moasals, Islam dinina tapinmus tiirklarin ham miisalman alominin mithiim
bir istinadgahina ¢evrilmasini, ham da 6z tayfa vo milliyyatlorini qoruyub-
saxlamasini, bu zaman aroblorden (samilorden) vs iranlilardan
(ariyanlardan) forqliliklorini ifade etmakdir. Ona gérs buna birinci sabab
arablor kimi tiirklarin ds béyiik bir millat olub, eyni zamanda Orabistandan
uzaq yasamalar1 gostarilsa da, asas ikinci sababdir ki, tiirklarin dilinin asasin
Turan dil ailasi, arablorin dilini isa Sami dil ailosi tagkil edir.5s Bu moasals ilo
baglt Azor Turan yazir: “Tarixen bir dinds qorar tuta bilmaysn tiirklarin
etigad diinyasinda davamh sabitlik islamiyyatin zithurundan sonra bag
verdi. Bagqa dinlsrs meyil etmayan tiirklor milli kimliklorini, etnik yapilarim
yalniz Islam dininin vasitasile qoruya bildilar, digar terafdon do islamlagsalar
da arsblagmadilar. Islami qabul edandsn sonra milliyyatlorini qoruya
bilmayib arablosan Simali Afrika, Suriya vo Mesopotomiya (Slcazira)
xalqlarindan forqli olaraq, tiirklorin 6z milli varh§ini qoruyub saxlaya
bilmasinin tok sobabini 9.Hiiseynzads har seydon avvel, Turk dilinin
qiidratinda goriirdil. Oli bayin qanastins gora, Turan ve Saminin siyasi vo
mofkuravi ¢arpigmasi 6nca dil meydaninda bag verib. Tiirk dilinin qaydas:
Sami dillerinin qaydasma o qadar zidd olub ki, Saminin qamusundan,
lugatindon gotiirdityti gen-bol sézlara rogmen, Turamin ahengi Saminin
ahongini hazm eds bilmayib” 626

Demli, Hiiseynzada birmanah sokilde Turanin Ariyanlar ve Sami-
larla yanag, boyiik bir szemats malik olmasini ifades etmigdir. Ttirklarlo fars-
larin adat-ananalori arasindaki farglori do otaya qoyan Turangih@in ideolo-
qu bildiridi ki, Qacarlarda yasayan tiirklsrin boyiik qismi do moahz Turana
baglt Azerbaycan tiirkloridir. 9li bay Hiiseynzads “Fiiyuzat” jurnalinda
“Iran-Turan” masalasina aydinliq gotirmak iigiin yazird: ki, Firdovsinin
“Sahnama”da “Iran”in tarixi va “Iran”1idars edan siilalalarls bagli bahs etdi-
yi afsanalor qadim hind hekayalorindon gétirilmisdir: “Bu hekayolorin
nahayat, Hindistandan uzaglagdirilan Zardiist torsfindon Irana gatirildiyi
zann olunuyor. Cinki Pigdadiyan asatiri hokmdarlarinin adlari daha avvel

qadim hind tarixinds kegiyor”.®*”

624 Hiiseynzada 9. Tiirklor kimdir vo kimlardan ibaratdir? Baki, Miitercim,1997,5.226

625 Hiiseynzads 9li bay. Seilmis asarlori. Baki, $orq-Qarb, 2007, sah. 57

$Turan Azar. Oli bay Hiiseynzada (hayati, miibarizasi, yaradicih@ va sacarasi). Bak,
“Letterpress”, 2014, 5.96-97

627 Hiiseynzads 9. Qurimuzi qaranhqlar i¢inds yagil isiqlar. Baki: Azornasr, 1996,s.111

218



9.Hiiseynzados bu bilgini taninmig Ttirk alimi Somsaddin Saminin
“Qamusi-Elam” asarindon gotiirmiisdir. Samiya gors Zardiist brahmanla-
rin dininden ayirilib yeni mazhab icad etdiyindon, vatanindan uzaglagdurl-
mus v o, Irana galmis sah Gastasib terafinden himays olunmugdur. Iranda
yasayan Zardiist godim hind asatirlerini (“Camsid”, “Zéhhak”, “Firudin” vo
b.) “iranli’lara Syratmis, bu asatirlor Zardiistiin tarixi kitab: “Zand Aves-
ta”da da oks olunmugdur.?® Demoli, $.Sami kimi 9.Hiiseynzada do zordiig-
tiliyi birmanal gokilds Hind-Iran, Hind-Avropa madaniyyatina aid etmis-
dir. O, “Siyasati-Fiirusat” asarinda isa yazirdi ki, Monug¢ohr, Nuzar ve Ofra-
siyab (Astiyaq) Turan ya da Midiya padsahlari olduglar1 halda, yalniz Kir-
lor, Daralar, Kambizlor Iran hokmdarlar: olublar.®®

Biitiin bunlarla yanagy, o da, diger Tiirk aydinlar kimi qavram ola-
raq bu 6lkadan bahs edarkon Qacarlar, Sfsarlar, Safovilar, Salcuglarla yana-
s1, onlara sinonim olaraq “Iran”, “Iran millati”, “iranli”, “Iran tarixi” anlayss-
larindan da istifads etmigdir. Homin dévriin tobligatinin naticasi olaraq, di-
gor aydinlarimiz kimi bu anlayiglardan istifads edon turanciligin ideoloqu,
eyni zamanda bir Tiirk aydini olaraq “Iran”a, “Iran millot”ins olan sevgisina
aydinlq gatirmays galismigdir: “Bizim kimi iimum sair tiirklorin Irana olan
mohabbeti Iranin simalon ham tiirk, ham miisalman, conuban ds ancaq mii-
salman bulundugu iigiindiir, yoxsa sada farsliq iigiin deyildir. Iran farslari ila
barabar badani-iimumi Islamda bir {izv bulunduqca bizim ona riaystimiz
bir kamaldir. Lakin farslar Iran1 6zleri ila barabar viicudi-Islamdan ayr1 bir
sey hesab etmoaya vo moazahibi-Islamiyyanin heg birine qanast etmayarak,
yenidan Zardiistii “taqdise” vo madaniyyatini shyaya qalxigdiqca bizim on-
larla hec bir slagamiz olamaz. “Fiiyuzat”in tutdugu yol tiirkliik, miisal-
manliq va avropaliliqdir. Tiirk hissiyyat: ilo miitahassis, Islam dini ilo mii-
tadayyin vo Avropa madoaniyyoti-hazirasile miitsmaddin olmaqdir. Yoxsa
farslasmaq, Zordiistiin sonmiig madoaniyyati ilo madanilosmak deyildir. $oh-
arimizds farsi lisaninda ¢ixaraq {stii ortiilii bir Sarq biirokratiyast qoxusu
nasr edon “Haqayiq” moacmuasi “Hablilmoatin” carideyi-métobarasinden
ibrat alib, anlamali idi ki, farshigin, fars lisaninin, fars sfkarinin meydani-ic-
tahidi Iranin conubi ils, Belucistan ve Hindistandir, yoxsa Azarbaycan, Qaf-
qaz, Rusiya ve olelimum Baykal géliindan Afrika sohrayi-kebirins qadar

imtidad edsn Ttrk alomi-miiozzomi deyildir” 63

Birincisi, Hiiseynzadonin bu fikirlarinden bels bir natics ¢ixartmagq
olar ki, tiirklorin, Tiirk aydinlarinin “Iran”a olan sevgisi “Iran”in quzeyinin
tirk-miisalman, giineyindaki farsdillilsrin iss miisslman olmasina goradir.
Ogor farsdillilor ns zamansa islamliqdan imtina edarak zordustlilys donar-
larsa, tiirklor birmanali gakilds onlardan ayrilacaqlar. Bagqa sozls, Hiiseyn-

28 Yena orada, 5.220
62° Hiiseynzado 9li bay. Siyasati-Fiirusat. Baks, Elm, 1994, 5.66
¢%Hiiseynzads 9. Qurmz1 qaranhqlar i¢inds yagil isiqlar. Baki, Azernagr, 1996, s.180

219



zada “Iran madaniyyati” ad: altinda zardiistliik maskasina biiriinmiis fars so-
vinistlarine demok istoyirdi ki, farslarla tiirklori bir arada tutan “ortaq voton”
ya da fars madaniyyoet, fars dini (zardiistliik), fars dili deyil, bu masaloda asas
rol oynayan Islam dini v Islam madaniyyatidir. 9gar farslar tiirklorls onlar
birlagdiran asas bagdan — Islam dini va Islam madaniyystinden uzaqlagib
zardistlitys, fars madaniyyatins tiz tutmaq niyyatindadirlarsa Tiirklor onla-
rin yoluyla getmoayacakdir, ¢iinki tiirklorin 6z yolu vardir.53!

“Atogi-Zardustii heg bir vaxt taqdis edomiyacayiz. Biz Zardiists
Budda ve Konfusi ilo barabar ancaq hérmot eda bilariz”®** deyan, ©.Hi-
seynzada sialik-caferilik mazhabinin da “Iran”in, fars madaniyyatinin adina
cixalmasina gati etiraz edirdi. O, yazirdi: “Simdi, sio moazhobini burada zikr
etmamokdan istidlal eds biloram ki, onu Iran ixtiraatindan add ediyorsan!
Lakin yanilyorsan, zikr etdiyin dérd mazhob (henafilik, safilik, hanbolilik,
maliklik — F.9.) ixtiraatdan madud olamayacag1 kimi, sislik da na ixtiradir
va na do Iran ixtirasidir. Haqq bildiyimiz bu bes mazhabin besi da islamiy-
yotin ibtidayi — zithuruna qarib zamanlarda ya ¢ox az sonra 6vsuq va o vaxt
alds bulunan monbalars istinadon ictihad yoluyla tagakkiil etmis mazhab-
lordir. Ona gora ds, ixtira deyil, ictihaddir! Onlarin ciimlasi zahirsn ciizi ix-
tilafat ils baraber, batinan eyni maqsada xidmat edirlar. Habliilmatin — Is-

lamdan ayrilmazlar”.%33

Ikincisi, O.Hiiseynzads farslara xabardarliq edirdi ki, indi “Iran”
adlanan srazi asasen iki hissadan ibaratdir, onun da yalniz conubunda fars-
liq, fars dili, fars madaniyyati hakimdir. “Iran”in béyiik bir hissasinda, o
ctimladen Azarbaycanda, Xorasanda iso tiirkliik, Tiirk dili, Tiirk madoniy-
yoti movcuddur ki, bu da, Baykaldan baglayib Afrika sohralarina qodar genis
bir arazids hékm siiran Tiirk alominin (Turanin) ayrilmaz bir hissasidir. O,
yazirdi: “Qévmiyyet bahsins gelincs malumdur ki, Rusiya shalisinin bir gis-
mi tiirklardan ibarat oldugu kimi, Iranin da biitiin cohati-gimaliyyasi bilxas-
sa Azarbaycan qitasi tiirkdiir. Iranin ayalati-canubiyyasina galinca burada
sakin olan farslarin adat, sxlaq va hatta lisanca tiirklordan o qador farglori
yoxdur, hatta lisanca diyoruz, ¢iinki har iki dil miisslmanlagdig: ticiin bir-
birlorine o gadar toqarriib etmigdir ki, ciizi bir himmaotls fars tirkiin, turk
farsin lisanini anlaya bilir, ¢tinki forq lugetlords olmayib ancaq qavaidde-
dir... Iran farslarinin qanu tiirk ve fars qanlarindan ibarat oldugu kibi Iran
tirklorinin do qan1 eyni-anasirden miirokkabdir”.63*

9.Hiiseynzadenin “ortaq din”dan sonra miiayyan qadar “ortaq
yurd”, ortaq “dil”, “ortaq qan” masalasi baximindan tiirklorls farslar arasin-

61 Yeno orada, s.184
32 Yena orada, s.185
633 Yeno orada, s.184
634Yeno orada,s.62-63

220



da barabarlik isarasi qoymasi da tesadiifi deyildi. Basqa sozls, “Iran” adlan-
dirilan bu 6lkaya farslardan ¢ox tiirklorin haglarinin oldugunu, ancaq qay-
nayib qarigma naticesinds “iranli” adin1 almug har iki xalqin “Iran”da eyni
hiiquglara malik olmasina isara edirdi. Biittin bunlar nazars alaraq deyo bi-
lorik ki, Qacarlar siiquta ugrayana qadar “Iran” na qador farslara aid anlayis
idisa, Turan da bir o gadsr tiirklarin idi. Ustalik, 6ten min il arzinds ds
Tiirklar yalmz Turanda deyil, farsdillilorin yasadig: kicik “Farsistan”da da
hakim giivve idilor. Bu baximdan indi “Iran” adlanan 6lkada bazi dévrlerds
yazi dili tiirkcs ilo yanagi, farsca olsa da, biitiin hallarda dévlst idarsetmasi
tirklorin alinds olmugdu. Bir Tiirk dovleti zamam galonds gedor, digor
Tiirk dovlsti onun siilalasinin yerinds Turanda, o ciimladan kigik “Farsis-
tan”da hakim olurdu. Bunu, artiq Tiirk olmayan bitiin millatlar, etnoslar o
cumladan irandilliler ds tebii hal kimi gabul etmigdilor.53

Turangiliq falsofasi vo Qarb madaniyyati. Belolikls, O.Hiiseyn-
zadonin siyasi-falsofi ideyalan dord xottde yekunlagmigdir. Hor halda o,
Carliq Rusiyasi dumasindaki miiselman millat vakillarins {iziini tutaraq on-
lardan agagidakilara amal etmayi tovsiyya etmisdir. O, yazirdt: “Biz Insa-
niz: Binasnaleyh har seydan aqdam biitiin Duma ile barabar bilaforq maz-
hob vo q6vmiyyat insanhg), insanlq hiiququnu miidafis ediniz. Mazlum
olan siniflari zalm siniflorin tacaviizatindan azad etmaya galiginiz, miisava-
ti-tamamo istoyiniz. Yersiz, yurdsuz skingilorimizs, kondlilorimizs yer-tor-
paq talab edin, fiqarayi-kasibomizin soraiti-tasyyiisiini tashihe ¢aliginiz.
Biz Qafqazliyi1z: Qafqaz shlinin 6z timuri-idarasins 6zt baxa bilmak tigiin
lazim galan muxtariyyat talab ediniz (Yeri galmiskan, o, yazirdi ki, biitiin
Qafqaz xalqlar, o cimladen tiirklor asarati sevmoayan, qul olmaqdansa kog
edib azadhiga tstiinlik veranlor, hatta ssir duigdiiklori halda aga olmaga ba-
caranlardirlar. Ancaq onlarin arasinda Qafqaz tiirklarinin yeri ayridir: “Ban-
co Qafqaz tiirklori tiirklorin on hiirriyyatparastidir"®*¢). Biz Miisalmaniz:
Ona gors 6z aqayidi-diniyyomizds hiirriyysti-vicdanimiza har ns lazimsa
onu istayiniz, onu talab ediniz. Biz Tiirkiiz: Dilimizin, lisanimizin taraqqji-
sind mane olan har nov sadlorin, divarlarin yilmasina, raf olunmasina gey-
rat ediniz!..” %%

9.Hiiseynzadonin tiirklars ¢atdirmaq istadiyi diger bir fikir iss on-
dan ibaratidiki, bu ideyalarin mahiyyati ils ziddiyyat tagkil etmaysn Avropa
madaniyyetinin tobligi ds vacibdir. Ancaq Qarb moadaniyystini monimsa-
mok he¢ do miisslmanlarin, tiirklorin avropalagmasi, avropalilar: taglid et-
mosi anlamina galmoamolidir: “Tirkiin irtidad edib firanglagmasi firanglorin
ya mirtadlorin taraqqisi demakdir, yoxsa tiirk, ya miisslman toraqqisi de-

635 Jlokborli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi v ictimai fikir tarixi (XIX-XX astlor). Ug cildda,
11 cild (Birinci kitab). Baki, “Elm va tahsil”, 2023, 5.212

63 Hiiseynzads 9. Tiirklor kimdir vo kimlordan ibaratdir? Baki, Miitorcim, 1997,5.197

%7 Yena orada, s.186

221



moak deyildir!” .68

Yeri golmiskan, Hiiseynzads tazadlh gériinss da, bir miiddat Os-
manli sultan: IT 9bdilhemidi miistabid, despot adlandirib ona qarg: miixalif
olan “Ganc tiirklori” miidafis etmokls yanasy, ancaq sonuncularin haddan
ziyada ingilis “sevdasi”m da dogru saymamigdir: “Sultan Homid iso az qalir
ki, yeni tiirklorin forqadi-canxsragindan bizar olub, ingilis kralinin nszdins
qagsin. Yeni tiirklor isa zaton folayin alindon hap ingilis 6lkasina qagiyorlar...
hap ingilis, ingilis, ingilis! Bir deyon yoxdur ki, canim, bu ns ingilisbazliqdir?
Alomi-Islamin qoca bir bir nisfini qanli bir biftek kimi bal edan bu ingilisle-
rin na olduglari hals anlagilmadimi?”.#® O, yazirdi: “Simdi bize diyorlar ki,
madam ki, ingilislor, firanglor, filanlar boyls imislor, na ti¢iin siz do Said pa-
salar, Salariiddovlsler kimi “Fiiyuzat”inizda ingilislers, firanglors miiraciot
ediyorsunuz. Ortaya gah Hoétenin “Faust”unu, gah Sekspirin “Yuli Seza-
r1”ny, gah na bilim hanki avropalinin hanki ssarini ¢ixariyorsunuz! “Avropa-
lilagalim”, “fironglagalim” deyirsiniz?! Lakin ey qare, miiraciotdon miiracis-
to forq vardir. Biz avropalilarin adabiyyatlarina, sanayelsrins, tilum vo maa-
rifloring, kagfiyyat vo ixtiraatlarina miiraciot etmok istayiriz, 6zlorins deyil.
Biz istayiriz ki, Islam 6lkasina onlarin beyinlari, dimaglar: girsin, bogazlari,
moadolori girmasin. Biz istoriz ki, 6lkemiz onlarin beyinlorini hazm etsin.
Yoxsa, modalorinds hozm olunmasin” ¢4

O, yazird1 ki, bir giin garblilarin madaniyyst adi altinda sarglilorin
basina agidg1 oyunlara gérs cavab veracaklarins, yani sorglilorin stiratlo te-
raqqiye baglayib avropalilarin 6zlorindan 6yrondiyi texnologiya sayssinda
onlart maglub duruma gatiracaklorins heg ds az timid etmir: “Ah, o giinlor!
O giinlori $arq alomi qariban goracokmidir? Gorarss, aminam ki, o cohan-
nam kenarina gotirs bildiklori hariflari har halda ofv edsr. Heg bir vaxt co-
honnomo atmaz. Balks 6zlorini da, onlar1 da cohannom szabindan xilas ils
biitiin alama hagqiqi bir siilh va asayis tamin edor. Ittihad etmaliyiz, ittihad.
Ittihada dogru taraqqi etmoliyiz! Ittihad va taraqqi edarsak, o giinlori do go-
rariz. Avropanin kisveyi-madaniyystins biiriinen bir tagim vohsi hariflorins
“Qolat etdim”, “Tovba etdim, bir daha yapmam” da dedirtdiriz! Lakin o
giinlor galincaye qadar hariflorin madaniyyast namins etmadiklari qoddarhq
qalmayacaqdir. Ciinki haqq qiivetlinindir”.#*! O, yazirdi: “...Islam arasinda
tofrige salmagq tigiin avropalilarin alinds daha bir vasits qaliyor ki, o da $arq
birokratiyas: ilo hokumoti-miitlaqoloridir. Avropa diplomatlar1 Sorqds
miitlaqiyystin baqasint arzu ediyorlar. Clinki svvala, bir qag¢ kisiden miirsk-
kab idareyni-keyfiyys heyotini hor zaman qolayliqla alds etmak vo caldiglar
diidiikls istadiklari kimi oynatmaq miimkiindiir. Saniyen, idareyi-miitloga-

638 Hiiseynzads 9li bay. Seilmis asarlori. Baky, “Sarq-Qarb”, 2007, 5.35

6% Hiiseynzade 9. Qurmiz1 qaranhqlar i¢indo yagil isiglar. Baky, Azarnagr, 1996, 5.190
40 Yeno orada, 5.190

%lYens orada, s.188-189

222



ds millat ilo hékumat yekdigarindan tabaiid etdiyinden aciq qalan masafo
har név fitns va fosada miisaid bir meydan oluyor” 5

Tiirk bilgamiza gora Islam alomi teraqqi edonds da, etmayanda da,
miisalman arasinda birlik olanda da, olmayanda da Avropa tarafindan daim
tongid olunub: “Ittihad va ittifaq istesak da, sikayat edarlar, nifaq ve siqaga
diicar olsaq da, sikayat edoarlar! Ittifaqumiz bunlar iigiin bir tahliiks, nifaqi-
muz yeno tohliika. Ittifaq etsok “panislamizm” ad1 qoyarlar”.** Bels anlagilir
ki, avropalilarin xoguna getmok tigiin ya mahv olmagq, ya da onlarin kélosi
olmagq lazimdir. O, yazirdi: “No etmali? Ya boynumuza bir zanciri-ssarat
salmali! Zancirin bir ucunu da sllorins vermali, yaxud mahvii nabiid olmal,
vassalam!.. U¢-dérd yiiz milyon xalq ya ssaratds, ya mahviyyatda!.. Basqa
hegnal..” 54

Bununla da, 9.Hiiseynzads avropalasmaq dedikds, onun elm veo
texnologiyasini gobulu etss do, exlaqi-monavi mahiyystini qobul etmamis-
dir. Bagqa sozls, o, yenilogmoyi zahirsn Qarb madaniyyati, mahiyyst baxim-
dan Islam-Tiirk dayarleri corgivesinds gérmiisdiir.

Hor halda, Hiiseynzads Qarb madaniyyetini monimsamayi tovsiyo
etmokla yanagi, onlarin ssil niyyatlerini yaxg: bilirdi. Xiisusile da, avropalila-
rin agkar vo gizlinds dastoklodiyi miitaraqqi hadiss kimi goriinan, “slifba is-
lahatt” (ilk baxigda miitaraqqi mahiyyat dastyan arab slifbasinda ya dayisik-
liklorin edilmasi, ya da latin olifbasina kegirilmasi Tirk xalglarini pargala-
maga yonalmisdir), “din islahati” ideyalar1 altinda aslinds asasan Islam v
Tiirk xalglarim pargalamaga yonalmisdir. Bu sobabdandir ki, M.F.Axundza-
donin, M.A.Sahtaxthinin “slifba va din islahatlari”, Mirzs Kazim bayin “dil
islahat1” Avropa-Rusiya alimlari torafinden ragbatls qarsilanmis, onlara la-
zim1 dastaklor verilmisdir. Hiiseynzada bu “islahatlar”in antislam, antittirk
mahiyyatini gorarak bildirmisdir ki, “slifba islahat”’nin (Buna “din islaha-
1”11 da slave etmok lazimdir. Sadacs, o dévrds Axundzadsnin antislam ruh-
[u “Kamaliidévls maktublari” hami kimi ona da malum deyildi) tarafdarla-
rinin (Axundzads, Sahtaxth ve b.) Tiflisdon bunu bayan etmalori cox dii-
stindiiriicidiir: “Ug yiiz milyon Islamin alifbasinin altmig-yetmis milyon
tiirkiin imlasin1 bir hokmi-qaraqusils tiirkiin, Islamin markezinden uzaq
olan yuvalarindan birden dayismak istayirlor! Halbuki, b6yle miihiim bir
amr tigtin kondilorinda lazim galon moalumatdan asar bels yox! Ttirkiin im-
lasini islahi tigiin deyil, sarf ve nohvi mitkommol bilmok, balka biitiin tiirkls-
rin tarixina, adsbiyyatina, etnoqrafiyasina, fonologiyasina haqq ils asina
bulunmagq teleb edar”.®* O, xeyli daracados haqliidiki, ortaq tiirkcodon ayr

%42 Yena orada, 5.200

% Hiiseynzads 9. Tiirklor kimdir va kimlordan ibaratdir? Baki, Miitarcim, 1997,5.159
644 Yena orada, s.160

¢4 Hiiseynzada 9. Segilmis asarlori. Iki cidda II cild. Baks, Casioglu, 2008, 5.360

223



Azoarbaycan tiirkcasinin inkigafinda, olifba islahati masalasinda avvalca
Carhq, sonra Sovet Rusiyasinin maraqhi v icragi olmalari tasadiifi olmamuig-
dir. Hor iki halda maqgsed Quzey Azarbaycan Tiirk diinyasindan, xiisusilo
Giiney Azarbaycan va Tiirkiya tirklorindon ayirmagq idi. Ona goérs dos Hii-
seynzadonin vaxtinda ruslagdirmaq, goarblilagdirmak siyasatine qarg: irali
sturdiyt “tirkcilik” ideyasina haqq qazandirmamaq miimkiin deyil.

Y.Akguraya gors 9.Hiiseynzads “Qazetimizin maslaki” maqaloesin-
do deyil, “Biza hansi elmlar lazimdir?” mévzusu strafinda gedon miibahise-
lor asasinda yazdigi maqalesinda ilk dafs, toraqqiparver islam¢iligin vo tiirk-
ciiliiyiin asasini tagkil edan “Giglii” (tiirla.ma, islamlagma va avropalagma)
diistura {iz tutmugdur; ¢ bu “tglii” diistur da ¢ox kegmadan Tiirk alominin
har tarafina yayilmus, xtisusilo Osmanh Tiirkiyssinde Ziya Gokalp vo basqa-
lar tarafindan dastaklonmigdir.5%

Hilmi Ziya Ulken yazir ki, O.Hiiseynzadanin bu “iigli” goriisii
daha 6nca, bir az balirsiz olaraq Ali Suavi terafinden irali sirtilib midafis
edilmigdir: “Faqat Ali Suavi, honiiz Tirk¢iiliiyiin oyanmadigi vo Namiq
Kamalin Osmanli-Islam gériisiiniin hakim oldugu bir dévrde yasadig: iiciin

fikirlori unutulmugdu. 9li bay Hiiseynzadanin toklifi tam zamanindayd1”.
648

Umumiyyatls, yeni dovrds Tiirkgiliik, Islameiliq, Qarbgilik
ideyalarinin yaranmasi va inkigaf marhalslorine nazer salsaq gororik ki, 19-
cu asrin ikinci yarisinda Tiirk aydini Oli Suavi bu “Gglity”iin ilk isartidarint
ortaya qoymaga ¢alismugdir. Belo ki, 9li Suavi garblogmoyin qizgin torafdar
olsa da, tiirkgiilitk vo islamliq masslasini he¢ do birmanali olaraq bir kenara
buraxmamigdir. Hotta, deya bilarik ki, Suavi tiirklitk ve islamhiqdan uzaq bir
gorblogmoak torafdart da olmamugdir. Cox yaziqlar olsun ki, Suavinin
Tiirkliik va Islamliq ideyalarmna zidd olmayan Qarblasma, Qarb
moadaniyyotini, yoni modern sivilizasiyani moanimsomosk ideyalar1 6z
dévriinda ve bir miiddat ds sonralar dogru anlagilmamugdur. Bels ki, bazilari
Suavini radikal qarbgi kimi qaloma verarak onu daha ¢ox islam¢iligin vo
osmangiligin qat sleyhdari olaraq géstarmaya calismuglar. Ustalik, bunun
fonunda Suavinin tirkgciilik ideyalari da garbgilik tezisinin kolgosindo
qalmigdir. Bu anlamda Hilmi Ziya Ulken dogru yazir ki, Suavi islamlagmag,
modern moadaniyyato sahib olmaq ve tiirkgiilik masalosinds bir ¢ox
aydinlara oncillik etmigdir.®® Sadacs, Suavi Turkeiilik, Qoarbgilik vo
Islamgiliq ideyalarini formuls eds bilmamigdir. Ancaq biitiin hallarda

646 Akgura Yusif. Tiirkgiilityiin tarixi. Baki, Qanun, 2010, sah.209

647 Akgura Yusif. Gokalp Ziya bey hakkinda hatira ve miilahizalar. Tiirk yurdu, Cilt1S-1,
say1164-3, Ondordinci sene, aralik 1924

¢4 Ulken Hilmi Ziya. Tiirkiyede Cagdas Diisiince Tarihi. Istanbul. Ulken. 2013, sah.337

69 Ulken Hilmi Ziya. Tiirkiyede Cagdas Diisiince Tarihi. Istanbul. Ulken. 2013, s0h.91-115

224



Suavinin bu disiinceleri bir ¢ox Tiurk digtintirlorine o ciimloden do
Gokalpa da tesirsiz otiigmomisdir.

Hesab edirik ki, Suavidon sonra isa Tiirkgilik, Islameiliq va
Qarbilik “Gigliiyti”"na nisbatan yaxinlagan Quzey tiirklorindon Yusif Ak¢ura
olmusdur. “Ug tarzi-siyasat” (1904) ssarinda, siyasi-ideoloji tiirkgiiliiyiin
nazari asaslarim igloyib hazirlayan Y. Akgura bildirirdi ki, irq tizerine dayali
bir Tiirk siyasi milliyyati meydana goatirmok fikri ¢ox yenidir; indiys qadar,
bagda Osmanli olmagla heg bir Tiirk dovlstlorinds bu fikir olmamus, son
zamanlarda Istanbulda meydana ¢ixan tiirk milliyyati arzu edan kadrlar isa
siyasi olmaqdan daha ¢ox elmi miitoxassislor ($.Sami, N.Asim, V.Calabi va
b.) olmugdur®®. “Ns olursa olsun, irqa dayali bir siyasi milliyyat icadt fikri
meyvoalarini verir” deyon Yusif bay agiq sokilde “Osmanh millati” ideyasim
radd edir va asas diggati Tiirkgiilitys ( Tiirk birliyina) ve Islamgiliga (Islam
birliyina) yonoldirdi. Bunlar arasinda hansina istiinlik verilmasi
mosalesinds miteyyon qoadar teraddiidlerine baxmayaraq, Yusif bay sonda
belo gonasta golir ki, bir ¢ox sabeblordan Tiurk diinyasy, o ciimladen
Osmanli  Tiirkiyesi iigiin da (xristian dévlatlorinin Islam birliyini
istamamasi va s.) Islam birliyi ilo miiqayisads Tiirk birliyi daha realdir®!.
Ancaq o, bu zaman “tiirklitk siyasati” ils “Tiirk birliyi"ni, “Islam siyasoti” il
“Islam birliyi”ni birbirils qarigdirmuigdir. Akgura sonralar 6zii da etiraf edirdi
ki, homin anlayislar forqli monalar dagiyir. Belo ki, Osmanh dévlstinin 6z
daxilinda Tiirkliik va Islam siyasati yiiriitmasi, onun xaricds “panturanizm”
vo “panislamizm” tarafdar: olmasi demok deyildir®s2,

Bu “iiglti” diistur Ali Suavi, Yusuf Ak¢ura va basqa Tiirk aydinlar:
torafindan bu va ya digor torafindon toxunulsa da, ancaq onun bu formada
orataya qoyulmasi O.Hiiseynzada tarafindan bag vermigdi. Bu “ti¢li” diistur
da sonralar yalmiz Tirkiys tirkliyi ve Azarbaycan turkliyd deyil,
butévlikdes Tiirk diinyasinda miihiim rol oynamigdir. Hor halda 9. Hiiseyn-
zadas 1900-1910-cu illarda bu “liclit” diisturu irali siirarkan konkret no Azoar-
baycan va Azarbaycan tiirk¢iiliytini, na de Tirkiys ve Tiirkiye tirk¢tliiyt-
nii nazards tutmusdur. O, homin d6vrds nazari-falsafi yonli “ticli” distu-
runu biitiin Tiirk-Islam diinyas: iigiin irali siirmiis, ondan sonralar biitiin
Tiirk xalglari, o cimladan Azarbaycan tiirklari (M.9.Rasulzads va b.), Tiir-
kiyo tiirklori (Z.Gékalp va b.) vo bagqa Tiirk xalglar1 eyni daracada yarar-

lanmigdir.

Osmanl tiirkgiiliiyii: siyasi-ideoloji vo monavi-moadani. 9li
bay Hiiseynzads 1900-1910-cu illorde milli vo miiasir ruhlu islam¢ihiqdan
cixus etsa da, bunun hadaflerinin geyri-misyyanliyini dark etmis ve onunla

650 Akgura Yusif. Ug-tarz-1 siyaset. Ankara, Kilit, 2012, 16-17
651 Akgura Yusif. Tiirkgiiliiyiin tarixi. Baki, Qanun, 2010, sah.192
652 Akgura Yusif. Tiirkgiiliiyiin tarixi. Baki, Qanun, 2010, sah.193
225



miiqayisada realliga daha yaxin olan “osmanli markazli tiirk¢tlik” ideyasin
irali siirmiigdii. Hiiseynzada biitiin miisalmanlarin (arab, fars, tiirk v b.)
“Islam birliyi"nin miimkiin olmadigini yaxs1 anladig {igiin, siyasi-ideoloji
monada diqqatini “Tiirk-Islam” birliyine ssaslanan “Osmanli tiirkgiilii-
yii"no yonsltmisdir. Bu iss, milayyan qader biitiin tiirklorin Turan dovlatin-
da (turangilig-“panturanizm”) birlosmasi ideyast ilo saslosirdi. Bu baximdan
Hiiseynzadonin “Osmanli markazli tirkgiiliiyii-turangiligs” miidafio etma-
sinda iki asas faktor: 1) siyasi-ideoloji; 2) manavi-madani tiirkgiilitk mii-
hiim rol oynamigdir. Akguranin tabrinca desak, Istanbulu Islam va Tiirk
diinyasinin siyasi-ideoloji morkazi kimi géran Hiiseynzada siyasatds oldu-
gu kimi, dil vo adabiyyatda da, markazi Osmanli olmaq tizra tiirkgiiliys, ye-
ni osmanli tiirkgiilityiina, hatta panturangihifa tokan veran ilk ziyalidir.%?

9.Hiseynzada siyasi-ideoloji manada “osmanh millsti”, “osmanl
millatgiliyi”ni deyil, markazi Istanbul olan “osmanl tiirkgiiliiyii”nii miidafi
etmigdir. “Xiisusan “Fiiyuzat”da nagr olunan maqalslorinin mezmun va bi-
¢imindon Hiiseynzados 9li bayin tirk, tiirkgii, hotta Osmanligi olduguna
darhal garar verilir. Biittin tiirklar arasinda Osmanl tiirkcasinin yayilmasin,
bitiin tiirklarin adobi dilinin Osmanl tiirkcasi olmasimi istayir vo 6zii yazi-
larin1 oldugca tamiz Osmanli adabi tiirkcasi ils, o zamanlar Istanbulda mé-
tabar yeni adabiyyati cadida tislubu ila yazir. Siyasi cshatden Osmanh d6v-
latini, Osmanh tiirklitytinii miistaqil tiirklitytin niivasi sayir. Bu baximdan,
biitiin tiirkiiliik masalesinda goriisii, “Ug torzi-siyasat”in tiirkgiiliik fikrina

yaxin demokdir”. 65

Onun tiirkgiliyiin siyasi-ideoloji niivasi kimi Osmanlini gérmasi-
na asas sabab o idi ki, digar Tiirk dévleti Qacarlar 20-ci asrin svvellorinda
ingilislorin va ruslarin yarimvasali olmagqla yanasi, xeyli deracods iranciliq
ad1 altinda farslagdirilmig, eyni zamanda Quzey Azarbaycan, Tataristan,
Basqurdistan, Krim, Tiirkiistan vo bagqalari iss Carliq Rusiyasinin ssarati al-
tinda idi. Bu anlamda Hiiseynzads hagli olaraq hesab edirdi ki, yalnuz siyasi
v hiiquqi cohatdon miistaqil olan Tiirk dovlati tiirk¢ulityt inkisaf etdirarak
bagqa Trirk ellorini ds 6z strafinda birlagdirs biler. Onun fikrincs, yaxin za-
manda isa Tiirk-Islam diinyasinin oyanisy, inkisafi v yiitksalmasi Osmanlt
dovlati ils bagl idi. O, inanird ki, mahz Osmanh tiirkgtiliyt bitiin tirklor
ligin siyasi-ideoloji giic markaszins ¢evrilorse bundan Carligin asarati altin-
dak: Rusiya tiirklari, o ciimladon Azarbaycan tiirklori do qazanmus olacag-
lar. Bu baximdan miistaqil siyasi-ideoloji baximdan daha ¢ox tagkilatlanmig
Osmanli morkazli tirkctiliik butin Tiirk milliyyatlari tigiin mithiim rol oy-
naya bilar. Xtsusils ds, o, tirk¢iiliiyd 6ten 60-70 il arzinds Qafqazda car
Rusiyasimin ruslagdirma, xristianlagidrma o ctimladen, Qacarlarda son
dovrlards giiclenan farslagdirmaya qarg: irali siirmiigdiir.

853 Akgura Yusif. Tiirkgiilityiin tarixi. Baki, Qanun, 2010,s.212
54 Yeno orada, s.210

226



Bu bir daha géstarir ki, Ttrk dtinyasimin qurtulusu tgiin irali stiri-
lon milli-dini birlik (islamliq ve tiirkliiyiin vehdatina asaslanan) ideyas: ba-
ximindan 9.Agaoglu Osmanh markazli islam¢ihga, Y. Akgura vo ©.Hiiseyn-
zada Osmanli markazli tiirkgiilitys vermigdir. Bunu tasdiq edon Y.Akguraya
gora Hiiseynzade hotta, Azarbaycan tirklori arasinda “madani v siyasi
tirkgiiliik harakati”nin ilk yayicis: olmugdur.®* Qlbstts, O.Hiiseynzado yeni
dovrds yalmz Quzey Azarbaycanda deyil, biitovlikds Carliq Rusiyas1 vo
Osmanhda da, “madani vs siyasi tiirk¢iiliik harokati”nin ilk yayicisidir.

9.Hiiseynzadoanin Osmanl markazli tiirkgiilityi biitiin Tiirk-Islam
diinyasinin oyamus1 vo birliyi kimi gérmasins baghca amil, bagqa Tirk xalg-
larindan farqli olaraq onlarin siyasi miistaqilliys va giice sahib olmalari idi.
O hesab etmigdir ki, mohz Osmanli markazli tirkculik buittin Tiirk xalglar
tiglin bir giic v ideoloji markazs ¢evirildiyi taqdirds bagqa Tiirk ellori, ugur
qazana bilorlor. Bu monada bazi muslliflorin 9.Hiseynzads Osmanli mar-
kazli tiirkgiiliikls digar Tiirk xalqlarini osmanlilarin igarisinds aritmaya ¢a-
Ligmugdur, fikri il razlagmiriq.®*¢ O.Hiiseynzadanin “Osmanl tiirkgiiliiyt nii
bitiin tirkliytin niivesi kimi gotiirmasi digar Tiirk xalqlarinda, o cimladon
Azarbaycan tiirklarinds méveud olan tiirkgiiliiyiin ziddiyyati kimi deyil, ok-
sino uzlagdiricr amili kimi baxmagq lazimdir. M.9.Rasulzada tamamils dogru
yazirdi ki, hoamin dévrds O.Hiiseynzads, 9.Agaoglu ve onlarmn hamfikirlsri-
nin iroli stirdiiklori Osmanh markazli Ttirk birliyi ideyas: on azindan miis-
tamloks altina diigmiis ayri-ayr1 Tiirk milliyystlorinds mistaqillik esqi yara-
daraq onlan inqilabilosdirmisdi: “Ancaq onlar ayri-ayriliqda qargilarindak
yagilarin ¢ox boyiik gliclarinin qorxusundan azadliqdan, mistaqillikdon s6z
bels agamazdilar. Bununla bels, onlarin kigik ellar yox, tinlii tarixi, elaca da
golacayi olan ¢oxmilyonlu ulusun-millatin Gizvleri olmalarini anlamalari, do-
gal-tabii olaraq timidlerini artirib, yiizilin yagisi ilo dénmaden doytismays
? 657

cagurirdr”,

9.Hiseynzados ayri-ayni Tiirk dovlstlorinin yaranmasi ideyasindan
¢ox vahid Ttrk d6vlati ideyasini miidafis etsa ds, onun fikirlori Osmanlhidan
konardaki Tiirk milliyyatlorini oyadirdi. O, dovriin realhiglarindan ¢ixs eds-
rok yegano miistaqil Tiirk d6vlati olan Osmanlinin timsahinda tiirkeiiliyi
giiclondirmaya vo méhkemlandirmays ¢aligir, bu yolda digor Tiirk milliy-
yotlorinin ona dastak vermasinin vacibliyini vurgulayirdi. Bu baximdan o
hesab edirdi ki, Carliq Rusiyasinin asarati altinda olan tiirk-tatar xalqlar1 da,
ilk névbads Osmanh tiirkgiliiytinii mudafis etmoalidirlor. Zannimizcs,
1918-i il Mudros miiqavilasing, yoni Osmanhnin maglubiyyatins qadar,
tirkeiilik nazariyyesi agisindan bu miilahize hamin dévr tigiin, real vo ger-
¢okei baxig idi. Ciinki son asrlords qarigdirdiglari islameilhiqla tiirkgilyi bir-

%5 Yeno orada, 5.203-204
656 Balayev A. Mommad Omin Rasulzads (1884-1955). Baky, “Adiloglu”, 2011, 5.27
67 Rasulzads M.9. Panturanizm. Qafqaz sorunu. Baky, Taknur, 2012, 5.52

227



birindon ayirmaga baslayan milli mitafokkirlar, o cimladon 9.Hiiseynzado
tgiin tiirkgilik ruhunun parcalanmasi, yoni ayri-ayri milli-mohalli tiirkgi-
litys boliinmasi ¢ox yad va uzaq bir hiss idi. Bu masalaleri ¢ox dogru dayor-
londirsn milli ideoloq M.9.Rasulzads yazirdi: “Panislamizmdan qurtulan
Tiirk ictimai-siyasi diigiincasi birden-birs indi ¢atdig1 ger¢ok milli ideyaya o
anda cata bilmozdi. Bu psixoloji baximdan aydindir. Mithariba ve imumi
tohliika saraitinda Islam birliyi kimi boyiik va shatali siiardan imtina edan
millatcilor onun avazina eyni tasir giiciina malik bir stiar irali siirmoali idilor.
Bu, ancaq milli birlik ola bilerdi: “Din birliyi ¢ag1 kegdi, indi tarixi uluslar-
millatlor irali aparir. Yagasin, Dunaydan Altayadak Tirk uluslarinin birli-
yil?” 658

1918-ci ilde Osmanh hékumati terafinden ©. Agaoglu ils birlikds
milli dévlat qurulmas: masalasinda Ciimhuriyystin ideologlari ils fikir mi-
badilssi tigiin Azarbaycana galon Hiiseynzada hals ds timidini vahid Tirk
dovlatinin olmasindan tizmamigdir. Bizeca, onun Cimhuriyyat saferindan
sonra yazdig moqalads buna satiralt: igaralor vardir: “Hilali-Ohmoriyanin
bayrag: bizimkinin eyni olan fagat al rangli milli bayraginda bayaz hilal qar-
sisinda beg suali yerina sakkiz stiuali bir yildiz bulunan mamlskatdan, Qaf-
qasiya Azarbaycamindan, Azsrbaycan Climhuriyystindsn, daha dogrusu
Qafqasiya Tiirk dovlatinden bir az bshs etmok istoram”.%® O, yazird: ki,
Azarbaycan Tirk dévlatini ¢iyin-¢iyine qoruyan Osmanli va Azerbaycan
tiirklari bir-birlarini mitkommsol anlayirlar: “... Clinki Azarbaycan avam xal-
qt ilo Anadolu kéyliisiintn dili lap bir-birinin eynidir! Bir-birini anlamayan-
larsa rus moktablarinds yetisib lisanlar ruslagmis olan Azorbaycan oxumus-
lar1 va Istanbulun secilmislor ailosina maxsus istilahlar islodan saxslordir”.5¢°
Azarbaycan vo Osmanh tiirklorinin bir-birins qovugmasini tarixi hadiss, te-
bii bir carayan kimi qobul edon Hiiseynzadonin fikrincs, har iki Tirk xalqi-
nin bir-birins qaynayib-qarigmasi ile vahid Tiirk millati muasirlogmis, giic-
lonmis va butovlsomis olacaqdir. Bels ki, imperializm, nasiyonalizm vo so-
sializm carayanlarinin facisli foaliyyat morkezins ¢evrilon Azarbaycan, Azar-
baycan tiirklori bu miixtalif carsyanlarin altinda na edacayini bilmadi, mi-
hakimasini itirdi. Ancaq Osmanl tiirklorinin onlarin imdadina ¢atmas: ils
yalniz Azarbaycan deyil, ham ds Ttirkiys tiirklori ds xilas oldu.%¢!

O, Azarbaycan tiirkguliiytiniin gercakliys gevrilorak onun asasinda
siyasi vo hiiqugi cohatdan miistaqil bir Ttrk Ciimhuriyyatinin yarandigim
gorarak, iki miistaqil Tiirk dgvlatindan (Azarbaycan v Osmanlidan) va on-
larin bir-birins dayaq olmasindan bahs etmisdir. Tadeus Svyatovski yazirki,
hamin dévrds 9.Hiiseynzads Giiney Qafqaz bélgasi {iciin ii¢ segimdan: 1)

658 Yeno orada, s.51-52

6% Hiiseynzada 9li bay.Segilmis asarlori.iki cildds, II cild. Baki, Castoglu, 2008, 5.366
0 Yens orada, 5.367

%! Yeno orada, 5.367

228



Qafqaz Federasiyasindan; 2) miistaqil tiirk, giircii vo ermoni dovlatlorin-
doan; va 3) Qafqaz tiirklarinin Osmanliya birlegmasindan bahs etmigdir.®
O, ilk vaxtlar daha gox timidini vahid Ttrk dovlstinin qurulacagina baglasa
da, ancaq ham Ciimhuriyyat liderlorinin “miistaqil Azarbaycan” ideyasina
baghliq dusiincalorinden, ham ds Osmanlnin zsiflamasindan dolay:
bunun miimkiinsiiz oldugunu anlamigds.

Umum Tiirkgiiliikden milli-mahalli tiirkgiilitys kegid iss yalniz o
zaman bag verdi ki, 1911-1913-cii illards Osmanli avvalca Balkanlarda, da-
ha sonra 1-ci Diinya miiharibesindan maglub ¢ixdy, bununla da, hom tiirk-
ctliiytin mafkuravi niivasi olmag, ham da vahid Tirk dévlstine ¢evrilmak
glictinii itirmig oldu. Mahz bu hal tiirkgiiliikds yeni bir dénamin baglangict
oldu va bir gox tiirkgiilor siyasi “romantik-6zakgilik” tiirkgiilitkdon (Tiirk
birliyi-vahid Turan dévlati) xeyli deracada uzaqlagaraq, real milli-mahalli
tiirkgiiliiys (miistaqil Tiirk dévletlorine) meyil gdstordilor. Bizca, biitiin
bunlar 9.Hiiseynzadas {i¢tin son daracadas agrili olmusdur.

“Osmanl tiirkgtliyti"ntin ikinci amilini togkil edon madani-mana-
vi tiirkgiilitys galinca, 6nce qeyd edak ki, 1900-1910-cu illords Azsrbaycan-
da dil va adsbiyyat masslasi ilo bagh iki istiqamet méveud idi. “Hayat”, “Fii-
yuzat”, “Solalo” va diger qozet-jurnallarda Hiiseynzads basda olmagla Oh-
mad Kamal, Iskandar bsy Malikov va bagqgalar1 osmanli adabi dil siyasati
asasinda biitiin tiirklorin bir araya galmasi vo vahid ideya atrafinda birlas-
masi tiglin ortaq dilin vacibliyini irali stiriir va biittin tiirklarin ortaq adasbi
dili kimi Osmanh ttirkcasini goriirdiilor. Onlar deyirdilar ki, adabi dil kiitlovi
ola bilmaz, 0 ancaq oxumuslar, tahsilli adamlar ti¢iindiir; buna gors ds ads-
bi dilin sadologmasine ¢aligmagq lazim deyildir; adabi dil no qadar ¢atin ve
agir olsa, bir 0 gadar do métaber olar. Osmanh adoabi dilinin on taninmig
torafdar1 Oli bay Hiiseynzads qeyd edirdi ki, adabi dilds yazmaga na Qaf-
qazdaku tiirk ivaleri, na do qadim tiirkes yaramir. O, dilimizi acnabi liigat-
lorls doldurmaq svezins Osmanlinin Istanbul sivesinin adsbi dil kimi isls-
dilmasini magsadauygun hesab etmisdir.Hiiseynzads Istanbul sivasinin or-
taq tiirkco olmasini asaslandirmagq tictin yazirdi ki, ayri-ayn tiirk lohcolorini
inkigaf etdirmakdansa vahid Tirk dili tizarinds diigtinmak lazimdir. Onun
fikrincs, alifba va dil ils bagl islahatgi ideyalarin, ancaq Qafqazda, xiisusils
Tiflisde M.F.Axundzads, M.Rza, M.Sahtaxth vo bagqalar torafindan irali
stiriilmosi iss diistinduiriciidiir.®63

Istar 1900-1920-cu illards, istarsa da sonralar bazi Azarbaycan
Tiirk ziyalilar1 Hiiseynzadani “Osmanh tiirk¢iilityti”nii haddon artiq ideal-
lagdirmasina, xiisusils dil vo adsbiyyat mosalesinds ifrata varmasina goéra
tanqid etmiglor. Masalon, taninmis aydinlarmizdan F.B.K6¢arli, C.Mom-

662 Cpitaroxosckmit T. Pyckmit Assp6aiiaxan 1905-1920 rr. “Xasap” xyp., 1990,Ne1.
663 Hiiseynzada 9. Segilmis asarlori. Iki cidda II cild. Baks, Casioglu, 2008, 5.360
229



madquluzads, O.F.Nemanzads, A.Saiq vs bagqalari hesab edirdilar ki, Azar-
baycan Tiirk adabi dilini osmanlilagdirmaq avazine xalqa yaxinlagmagq yo-
lunu tutmaq lazimdir.*** Hatta, Colil Mommodquluzads yazird: ki, 9.Hu-
seynzads 1910-cu ilds, yenidan Osmanliya mithacirat edarksn Tiflisds on-
larin idaralorina bas ¢okarak, xalqa yaxinlasmaq yolu Azarbaycan Tiirk ado-
bi dilinin inkigafi ugrunda miibarizs aparan “mollanasraddingi’lori guya,
toqdir etmigdir.%® Mommoadquluzadosys inansaq, O.Hiiseynzads biitiin
tiirklorin ortaq adabi tiirkcasi kimi Osmanli-Tiirkiya tiirkcasini (Istanbul si-
vasini) gérmoakla yanagi, har bir Tiirk xalqinin 6z dogma sivelorini inkigaf
etdirmoloarini da toqdir etmisdir. Kamal Tahibzads iss yazir ki, 1926-c1 ilds
Bakuya golon ©.Hiiseynzads kegmisda olub-keganlors nazor salarkan demis-
dir: ““Fiiyuzat” macmuasini man mahdud bir oxucu kitlssi tiglin ¢ixarir-
dim. Sonralar baga diigdiim ki, bu monim béyiik sshvlerimdan biri olmus-
dur. Yitksalmak tigiin 6nca asagilara enmok lazim idi: 9dabiyyat da beladir!
Xalqa enmadikea yiitksalmaz! Qvvalca xalqa, kendliys, fohloys — imumiy-
yotls, boyiik kiitlays gadar enmak, sonra bununla barabar yiiksalmays ¢alis-
maq lazimdir”%% Olbatts, biitiin bunlar ns “Fiyuzat’mn, ns da
9.Hiiseynzadonin homin dévrdaki qiymatini gotiyyen azaltmir. “Istanbul
sivosi’ni ¢ox ideallagdirmasim nazors almasaq, O.Hiiseynzads ortaq Tiirk
dilinin yaranmasi masalosini irali stirmokda tamamils haqh idi.

9.Hiiseynzada 1920-1940-c1 illards Tiirkiyada yasadigi mithacirat
dovriinda do, tutdugu ideya xottindan (Tiirkiys moarkoazli Tiirk birliyi) de-
mok olar ki, iz déndermamigdir. Sadacs, Atatiirk Tirkiyssinin Qorb dov-
latlori ils macburi anlagmasi naticesinds “Tiirk ocagr’nin, “Tiirk yurdu”nun
foaliyyatinin mohdudlagdirlmasi bir s6zls, tirkliyiin ancaq Tiirkiys gargi-
vasinda goriiliib onun xaricinda tabligatin aparilmasina qadagalarin qoyul-
mas1 Hiseynzadaya do tasirsiz 6tiismamisdir. Bu dévrda tirkgiliklo bagh
demsak olar ki, artiq dayarli asarler yazmayan Hiiseynzadonin sadacs, digqe-
ti colb edon bir ne¢a moqalasi, M.9.Rasulzadanin bir kitabina yazdig: rayi
va “Qarbin iki dastaninda Tiirk” asaridir.

1923-cii ildo M.9.Rasulzadanin Tirkiyada nagr olunan “Azarbay-
can Cimhuriyyati” kitabina 6n s6z yazan Hiiseynzadonin fikrinca, bu kitab
Azarbaycani, Azarbaycan tiirklorini tanitmaq baximdan giymetli bir asar-
dir: “Ciinki mévzusu, siyasi ve iqtisadi voziyyati ilo beynalxalq bir shamiy-
yot dagtyan Bakinin, Azarbaycanin va dolayisiyla biitiin tiirklityiin miqad-
das ve mitazzaz istiqglaly, istigbali masalolarina tomas edir. Bir xalqin, bir mil-

66+ Mommoadquluzads Calil. dsarleri. IV cildds, I cild. Baky, 2004, 5.519; Nemanzada Omor
Faiq. Secilmis osorlori. Baki, “Sorq-Qoarb”, 2006, s.169; Azerbaycan publisistikast
antologiyasi. Baky, “Sarq-Qarb”, 2007, s.125

665 Dadagzada A.M. Segilmis asarlori. 1-cicild. B: Azarnasr, 1967,5.250-251

666 Talibzade Kamal. Inqilabi-demokratik adabi fikrin tribunasi // Azarbaycan matbuat
tarixi antologiyast. ki cildda, 2-ci cild. Baky, “Elm va tohsil”, 2011,s.118

230



latin asuda ve miisammor bir hayata, rifah vo saadata nail ola bilmasi ictimai
sinfin beyninda neca iqgtisadi bir homrayliyin olmasin tolab edirss, eloca do
alomin, biitiin bagariyyatin siilh vo asayis nematlarinden faydalana bilmasi
beynslmilal miinasibatda adalst vo insaf mathumlarinin hakim va cari olma-
silo miimkiindir. Beynalmilsl insaf vo adalatden dogan iimum diinya siilhii
isa Azarbaycanin eyni gokilds hiirriyyst va istiglalini vacib edir”.®” Milli is-
tiglaliyyati alindon alinmusg bir dévlatin tebii haqq ve hiiquglarinin pozuldu-
gu halda, diinya dévlatlerinin buna géz yummasina teassiif edon 9. Hiiseyn-
zada yazirdi ki, ancaq bu istiglalin miicahidlori, rahbarlari qiivvatli v sabrli
olmahdirlar.®® Ona gora Azarbaycan bitiin hallarda tiirklorin yurdudur. O,
yazirdr: “Qafqaz silsileyi-cibalinin cohati-canubiyyssinde sakin Azsrbaycan
tiirklori sirvanly, bakily, qarabagly, gancali, iravanli va sairadon ibaratdir (Ira-
nin simal-qarbi sakenasi do bunlardandir)...”.%° Onun fikrinca, Azarbay-
can Tirk dili ds osmanli, cigatay sivelorindan daha ¢ox tiirkcadir, ¢iinki o
arab-fars tesirine az moruz qalmigdur.6”°

O.Hiiseynzads 1920-1930-cu illords iss Tirk dilinin saflagmasi
mosalasine daha cox diggat yetirmis, bu dilin arob-fars manasali sézlordon
tamizlanmasina ¢aligmugdir. Bels ki, o, bu dovrds qaloms aldifi yazilarinda
bazi sozlori, qadim tiirkcods oldugu kimi Tanrim Ogan, peygombori yala-
vac, metodu oran, sairi ozan, sazi gogur-¢okiir, hkumati tori kimi ifads et-
misdir. Ziyalinin fikrincs, dilin saflagmasi, tamizlonmasi masalasine ehtiyat-
la yanagmagq, bu zaman bszan ingilabla, bazen do tokamiills is gérmak la-
zimdir. Hiiseynzads bu monada, Tiirkiyads soyadlarin dsyisilmasi massle-
sina do diqqat yetirmisdir: “Isim masalesinda tarazinin bir géziindo insanh-
gimy, millatelarasi tamayiillarimi, qerbgiliyimi, 6toki goziina tiirk¢iiliyimd,
turangihigimi qoydum. Ince-inca ¢okdim. Gordiim ki, torazinin sallantilarin-
dan sonra garbgiliyim agir galdi”.¢”* Demali, alim son daraca turang, tiirkgii
olmasina baxmayaraq, soyadlarin dayigilmasinds Qarbin miiteraqqi deyer-
lorinin nozars alinmasini vacib hesab etmisdir. Onun fikrincs, “ogul”, “i”
kimi soyad gokilgilari ataya, ailoys mensubiyyetls, nasilo monsubiyyati qa-
rigdirir. 9. Hiiseynzada daha ¢ox “soy” sekilgisina iistiinlik verirdi.5”

Mihacirat dévriinde Tiirkiyada qoloms aldigi “Qorbin iki dasta-
ninda Tiirk” (1926) asarindo isa 9.Hiiseynzada italiyan Tokvato Tassonun
“Qurtarilmig Qiids” vo portegiz Kamoensin “Luziada” manzum dastanla-
rinda tiirkiin madaniyyet izini axtarmigdir. Ziyali bu asarleri tadqiq edorak,
orta astlords Tiirk madeniyystinin Avropa sdsbiyyatinda neco 6z oksini

67 Rasulzads M.9. Azerbaycan Ciimhuriyysti. Baki: Elm, 1990,5.7-8
%8 Yena orada, s.7-8

69 Hiiseynzads 9li bay. Segilmis asarlori. Baky, “Sarq-Qarb”, 2007, 5.49
70 Yeno orada, s.44

971 Yena orada, 5.440

72 Yena orada, s.442

231



tapdigini gostormays ¢alisir. Kamoens “Luziada” monzum asarinds avropa-
lilar1 bir-birile bogusmaqdansa miisalman tiirklorls qarsi miicadilaya ¢agurir.
Hiiseynzadaya gora Islama va tiirklara yaxindan balad olmayan bir avropali
sairin belo sart movqe tutmasi digiindiiriciidiir.”* Onun fikrincs, Kamo-
ensin tiirklora gars1 olan bu miinasibstinin sababi 1) tiirklorin miisslman
olmalary, 2) tiirklarin portegizlorls bir nega dafs savagmalari, 3) an miihii-
mij, tiirklorin portegizlorin $orq ils, Hind ils, Hind-Cin ils ola bilocak mii-
nasibatlarins bir angol olmalaridir.5*

Ancaq Kamoensdan forgli olaraq Tasso Islam1 va Tiirk millotini
anlay1b taqdir etmigdir. Tasso tiirklari arab, yunan ve bagqa millatlarle mii-
qayisa edorken, onlar1 ¢ox yiiksok, Gstiin tutur. Tiirk gshromanlarindan
bahs edarksn avropaly, yoni italiyan sairi oldugu halda, Tassonun Tiirk mii-
tofokkirindan heg bir forqi yoxdur.5® O.Hiiseynzads yazir: “Sair ¢ox epik,
¢ox bitarafdir. Bu kimi mdvzulara girigarken 6ziini bir tiirkiin vaziyyatine
qoyur v onun ruhunu anlamagq istor”.’¢ Demoali, Hiiseynzads iki avropali
miitafokkirin timsalinda tiirklorin hans1 mévqe tutdugunu aydinlagdirmaq
istoamisdir.

Dini-falsafi goriislori. Ilk dévrlards O.Hiiseynzads islamiyyatdan
konar Islam millotlorinin miistaqil sokilds 6z dovlatlerini yaradaraq yasaya
bilacoklarina inanmayib. Bu baximdan onun fikrincs, yalniz miiasir ruhlu
islamiyyat biitiin Islam millatlorinin xilas: ola bilormis. Basqa sézls, yalniz
Islam va Qurana asaslanan bir ideya miisalman xalqlarina na isa vera bilar,
bunlardan kanarda har hansi bir ideya, o ctimlodon millatcilik-nasiyonalizm
miisalman millstlari tigtin ¢ixis yolu ola bilmaz. O, yazirdr: “...deyoriz ki, teo-
raqqi edib, behaqq “zihayat” bir millot olmagq istarsok, biza her seydan ag-
dam Islam bulunmagq, Islam qalmagq alzam va bilcslls masaiyi-hayatparasta-
na vo taraqqiparvanamiz ehkami-islamiyyays tofiqan icra olunmalidir. Bi-
zim {igiin Islam xaricinds nicat yoxdur. Bunu mazida biitparast, ya atagpa-
rast olan scdadimiz idrak etdiklari iigiin dini-Islami gobul ve nasrile miisar-
rof olmuslar idi”.¢”

Oli bay Hiiseynzada yaxsi dork edirdi ki, hadafi vahid bir Islam dov-
lati gaklinds baga diigiilon ifrat islamgiliq ger¢oklikdon ¢ox uzaqdir. Burada
realhq odur ki, mazhabgilik qovgasina, an ¢ox da siinni vo sio masalasi son
qoyulsun ve miisalman xalqlar: arasinda madani birlik ortaya ¢ixsin. O, ya-
zird: “Islam mazhab xiisusunda siinni ve gio olmag etibarilo miisanna olub,
baslica iki firgadan ibaratdir, lakin bu cahatdon fitns ve fosad ¢ixarmagin eh-

%73 Yena orada, s.435
674 Yeno orada, s.435
%75 Yena orada, s.436
676 Yeno orada, s.436
877 Hiiseynzado 9. Tiirklor kimdir vo kimlordon ibaratdir? Baks, Miitercim, 1997, 5.70

232



timali yoxdur; ¢tinki bu firqanin islamlar arasinda shamiyyoti qalmayib. Hor
iki toraf tilomasi ilo tobaaleri ittihada dogru matin addimlar atmaqdadur...
Islam cins va qdvmiyyat v lisan etibari il miisallas olub baglica tiirk, fars vo
arabdon ibaratdir. Lakin bu cohatdan daxi miisalman ticiin migkdilat ehti-
maliyoxdur; zira har bir miisalman dayanatdan lisani-arabi bilmays, sevma-
ya macbur oldugu kimi, fars ils tiirkiin lisanlar1 da bir-birlarins o qadar te-
qarriib etmisdir ki, az bir qeyratls bir-iki ayin i¢inds fars tiirkd, tiirk da fars:
anlaya bilor. Digar torafdan, Islam Xristianliga banzamayib, acnasi-miixtali-
foyi har zaman bir kiitleyi-vahids kimi birlagdirmays qabildir”.¢”

Eyni zamanda, o, dini marasim va ayinlarin (ramazan, qurbanlig,
mévlud giinii, maharramlik va s.) Islam dininin mahiyyatins va cagdas mo-
daniyyata uygun olaraq hayata kegirilmasini vacib hesab etmisdir. Masalon,
o yazird1 ki, manoavi safliq ay1 olan ramazanda miiselmanlar ruhan sakitlik
tapirlar. Ctinki Allah qarsisinda maddi ve manavi borclarini yerins yetirmo-
yo c¢aligirlar.? Bu anlamda, onun fikrincs, ramazan yalniz miisslmanlarin
deyil, biitiin bagariyyat {i¢iin qabul edilacsk bir bayramdur. Ciinki ramazan-
da insaniyyoet, bagariyyet, qardashq birinci yer tutur. Eyni zamanda, o, oruc-
lugu hiirriyyetls, azadliqla miiqayiss edirdi. Onun fikrincs, ramazan bayra-
mu els bir bayramdir bagqa dins tapinanlar arasinda da sevgi vo mahabbat
yaradir: “Hiirriyyat vo ramazan! No qadar gézal seylor! Ona gors da timid
ediyoruz ki, bu sanoki ramazan yalniz miisalmanlarin degil, balks bagqa mil-
latlarin, musavi va isovilerin, yoni imum qongularimizin dexi galblorini, fi-

kirlorini hiirriyyst sayssinda tomizlomags, tanvir etmagas miiveffoq oldu” 68

Oli bay Hiiseynzads bir ¢ox maqalalorinds Mshammoad peygom-
borin (s) axlaqindan, onun miidrik kalamlarindan da niimunalor gatirmis-
dir. Ona gora Allahin rasulunun yolu ile getmoak istoyon miisslmanlar ara-
sinda siinni, i vo bu kimi mazhab ayriliglar1 olmamali, eyni zamanda mi-
selmanlar vicdan azadhifina, s6z azadligina, mazhab azadligina hormatls,
dbziimls yanasmalidirlar.%' 9. Hiiseynzadaya gérs Peygambar (s) dini elm-
lorls diinyovi elmlorin har ikisinin 8yranilmasinin zaruriliynden bohs etmis-
dir. O qeyd edirdi ki, Peygambarimizin (s) buyurdugu kimi, riyaziyyat, te-
biatsiinasliq, tibb vo bagqa diinyavi elmlarin Syranilmasi vacibdir: “Biz bdy-
lo zonn ediriz ki, biza tlumun kaffssi eyni daracods lazimdir: hom tlumi-
diniyya, seriys vo ruhaniyys, ham da riyaziyyat ve tebiiyyat kimi ilumi-mi-
carrada va cismaniyya! Madinayi-elm olan Hozrati-Peygomborimizin (s)
fikri do béylodir”.*?Eyni zamanda, o, peygambaorimizin diinyavi elmlorin
Syranilmasi ilo bagh soyladiyi “Ol-elmii elmani elmiil-obdan, elmiil-adyan”

¢78 Hiiseynzado 9li bay. Segilmis asarlori. Baky, “Sorq-Qarb”, 2007, 5.270

¢7° Hiiseynzads 9. Tiirklor kimdir vo kimlordon ibaratdir? Baki, Miitarcim,1997, 5.104

%0 Yeno orada, s.104-105

¢! Hiiseynzads . Qurinuz1 garanhglar i¢inds yasil isiqlar. Baki: Azarnasr, 1996,5.193-194
682 Hiiseynzads 9. Secilmis asarlori. Baky, “Sorq-Qoarb”, 2007, 5.124

233



(Badan-tibb elmi vo dinlor elmi elmlorin an yaxsisidir) kelamini da xatirlat-
migdir. Hiiseynzads yazirdi: “Bu kelamda iki noqteys diqqat edilmalidir:
noqtalarden biri elmiil-sbdanin elmiil-adyana taqdim edildiyidir. Bu bir
toqdimil-shomm alo]l-mithiimdir!.. Digari adyan kelmasinin com sigasindo
istemal olundugudur. Kolmonin com sigasinds istemalindan anlagiliyor ki,
sadaca dini-Islami bilmoak kafi deyildir. Sair dinlera daxi viiquf peyda etma-
lidir. O dinlarin na oldugunu bilmalidir!”.%%3

Belalikls, ©.Hiiseynzadays géra islamiyyatin maqgsadi insanhgin is-
tigbalidir. Bu baximdan o, Peygomboarin ideyalarinin comiyyatds oldugu ki-
mi taqdim olunmasinin tarsfdari idi. Bununla da, 9.Hiiseynzads Islamda
peygambor axlaqina, peygomboar aqgidasine mithum yer verir vo miisalman-
lar1 onu kimi sxlaqly, aqidali olmaga davet edirdi. Bununla yanasi, o qeyd
edirdi ki, Mehammad peygambar (s.) yalniz miisalmanlarin hayatinda de-
yil, bagor camiyyatinin taraqqisinds do son deracads boytik rol oynamugdur.

Islam beynalmilalciliyi, ya da islami sosializm. Miiasir ruhlu is-
lamiyyati miisalman-tiirk xalglarinin nicat1 kimi géran, bir név onu “Islam
birliyi"na zarar vers bilacok ayrica gotiirilmils nasiyonalizmoe xiisusils do,
ifrat nasiyonalizma va kapitalizma qars1 qoyan 9.Hiiseynzado, sosial-de-
mokrat ideyasinda buna yaxin fikirlor oldugu {i¢tin, onu da taqdir etmisdir.
O, “Milliyyat vo insaniyyat” maqalasinda yazird: ki, sosial-demokrtlar biitiin
xalqlarin ¢ yolunu nasiyonalizmds-millstgilikdas, milli mixtariyyatlordas
deyil, sosializmda, internasiyonalizmds, bir s6zls beynalmilaliyyotds gor-
dityti kimi, miisslmanlarin da bunu, islamiyyst daxilinds ittihad vs ittifaq
etmokdo gorirlor. Ancaq miiselmanlar digor dinlors tapinan xalqlardan
forqli olaraq ittifaq va ittihad etsolor ds, etmasalar do “panislamizm” ads al-
tinda tonqid olunurlar. Halbuki miisalman millatlarinin bu giin maarif, toh-
sil sahalsrinda gériudiklari islarinds qeyri-adi heg na yoxdur. O yazird: “Biz
bir sovqi-tabii il naqabil-tagyir bir hokmi-qadarls, biitiin adyanin, agvam
vo millatin getdiyi yollarla gediyoruz!.. O yolun ibtidast qaranliq ve tikanl
isa da, ilarisi isiq ve ¢omanilidir!.. Millotlorin bir gismi yolun ortasinda get-
diklari vo ya nahayatins yetigdiklori halda, digarlari o yolu baglarlar!.. Bu bir
qanuni-tabistdir ki, adina “evolyusiya”- tokamiil qanunu deyarlar... Biz da
bu yol ils gediyoruz. Magsadimiz, amolimiz ittihad, ittifaq, ictima, maarif,
kasbii-kar, sanaye, ticarat va sairs qiivvetlarils kiireyi-arz iizorinds insanlara

movceud olan saadata nail olmaqdir” 6%

9.Hiiseynzada daha sonra bildirir ki, sosializmin mahiyyati milliy-
yotda deyil, insanligin istiglalina miisaid oldugu kimi, islamiyyatin do mag-
sodi insanhgmn istiglahdir. O, yazirdi: “Bu giin Avropamin gismi-szemini
tohdid etmays baglayan “sosizlizm”s, “internasiyonalizm”s (yoni beynalmi-

%83 Yeno orada, 5.124-125
%4 Yeno orada, s.113

234



loliyyat) vo “marselyoz” nagmasi miigabilina ¢ixan “internasiyonal” mahni-
st muxtariyyati-milliyyalora deyil, istiglalati-insaniyysye miisaiddir!.. Isla-
miyyatin maqgsadi iss istiqlalati-insaniyyadir. Ciinki islamiyyst bir dindir ki,
millot vo milliyyat tanimaz, kelmeyi-gahadat gatirib onunla miitadayyin
olanlara rasmsiz, gakilsiz, yoldagsiz bir Allaha iman gotiranlora bir nazarls,
bir immat nozarils baxar!.. Zokat qanununu avez edon “Olkasibii habibil-
lah”, “Kiilli mislimiin iixiivvatin” deyon vo “valadi-qeyri-magru” namils
Avropa gohorlarini dolduran hiiquqi-madaniyyeadon, hiiqugi-varasatdon
moahrum bir firgenin téramasine mane olan faizi, miirabihaciliyi, har név
monopolya vo inhisar¢iligi haram bilan islamiyyatin nasiyonalizms ils deyil,
sosializma ils slaqasi vardir”.®* 9. Hiiseynzada birmanali sakilds ifads edir-
di ki, zamanin madoni carayanlari islamiyystin va sosializmin deyil, kapita-
lizm va nasiyonalizmin ziddinadirlor: “Kor qalib bunu gérmoayen, fohm vo
idrak etmaysn camaatlor bu corayanalara miiqabils etdikcs igdon ¢xilmaz
girdablara diigacaklori giin kimi agikardir”.%%¢ O, bu maqalssinds nasyona-
lizmla miqayisads beynalmilsl mahiyyst dasidigi iiiin, sosializmin islamgi-
lLiqla oxsar cshotlorindan bels bahs etmisdi. Onun fikrincs, sosializmdoki
adalat, hiirriyyst, barabarlik vo mohabbat prinsiplari islamiyyatin homige
asas amallarindan olub ki, Hazrat Isa v Hozrat Mohammadin (s.) ganun-
lar1 da bu haqiqata aiddir.¥” Bir s6zls, osl miisalman, asl islamiyyat, hom do
ictimaiyyat vo sosializm, yani islami sosializmi demakdir.

O, bagqa bir maqalssindo isa yazird: ki, sosializmin mahiyystini ol-
dugu kimi dork etmok lazimdir: “Sosialistlor demiyorlar ki, galin, shli-sarve-
tin mal ve miilkiinii béliigalim, xeyr, bunlar diyorlar ki, galin, 6yls qavanin
vo nizamati-ictimaiyys voz edslim ki, bundan sonra har kas o mal-miilkii, o
sarvati haqq ve adalst dairssinda 6z alninin teri ils qazana bilsin. Buna sitbha
yoxdur ki, qazanilan sarvotin haqq ve adalato miivafiq olub-olmamasi mov-
cud olan gavanin va nizamata tabe bir keyfiyyatdir... Lakin sosialistlorin vo
alolimum comastin haqqi var ki, idareyi-keyfiyys tisulunu kékiindsn qazi-
yib atsinlar vo idareyi-keyfiyys ile voz olunan geyri-adilana qanunlarin lag-
vini talab etsinlor. Bu giin cahani qaplayan sosializma velvalasi qavanin ve
nizamat haqqindadir. Yoxsa kimsanin bu giins qadar qazanmis oldugu mal
va sarvat haqqinda deyildir”.%® Hiiseynzada yazirdy: “Istimlaki-milli dedi-
yimiz nasiyonalazasiyanin manasi cami araziyi dovlet miilkii qilmaqdir. Bu
isa comaatin araziyi nasil tasarriif edib ondan nasil istifads edacoyini hall et-
miyor. Sosializasiya, yoni istimlaki-ictimai isa igin bu cohatini doxi tayin et-
mis oluyor. Sosialistlar sada istimlaki-milliyys qonast etmayib arazinin ca-
masati amiye namina istimlakini talab ediyorlar. Demak olur ki, istimlaki-

%5 Yenoa orada, s.113-114

%86 Yeno orada, s.114

%7 Yena orada, s.199

6% Hiiseynzads 9. Qurinuz1 garanhglar i¢inds yasil isiglar. Baki: Azornagr, 1996,s.142

23S



milli bir markaziyyet sifatile miittasif oldugu halda istimlaki-ictimai adomi-
morkaziyyatiicab ediyor”.%® O, yazirdi: “Proletariat, yoni fiiqarayi-kasibayi-
millat iss Gavs vo muinlaridir. Bunlarin raf etdiklori qirmuzi bayraglar da di-
rafsi-Gaveyanidir. Tarixin da va tilumi-tabiyyenin 6z qanunlar: vardir”.%°

9.Hiiseynzads K. Marksin sosializm ideyasindan ¢ox,*! onun tora-
moasi olan marksizm-leninzms, yani rus bolgevizmina, rus kommunizminas
qarst olmus, onlarin “qirmizi inqilab” ideyasini kaskin gokilds tonqid etmis-
di. “Qurmuz1 qaranhglar i¢inds yagil isiglar” maqalesinde Hiiseynzads qeyd
edirdi ki, ingilablarin bag vermasi tigiin zaruri sarait olmali, biitiin inqilablar
tokamiil yolu ils bag vermali v hor bir xalqin milli ruhuna, dinins, madaniy-
yoatina uygun olmalidir. Bu menada O.Hiiseynzada rus bolseviklorin radikal
qumizi-ingilab ideyalarim rodd edir, marksizm-leninzmi zorarli bir tolim
adlandirir ve ona qargt miiasir ruhlu milli-dini birliyi - “yagil inqilab” ideya-
siu irali siirtirdii. O, “yasil inqilab” dedikds, miisslman xalglarinin, o ciim-
laden tiirklorin oyanmasini, inkigafini ve birliyini nezerds tuturdu: “Yasil
deyiriz, ¢iinki 6z miisalmanlarimizdir. Zimriid-yasil isiqh islamiyyoe qandil-

lorini yandirmaq qeyratinds bulunanlarimizdirlar” %2

Oli bay Hiiseynzadays géra mahz miisslmanlarin ilkin Islama amal
etmamolarinin naticasidir ki, Sarqin miisslman mamlakatlori derin bir ata-
lat, ziilmat va cohalat igindadir: “Indi ziilmat va cohalatin yoldaslar1 olan
atalot vo batasti nur vo ziyanin lazim qeyri mofariqi bulunan teraqqi vo
horakatlo giyas edorsak, yenas eyni haqiqat marrs tobyin edar!.. 9dalat vo
batast bir seys mohtac deyil iken; toraqqi vo harakat cisim ve maddasiz
olamuiyor!.. Bugiinkii giin bizim Sorq comasti, bu comastin kiliyyati,
adlarmnin shli-nur vo miiselman olmasina, mamlsklatlorinin magriq, somsi-
taban bulunmasina rogmon qori nayab, dorin bir ¢ahi-stalatdan vase bir
sahoyi-ziillmoat vo cohalatdan ibaratdir! O atalstin, o ziilmatin miidhis ve
mihib girdablary, talatiimlari vardir. Cismaniyyat vo maddiyyata mohtac ol-
mayan girdab ve telatiimlori vardir”.% Onun fikrincs, islamiyyst daxilinds
nifaga v tafrigays sabab Islam mamlskatlarindaki monarxiya, Sarq biirok-
ratiyasi vo bundan istifads edan Avropa dovlstlari vo oradan ssan zsharli

yellordir.%*
Notica. Umumilikds, islamgihigin va tiirkgiiliiyiin/turangiligin yal-
niz Azarbaycanda deyil, Tiirk-Islam diinyasinda béyiik dava adamlarindan

%9 Yeno orada, s.146

0 Hiiseynzada 9. Tiirklor kimdir vo kimlardan ibaratdir? Baki, Miitarcim, 1997,5.126

! Hiiseynzada 9li bay. Secilmis asarlori. Baky, “Sarq-Qarb”, 2007, 5.127

2 Yeno orada, s.185

%% Hiiseynzads 9. Vidanama // Azarbaycan moatbuat tarixi antologiyasi. iki cildds, 1-ci cild.
Baki, “Elm va tohsil”, 2010, 5.109

4 Hiiseynzads 9li bay. Secilmis asarlori. Baky, “Sarq-Quorb”, 2007,5.270

236



biri olmus Sli bay Hiiseynzadenin doyerini hals, ¢agdaslarindan Yusif
Akgura, Mahammad 9min Rasulzads, 9li Nozmi ve 9labbas Miiznib, Yusif
Vozir Comanzaminli vo bagqalar1 onu yeni naslin 6ncil alimi vs ideoloqu
kimi gqiymatlandirmakla, cox dogru qanaats galiblor. Miiznibin fikrincs, Oli
bay Hiiseynzads Ohmad bay Agaoglu ils birlikds, “Qafqazdaka tiirk balala-
rina tirkliiyt bildirdi, hasbi-nasabini 6yratdi, abavii acdadini tanitdi. Lakin
onlarin getmasi Qafqaz shalisini bagsiz, béytiksiiz buraxmig kimidir. Ciinki
o canablar dilsizlorin dili, karlarin qulagy, korlarin gézii idilor. Miixtasar, bir

bolitk maarif yetimi olan Qafqaz miisslmanlarinin atalar idi”.%*

Yusif Vozir Comoanzominli ds yazird: ki, millstinin yagamasi va in-
kigafi iigiin bir asas olaraq “Tiirklagmok, islamlasmaq ve avropalilasmaq” lii-
zumunu iddia etmis Hiiseynzads “Tirk yurdu”nda yazildig: kimi asil tiirk
va tirk¢iidiir. 5%

O.Hiiseynzadonin tiirkgilik, islamhq, ¢agdaslasmaq disturunun
ilk mutallifi olmasini M.9.Rasulzads, Z.Gokalp, Y.Ak¢ura, M.B.Mommad-
zada vo bagqa miitafokkirlar do dafolerls qeyd etmiglor. Masalon, Yusif Ak-
curaya gora 9.Hiiseynzads miisalman ttirklori arasinda ilk turangy, ilk pan-
turangt hesab olunur.®” Y.Ak¢ura yazirdi: “Tirklosmak, islamlagmagq,
muasirlosmoak.. tiirkgiilarin foaliyyatinds bir vocha mahiyyetini haiz olan bu
tigliz (icli-F.9.) iimdanin asl atast Hiiseynzads Oli baydir. Mahz siyasat
sahasindo, biri digerine zidd kimi goriinon tiirklik, islamhq, osmanlihiq
siyasatlariniin, bu {i¢ torzi siyasatin, qabili talif oldugunu 9li bay iddia etmisg
vo “Fiiyuzat”in 10 iyul ihtilalindan evvel ¢xmug niisxalarindon birindes
tiirkliik, islamliq va avropaliliq” qayslarinin mamzucan (sintez edarak-F.9.)

istehsalini tovsiys eylomisdi”.5%®

Mshommod 9min Rasulzads isa bu masalani bir qadar ds daqiq-
logdirarak yazirdi: ““Fiiyuzat” jurnalh “Tirk Yurdu’nda oldugu kimi aydin,
ardicilligla olmasa da tiirkgiilitk mévzusunu daha 6nca ise salmug, hatta mor-
hum Ziya bayin son ¢aglarda “Tiirk millotindenam, Islam iimmatindenam,
Qorb madaniyystindsnam” ¢agirisi ila gostardiyi anlamu 3li bay Hiiseynza-
da “Tiirk qanly, Islam imanli ve firang geyimli olaq” formulu ils agiglamigdi.
Azarbaycan moatbuatinin, elsce do Azarbaycan adsbiyyatinun stiurlu meto-
dik bir bicimda milli Tiirk ideologiyasini iso salmagq diistincasi iso I Diinya
savag1 6ncasinds, illarinds daha ¢ox galismigdir”.%

Mirzs Bala Mammadzada da yazird: ki, Azarbaycan milli harakati-

% Miiznib Olabas. Secilmis asarlori. Baky, “Sorq-Qoarb”, 2006, s.111
% Camanzaminli Y.V. Osarlari. Ug cildda. 111 cild. Baki, Avrasiya-Pres, 2005, 5.152
7 Akgura Yusif. Tiirkgiiliiyiin tarixi. Baki, Qanun, 2010, 5.174, 205
% Akgura Yusif. Gokalp Ziya bey Hakkinda Hatira ve Mulahazalar. Istanbul, “Tiirk yurdu”
dergisi, 1924, II seri, C.I, S:3,5.159
6 Rasulzade M.9. Qafqaz tiirklari. Bak, Toknur, 2012, 5.48
237



nin kamillagmasinds, onun ictimaiyystinin stiurlanmasinda “Fiyuzat” jur-
nal1 vo onun asas yazar1 9.Hiiseynzads miistasna rol oynamigdi.”®

Cagdas dovrds Yagar Qarayev,”*! Aydin Balayev,?Azar Turan™®
da dogru yazirlar ki, tiirkgtilik stiuru 6nca ¢ar Rusiyasinin Tiirk xalglar ara-
sinda yaranmus, siyasi tiirkgilityiin, o ciimladan tiirkgiilik, islamhq ve
cagdaghq disturunun ssaslarimi 9.b.Hiiseynzada igloyib hazirlamigdur.

Oli bay Hiiseynzadonin tiirkgiilitytin, islam¢iligin tabliginds v in-
kisafinda tutdugu mévqe, oynadigi rol yalniz Tiirk aydinlari torafindan de-
yil, sovet adabiyyatinda da bu va ya digar formada etiraf olunmugdur.”® Bu,
Hiseynzadonin yalniz Azarbaycan tiirklori deyil, biitiin Tiirk diinyas: tigiin
na gadar dayarli bir miitefakkir olmasini sitbut edir. Bu msnada Hiiseynza-
danin dayerini anlamagq tigiin yeni “kasflor” etmok deyil, sadocs onun elmi-
folsofi irsini comiyyots dogru-diiriist ¢atdirmaq lazimdir. Xiisusils, qeyd
olunmalidir ki, 9.Hiiseynzadanin “iiglii” diisturu (tiirklosmak, islamlagmagq
va avropalagmaq) va Turangiliq ideyasi milli-maholli tiirkgiiliik ideyalarinin
formalagmasinda da avesiz rol oynamigdur.

Cox taassiif olsun ki, 0, 1910-cu ilde Bakidan Istanbula déndiikdan
sonra ictimai-siyasi va folsafi masalslarls bagli ¢ox az yazmug, Tiirkiys Ciim-
huriyysti dévriinds iss “Qarbin dastaninda iki tirk” kigik bir asari istisna
olmagla, diqqat ¢oken asarlor yazmamigdir. Hals, 1921-ciilds Y.V.Caman-
zominli yazirdi ki, “son zamanlar 9li bay ¢ox oxuyur, heyfa ki, bir sey qoloma
almayr”.708 Pogudands 3 Hijseynzadas émriiniin texminan son 25-30 ilinda ic-
timai-falsafi vo siyasi-ideoloji masslalors nadir hallarda miiraciot etmigdir.
Siibhasiz, dahi mitafokkir-filosofun bu susqunlugu, yalmz Azarbaycan
Tiirk folsaofi fikir tarixi baximindan deyil, imumilikds Ttrk falsafosi tigiin

boyik itki olmugdur.”*

Biitiin hallarda Oli bay Hiiseynzads Tiirk falsafasinin, Tiirk diinya-
gorisiiniin yenidan dir¢alisindo mithiim rol oynamis béytik bir bilgadir.
Onun ssas maqsadlarindan biri Tiirk falsafesinin Turan madaniyyati adi al-
tinda yenidon ortaya qoyulmasi idi ki, bizca, o, xeyli doracads Turan mada-
niyyatinin, Tiirk diinyagoriisiiniin dir¢alisine nail ola bilmigdi.

7% Mammadzads M.B. Milli Azarbaycan harakati. Baks, Nicat, 1992, s.47

79! Qarayev Yagar. Tarix: yaxindan ve uzaqdan. Baky, “Sabah”, 1996, s.363-364

702 Balayev A. Mommad Omin Rasulzads (1884-1955). Baky, “Adiloglu” nasr., 2011,5.17-18
"STuran Azar. Oli bay Hiiseynzada (hayati, miibarizasi, yaradicih@n va sacarasi). Baks,
“Letterpress”, 2014, 5.107-109

704 Azarbaycan Kommunist Partiyasinin ogerklari. I cild, Baki: Azarnagr, 1986,5.165

79 Comoanzaminli Y.V. Osarlari. Ug cildds. 111 cild. Baki, Avrasiya-Press, 2005, 5.153

796 Jlokbarli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi va ictimai fikir tarixi (XIX-XX astlor). Ug cildda,
11 cild (Birinci kitab). Baki, “Elm va tohsil”, 2023, 5.234

238



Istifads olunmus adabiyyat
Akgura Yusif. Tirk¢tluyin tarixi. Baki, Qanun, 2010
Akgura Yusif. Ug-tarz-1 siyaset. Ankara, Kilit, 2012

Akgura Yusif. Gokalp Ziya bey Hakkinda Hatira ve Mulahazalar.
Istanbul, “Tiirk yurdu”, 1924, I seri, Cilt 15-I ,say1 164-3

Axundov, Mirza Fatali. 9sarlori. 3 cillds, 3-cii cild. Baki, AEA
Nogriyyati, 1962

Azarbaycan matbuat tarixi antologiyasi. Ug cildds, I cild. Baky,
“Elm va tohsil”, 2010

Azarbaycan matbuat tarixi antologiyast. Ug cildds, IT cild. Baky,
“Elm ve tahsil”, 2011

Azarbaycan motbuat tarixi antologiyast (miihacirat dovrii). Ug
cildds, III cild. Baki, “Elm v tahsil”, 2013

Azoarbaycan publisistikas: antologiyasi. Baky, “Sarq-Qarb”, 2007

Azarbaycan Kommunist Partiyasinin ocerklari. ki cildda, I cild.
Baki: Azarnagr, 1986

Azarbaycan adabiyyat: tarixi. 2-ci cild. Baki, 1960

Balayev A. Mammad Omin Rosulzads (1884-1955). Baky,
“Adiloglu” nasriyyaty, 2011

Bayat, Ali Haydar. Hiiseyinzade Ali bey. Ankara, AKMBY, 1998

Bayat, Ali Haydar. Ali bey Hiiseyinzade ve Tirkiyede yayimladig:
eserleri. Istanbul, Tiirk Diinyas: Aragdirnalar1 Vakfi, 1992

Comoanzominli Y.V. Osarlari. U cildds, 111 cild. Baki, AVRASIYA-
PRESS, 2008, 5.152

Dadaszads A.M. Secilmis asarlari. 1-ci cild. B: Azarnasr, 1967

Elekberli Faik. Ali Bey Hiiseyinzadenin Turancilik Felsefesi//
Tore (Fikir Sanat ve Edebiyatta). Yil.3, sayr: 21. Adana, Tére Yayinlari,
2015, s.22-26

Alskbarli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi va ictimai fikir tarixi (XIX-
XX asrlor). Ug cildda, II cild (Birinci kitab). Baki, “Elm va tohsil”, 2023,
800 s. (Tamamlanmis ve alavalarls yenidon islonilmis ikinci nagri)

Olokboarli Faiq. 9li bay Hiiseynzadenin Turangiliq folsafasi.//
Tiirk Eli. Elmi-ictimai-ideoloji jurnal, sayr 14. Baki, Elm v tohsil, 2015,
s.54-61

Olokborli Faiq. 9li bey Hiuseynzadonin dinyagoériisiinds
tirkctliytin vo islam¢iigin nozori-falsafi asaslarl.// Din aragdirmalar
jurnali. Nel.Baki, Azarbaycan Ilahiyyat Institutu, 2018, 5.199-212

239



ohmoadli Rafail. Azarbaycan dovlatgilik folsafosi. Baki, “Nurlan”,
2008

Gokalp Ziya. Tiirkgiiliik nasil dogdu? “Yeni Macmua”, say1 140. 18
aprel 1918

Gokalp Ziya. Altin 1g1k. Istanbul, Altin Kitaplar Yayin Evi, 2005
Hiiseynzados 9li bay. Secilmis asarlari. Baky, “Sarq-Qoarb”, 2007

Hiiseynzado 9. Segilmig asarlori. Iki cildds, 1-2-ci cildlor. Baki,
Castoglu, 2008

Hiiseynzado 9. Tirklor kimdir ve kimlorden ibaratdir? Baki,
“Miitorcim”, 1997

Hiiseynzads O. Qurimuzi qaranhglar iginds yagil isiglar. Baku:
Azarnagr, 1996

Hiiseynzados 9li bay. Siyasati-Fiirusat. Baky, Elm, 1994

Hiiseynzads ~ Qli  boay.“Itthad  ve  teraqgi”  nasil
quruldu?//Azarbaycan matbuat tarixi antologiyas: (miihacirat dévrii). Ug
cildds, III cild. Baks, “Elm vs tohsil”, 2013

Hiiseynzads Oli bay. “Irsad” // Azarbaycan matbuat tarixi
antologiyast. Iki cildda, 1-ci cild. Baky, “Elm va tohsil”, 2010

Hiiseynzade ©. “Hoayat’in sonasyi-dévriyyssi // Azerbaycan
motbuat tarixi antologiyast. Iki cildda, 1-ci cild. Baki, “Elm va tahsil”, 2010

Hiiseynzads 9Oli bay. Ey qolom // Azorbaycan motbuat tarixi
antologiyast. Iki cildds, 1-i cild. Baks, “Elm va tahsil”, 2010

Hiiseynzado 9. Vidanams // Azorbaycan motbuat tarixi
antologiyast. Iki cildda, 1-ci cild. Baky, “Elm va tohsil”, 2010

Qarayev Yagar. Tarix: yaxindan vs uzaqdan. Baky, “Sabah”, 1996

Mardin Serif Jon. Tiirklerin Siyasi Fikirleri. Istanbul, Iletisim
yaymlari, 1964

Mommoadzads M.B. Milli Azarbaycan harakatu. Baki, “Nicat”, 1992
Masmmoadquluzads Calil. dsarlari. IV cildds, II cild. Baky, 2004

Mommadli Hiiseynqulu. Qafqazda Islam ve Seyxiilislamlar. Baki,
MBM, 2005

Mirahmadov Oziz. O.Hiiseynzada // Fikrin karvani. Baki, “Yazigi”,
1984, 5.68

Miiznib 9labas. Se¢ilmis asarlari. Baky, “Sarq-Qarb”, 2006
Nemanzads Omor Faiq. Segilmis asarlori. Baky, “Sarq-Qarb”, 2006

Rosulzade M.9. Panturanizm. Qafqaz sorunu. Baki, “Tsknur”,
2012

240



Rasulzads M.O. Azarbaycan Ciimhuriyyati. Baki: “Elm”, 1990
Rosulzads M.9. Qafqaz tiirklori. Baks, “Toknur”, 2012

Csitaroxosekuit T. Pyckuit Azsp6aiiaxan 1905-1920 rr. “Xasap”
xyp., 1990,Ne1.

Talibzads Kamal. Ingilabi-demokratik adabi fikrin tribunasi //
Azarbaycan motbuat tarixi antologiyast. Iki cildda, 2-ci cild. Baki, “Elm va
tohsil”, 2011

Turan Azar. 9li bay Hiiseynzada (hayaty, miibarizasi, yaradiciligr v
sacarasi). Baki, “Letterpress”, 2014

Turan Azar. Seyxiilislam — ham da Tiirkolog. “Odabiyyat” qazeti
Ne10, 13 mart 2009-cu il

Ulken Hilmi Ziya. Tiirkiyede Cagdas Diisiince Tarihi. Istanbul.
Ulken, 2013

241



XI FOSIL
OHMOID BOY AGAOGLUNUN
DUNYAGORUSU

Giris. Azarbaycan Tiirk miitefokkiri Ohmad bay Agaoglu (1869-
1939) Susada anadan olub ilk biliklarini buradaki Gimnaziyada almis, daha
sonra tahsilini Texnologiya Institutunda davam etdirmak iiiin Sankt Pe-
terburqa getse ds, imtahanlarin birinden kasildiyine gors, Pariss iz tut-
mugdur. Sorbonna Universiteti yanindaki Paris Hiiquq Maktobinin tolabasi
olan (1888) Agaoglu burada yasadigi zaman taninmis alimlarls (Ceyms
Darmsteter, Barbiye de Meynar, C.9fqani, E.Renan va b.) yanasi, “Genc
Tiirklor’ls (Qhmad Rza bay, 9sad Pasa va b.) da yaxindan tomaslar qur-
mugdur. 1890-c1 illarden etibaron Paris, Tiflis, Bakida nagr olunan qozet-
jurnallarla amakdaghq edon Agaoglu 1894-cii ilds vetana donarak ii¢ il Su-
sada yagamigdir. O, 1897-ciilds Bakiya kdcarak “Kaspi” qozetinin redaktor-
larindan olub, eyni zamanda Baki Ali Ticarat Maktobinda fransiz dili miial-
limi islomisdir. 1905-ci il 1-ci Rusiya ingilabindan sonra “Hayat”, “Irsad”,
“Toraqqi” qozetlorinds redaktor kimi aktiv faaliyyat gostoran Agaoglu,
1906-c1 ilin yayinda yaradilan “Difai” Partiyasinin asas qurucusu, lideri idi.
O, ¢car Rusiyasinin ona qars1 basqilarinin artmasi, eyni zamanda Osmanlida
“Genc Turklerin hakimiyyats gelmesi sababile 1909-cu ilin yazinda
Istanbula ké¢miisdiir.”””

Istanbulda avvelca maarif miifattisi, daha sonra Siileymaniyya ki-
tabxanasinin miidiri va Istanbul Dariilfiinunun miiallimi kimi galigan Aga-
oglu biitiin bunlarla yanagi, “Tiirk yurdu”, “Sirati-miistaqim”, “Islam mac-
muasi”, “Haqqa dogru” adli gozet-jurnallarla amokdaghq etmigdir. “Tiirk
ocag’nin qurucularindan olan Agaoglu 1912-ci ilds Afyon-Karahisardan
Osmanli Maclisi-Mobusanma millat vakili segilmigdir. “Hiiseynzads 9li
bayls birlikds Agaoglu Ohmad harbi-imumids (1-ci Diinya miiharibasi
dovriinda-F.9.) Isvecrada Qafqaz tiirklityii namina ¢alisdigi molumdur. Bu
iki azari tiirkii vatanlorinin xilast iigiin Avropa dévlatlarine muxtiralar (ari-
zalor) verib Qafqaz tiirklarinin haqiqi vaziyyatini aydinlagdirmaga caligirdi-

lar”.708

O, Azarbaycan Ciimhuriyysti yarandigdan sonra Qafqaz Islam Or-
dusunun komutani Nuri Paganin siyasi miigaviri kimi yenidan vatena gol-

797 Quliyev Vilayat. On s6z // Agaoglu 9hmad. Segilmis asarlori. Baky, “Sarq-Qarb”, 2007,
s.16-17
577 Mammadzada Mirzabala. Milli Azerbaycan harakati. Baky, Nicat, 1992,5.174

242



misdir. Parlamentds millat vakili olan Agaoglu 1918-ci ilin dekabrinda
9.Topgubaginin rahbarliyi il Paris Siilh Konfransina géndarilon niimayan-
da heyatinin tarkibinds Istanbula getsa da, burada Antantanin isgalc1 ordu-
su torafindan habs edilib. 1919-cu ilin mayinda “Ittihad vo Taraqqi”inin ta-
ninmig {izvleri ila birlikds Ingiltaranin nazarati altindaki Maltaya siirgiin
edilon Agaoglu yalmz 1921-ciilin mayinda azadlia qovusaraq Romaya qa-
y1d1b.”® O, Romadan Sovet Azarbaycaninin bagcis1 N.Narimanova moaktub
yazaraq Ankaradan Tirkiysads qalmaq tigiin taklif aldigini, ancaq 6ziiniin
Quzey Azarbaycana qayidaraq vatenina vo millatins xidmat etmok istodiyi-
ni yazmigdir. Narimanovun onun Bakiya qayitmasi ils bagh maktubunu Is-
tanbulda oxuya bilon Agaoglu artiq buna qador Ankarada qalmagla bagh
qati qorara golmisdir.”"

Ankarada Matbuat bag miidiri olmagla yanagi, Qarsdan Tiirkiys
Boyiik Millat Maclisins deputat segilmis vo Ankara Universitetinds do dors
demigdir. 1930-cu ilds CHP-ya miixalif togkilat kimi yaranan “Sorbast” Fir-
genin liderlarindan biri olan Agaoglu, hamin partiyanin baglanmasindan az
sonra Istanbula dénarsk “Axin” gazetini tasis etmisdir. Ancaq hamin qaze-
tin nagri do yarimgiq qalmus, Gisatlik Istanbul Dariilfiinunun universitets
cevrilmoasi zamani taqatids géndorilmis Agaoglu 1939-cu ilin mayinda vofat
etmigdir.

Tiirk folsafasi, antik folsafs, islam folsafasi, orta vo yeni dovr Avropa
folsafasini darindon dyranon Agaoglunun asarlori asagidakilardir: “Islam,
Axund vs Hatifiilgeyb”, “Islamliga gors va islamligda qadin”, “Man kima-
m?”, “Ug¢ madaniyyat”, “Sarbast insanlar élkasinda”, “Dévlat vo ford”, “Iran
va inqilab1” va b.

Ictimai-siyasi goriiglori. XX asrin avvallorinds Ohmad bay Aga-
oglu Qarb madaniyyati ils Islam madaniyyati arasinda uzlagdirma yolu il
“islam millatciliyi” nazariyyesini iroli siirmiis, asasen, Islamda islahatlar
aparmagla miisalmanlarin ictimai-siyasi taraqqisina va yiiksalisina galigmus,
daha ¢ox islameihigs tablig etmigdir.”"! Milli ideoloq M.9.Rasulzadanin tab-
rinca desak, bu dévrdes “milliyyatparvarliyin on addi-sanh miirsidlori, bagda
Agaoglu Ohmoad bay olmagla, islamg¢iligla tirkeilityii cox da ayirmur, tiirk-
litk namina deyil, miisalmanliq namina miibarizs aparirdilar. Milli harakat-
imizin adi “panislamizm” idi. Bu yalniz ruslarin xatast deyildi. Oziimiiz do
islamiyyati milliyyat mafhumu yerinds iglodirdik”.”*?

Dini-ideoloji baxislari: “Iran siagiliyi”’ndon “Islam millatgi-

7% Quliyev Vilayst. On s6z // Agaoglu Ohmad. Segilmis asarlari. Baki, “Sarq-Qarb”, 2007,
s.18-19

710 Yena orada, 5.22

$2°Mammadzada Mirzebala. Milli Azarbaycan harakati. Baky, Nicat, 1992, 5.40-41
$21Rasulzads M.9. Istiglal mafkurasi va ganclik// “Azadhiq” gaz., 1990, 31 dekabr

243



liyi”nadok. Agaoglu “Islam millatgiliyi"ni miidafis edona gadar iss “Iran
siaciliyi” torafdar1 olmugdur. Har halda XIX asrin sonu, XX asrin svvallorin-
da sidlik anlaminda iranliligin, stinnilik anlaminda iss osmanliligin tablig
olunmasi Agaogludan da yan 6tmomisdir”® 1890-c1 illorde “Iran
siagiliyi’ina aluds olan Agaoglu Parisds, Tiflisds nagr olunan “Iran comiy-
yati” bashql silsilo maqalelerinda ii¢ masaloya 1) Islam alomi, 2) Iran ce-
miyyati, 3) sialiys xiisusi diqqat yetirmisdir. “Nahayat, o illards Agaoglu na-
inki Avropa Sargsiinashginin Azarbaycan ve Iran haqqinda bazi yanls miid-
doalarinin tesirlarindan azad deyildi, o, 6ziinii ham da Iran madaniyyatinin
miimayandasi, sioliyin ardicil torafdar: kimi taqdim edir, hatta bu Islam

moazhabini miistaqil, ayrica bir din kimi alirds”.7**

Agaogluna gors Islam alaminin nicati olan “Iran” Fransanin Avro-
pada oynadig1 rolu oynayaraq yenilogmoys ¢alisan Osmanlini bels 6tiib
kecacokdir. Bu anlamda ingilislorin “Iran”a toxunmasini onlar iigiin bir
bomba tahliikasi kimi xarakteriza edan Agaoglunun fikrincs, “Iran” tigiin sis
tamaylli ruhanilik instituta he¢ do gerilik hesab oluna bilmaz. Bununla
bagh Oziz Mirshmadov yazir: “Ruhanilik institutunun demokratik mahiy-
yotdo oldugunu, sayls nazers ¢atdiran miiallif iddia edir ki, bizda shalinin
biitiin tobaqalarinin ruhani tahsil-tarbiys almaq ve molla olmaq imkani var-
dir. Burada ruhanilsrin manfi keyfiyyatlari do qeyd edilir vo onlarin 6z vozi-
folarini icra edarken yol verdiklari ¢oxlu manfi hallar hayati misallarla tanqid
olunur. Iranin Islami gabul etmasinin qisa tarixgasi verilondan sonra yeni
dini tafokkiiriin qadim Iran mazhab ve etiqadlar ils varislik slagasinin sa-
ciyyasi musyyonlagdirilir vs sisliyin yayilmasi bu aspektlords tadqiq edilir.
Mausllif 6lksnin tarixinden veo xalqin menavi-oxlaqgi alominden ¢ edarak
ortodoks Islamla siagilik arasindaki qargdurmanin qanunauygunlugunu sii-
buta ¢aligir”.”*$

O, 1892-ci ilde Sarqsiinaslarin Londonda kegirilon 9. Beynalxalq
Kongresinda “Sia dininda mazdaki inanclar” moruzasinds da “Iran
siaciliyi”ni miidafis etmigdir. Agaogluna gora sislik no din, no siyasi partiya
anlamma gslmasa do, 6z mahiyyatini iranllhqda tapib: “Amma gialik
bagdan-basa Iranin milli ruhu ils doludur. Bu ruh isa kegmisla bu giin,
mozdaklik ils Islam arasindaki: uzlagmanin astlor boyu aldig 6zallikdir Iran
milli diigiincasinin sintezidir”.”'¢

Onun fikrinca, arablorin isgalgilign dovriinds onlardan yiiksak
madaniyyata sahib olan iranlilar, bu agir vaziyystden ¢ras yolunu Islam dini
pardasi altinda yeni bir “din”, yoni sisliyi, daha dogrusu “Iran sisiyi’ni

713 Rasulzads M.3. 9sarlari. Beg cilddo, 111 cild, Baki: “Elm”, 2012, 5.432
71* Mirohmadov 9ziz. 9hmad bay Agaoglu. Baky, “Orgiinas”, 2014,5.18

715 Mirohmoadov 9ziz. 9hmad bay Agaoglu. Baky, “Orgiinas”, 2014, 5.18-19
716 Agaoglu 9hmoad bay. Men kimam? Baki, Miitercim, 2019, 5.407

244



yaratmagqla tapmuglar. “Iran sialiyi’nin ortaya ¢rxmasinda isa Salman Farsi
mithiim rol oynamigdir. Bela ki, avvalco Peygimboarin silahdas: olmug Farsi
onun vafatindan sonra Hazrat Oliys baglanmigdir. Agaoglu yazir: “Hozrati
Mboshammadin qardasi oglu v kiirakoni kimi 9linin béyiik niifuz sahibi
oldugunu bilon Salman Farsi hagiqi Iran vatanparverina xas bir tarzds
olkasinin monafeyini giiderok onu Iran taxtina ¢ixarmaq haqda diisiinmis,
niyyoti barads 6lkesinin niifuzlu gexslori ils fikir mitbadilasi aparmugdi. Oks
toqdirde, Oli kimi feal miibarizo adamu olmayan, Iranda yetorinco
taninmayan bir saxsin bélgade 6ziina bu qader terafdar tapmasini bagqa na
ilo izah etmok olar? Yaxud onun diismonlori ilo savaslarini daim Iran
sehnasinds aparmaq cahdina bagqa hansi yolla sarh vermok miimkiindiir?
Ustalik onu da bilirik ki, hezrati 9li ogullarindan birini — Imam Hiiseyni
Yozdigiirdiin quzy, girov kimi arablorin olins diigan $ohrsbanu ils
evlondirmisdi. Bu siyasi izdivac Sasani stilalesinin hiiquglarimin hazrat 9li
ailosine verilmasi arzusunun tezahiiri kimi meydana ¢rxmamugdirmi?
Imamligin Hiiseyna kegmasi lazim iken, $shrabanunun navalsrina
otiirtilmiisdii. Karbsla miisibatinds atrafindakilarim hamisi 6ldiirtilandsn
sonra gis inanclarina gérs $ahrabanu Bani Hagim, yeni Hazrat Oli ailesinin
bayragimin mihafizi olmugdu. 9ri qotlo yetirlondon sonra onun ganh
paltarini geyinib Peygamborin ¢almasini bagina qoyaraq Hiiseynin nagini
diisman saflorinde axtarmigdi. Peygombaorin ¢almasi Boni Hagimin, yoni 9li
ailasinin simvolik mirasi idi..Sonra Abbasin bayragini qaldirmig (hazrat
Hiiseynin qardas), Ziilconahi (Hiiseynin ati, bu da basqa bir simvolik
mirasdir) minib diigmanla asarat sartlorini miizakira etmays getmisdi.
Sorqda bels rolu ancaq baggt missiyast he¢ kimdo siibha dogurmayan
soxslor 6z lizerina gotiira bilerlar... Naticads $ohrsbanunun igiincii veo
dordiincii imamlar arasindaki qusa fasilode bu 6ndorliyi Iran ruhunun
ke¢migls bu giinii birlegsdirmasi ve onu miisslman diinyasina gatirmasi kimi
» 717

doyarlondirilir”.

Agaoglu 1895-ci ilden sonra, 6zalliklo do XX asrin baglarindan
etibaran “Iran siailiyi”ndon uzaqlasaraq “Islam millatgiliyi” nazariyyasinin
ideoloqu olmus, onu soldan v sagdan tonqid edon teraqqigilors vo miihafi-
zokarlara qargt mibarize aparmugdir. Miihafizokarlarin yeritdiklori ideya
xatti ils bagh o, yazirdi ki, onlar haddan artiq yenilogmoaya qars:1 ¢ixmagla
sshva yol vermiglor. Ciinki mithafizekarlarin miiselman xalqlarinin vaziyysti
ilo bagh galdiklari gonaats gors, onlarin biitiin falakatlori adst-ananalordon
iz cevrmolari, yoni axlaq pozgunlugu, ke¢mise saygisizliq etmoaloari va sar-
bast diistincaloriyls baglidir. Agaoglu yazird: ki, buradan da miihafizekarlar
“bels naticaya galirlor ki, xilas yolu no Avropada, na do hayatin mantiqinin
axtarilmasindadir. Sadacs, sofaverici ke¢mise qayitmaq lazimdir. Homin

717 Agaoglu ohmad bay. Mon kimom? Baki, Miitarcim, 2019, 5.410-411
245



kegmis 6z ecazkar qiivvasi ilo miisolman alomini xilas edacakdir””*® O, sii-
but etmays caligirdi ki, Avropanin inkigafina sabsb olan miiteraqqiideyalar-
dan tamamils imtina edib ancaq “sofaverici ke¢mis”s qayitmagla miiselman
xalqlarinin geriliyini, cohalatini aradan qaldirmaq miimkiin deyildir. Ciinki
misalman xalglarimin oyams, inkisafi yolunda an baglica angallordan biri
elo yaxin dovr scdadlarimiz, miihafizekar ruhanilsrdir. Bels ki, onlar 6z ulu
acdadlarinin aqli ve manavi sarvatlorini unudub sonraki nasillors miras ave-
zina yalniz ziilmat vo nadanliq, mévhumat va xurafat, slden diismiis badan,
quru vo kiitlogmis beyinlar qoyub gediblor. Agaoglu yazirdr: “Ah, bu keg-
mis! Ax1 o bizden na istayir? Onun bizi har manada — hom maddi, hom zeh-
ni, hom monovi baximdan mahv etmasi, dilimizi, dinimizi, xalqimizi, xslqi-
liyimizi mahv etmoasi yetmozmi!”.”"?

Bu anlamda Agaoglu mithafizokarlarin “sofaverici ke¢mis”s qayit-
maq moasalasinds yaxin dovr acdadlarinin mirasini qabul etmomis, tistalik
onlarin heg bir forq qoymadan imumilikds yenilogsmoaya qars: olmalarim
dogru saymamigdir: “Ata-babadan qalmig bazi qayda ve adstlorimiz do var
ki, sodd kimi bizi nicat va folahatdon saxlayir. Min illarden bari o qador bi-
zim dillerimizi, sqllorimizi, qalem va fikirlorimizi déyiib doysnayiblor ki, in-
di bizds s6z damigmaga, fikir cari etmoys, 6ziimiiziin qabiliyyatimizi izhar
etmoyo tagat va ciirot qalmayib”.*® Ancaq o, daha sonra yazirdi ki, sslinds
uzaq ke¢misda bu bels olmayib: “Ciimlsys malumdur ki, biz miisalman tay-
fas1 coxdan bori ata babamizin adat va qaidasi olan ve din miibayyinmizin
tisul asas olan sura, ictimai vo moagvarat yolunu unudub qeyrilari alinds sagir
sitirti kimi idars olunmaqda idik. Padgahlarimiz, xanlarimiz, amir ve timara-
larimiz goydon gondorilon hakimi-miitlaq suratinds har na arzu ve hoves-
lori var isa, biza cabri v zilmii gabul etdirmakde davam edirdilor. Qeyri-

tayfalar arasina diigenlorimiz do hamin suratds idars olunurdular”.”!

Agaoglu dogru qeyd edirdi ki, milli adat-ananalardan vo soriat qay-
da-qanunlarindan uzaglagma son dévrlerds olmusdur. Belas ki, vaxtils Tiirk
dovlatlari (Salcuglar, Cingizlor, Teymurilor va b.) magvaratsiz, surasiz vo
qurultaysiz heg bir is gormadiklari tiiin bdyiik imperiyalar qurublar. Islam
dini 6zii ds ictimai immat olub, peygamboar ve bir ¢ox xslifolor uzun miid-
dat magvarat va sura ils qarar qabul ediblar. O, yazird:: “Lakin tarix getdikca
hom tayfamizin vo ham mazhasbimizin qaidaslerini unutdug. Vs bu tazs qai-
da va rugen sayasinda bagimiza na qodar balalar, falakatlor galdi... Lakin bu
falakatlarin, bu balalarin ctimlssindsn artiq hékmdarligimizy, vilaystlorimizi
aldon vermak olmayib an avval vo an miihim bizim tobistimiza simdiyadak

718 Agaoglu 9hmad. Secilmis asarlori. Baky, “Sorg-Qoarb”, 2007, 5.333

719 Agaoglu Ohmad. Sozler, sdzler.. // Azarbaycan publisistikasi antologiyasi. Baki, “Sarg-
Qarb”, 2007, 5.304

720 Agaoglu 9hmoad. Qafqazda milli massls. Baky, Miitarcim, 2019, 5.184

72! Yena orada, 5.189-190

246



olan asoridir”.7??

“Islam, Axund vs Hatifiilqgeyb” (1904) adli ssarinda ds Islamla
bagli olaraq son asrlords yaranmig mévhumata, xurafata, dini fanatizmo diq-
gat yetiran Agaoglu riyakar ruhanilari baga salmaq istamisdir ki, onlarin Is-
lamin ad1 ilo bagh gordiiklari islor bu dine manfi tasir géstarmis, onun qid-
ratini zaiflatmisdir.”?? 9sardan malum olur ki, miisalmanlarin coxu Islamin,
Quranin asil mahiyystini bilmir ve burada da asas giinahkar din xadimlori-
dir. Ciinki “comi amaviri-navahiyi-Islam siz axundlarin vasitasils vo haman
fikri-batil ki, “soriati-tahirs hokm edan”in barakati ilo riyakarhq ve zahirpe-
rastlik olub, bilmarra Islamin mahiyystina, yani insan qalbina etina etmirsiz.
Odur ki, miisslmanlarin i¢arisinds zahiri ibadat va itast ile bels bu qadoer ri-
yakar, bokirdar miutoqoalliblor artib”.7>

Miihafizokarlar yenilosmays qarsi ¢ixib “sofaverici ke¢mig”i nicat
yolu bildiklari halda, aksing, taraqqigilar isa asasan “sofaverici ke¢mis”lo bir-
dofalik vidalagib yalmiz yenilosma torafdar idilar. Hatta, bazi taraqqigiler,
xiisusilo da sosial-demokratizm talimina haddon ¢ox aluds olanlar deyirdi-
lor ki, milli-dini adat-onenalorden tamamiles imtina edilmali vo Avropa xalg-
larinin kegdiklari yol burada da oldugu kimi tatbiq edilmalidir. Taraqqici-
lorden sosial-demokratlara miinasibatde Agaoglunun 6zii ds ilk dovrlards,
timumilikds he¢ do marksizmi Islam dinina tamamils zidd saymamus, hatta
1905-1906-c1 illards yazdig1 maqalalorinds onlarin elmi sosializm ideyasim
taqdir etmis, sosializmin asas qayasinin bagor dvladinin menasvi vo maddi
soadati oldugunu bayan etmisdi.”s

Ancaq ¢ox ke¢moadon Agaoglu marksizmi, xiisusilo rus bolsevizmi-
ni kaskin gokilds tonqid etmisdir. Ona gora har hans1 comiyystds asas mo-
solo kimi sinfi miibarizoni gérmok dogru deyildir. O, yazird: “Sinfi miibari-
zo miixtolif xalglar arasinda miinasibstlori izah etmok ti¢tin haddinden artiq
elastik, haddindsn artiq uzun, dumanli haldir. 9gar bu termin altinda shali-
nin miixtelif, maddi cshatdon bir-birindsn asili tebaqalori arasinda maraglar
toqqusmasi baga disiiliirss, onda sinfi miibarizs ilk névbads, eyni millatin
ayri-ayr qruplari arasinda meydana golmoalidir. Aydindir ki, bu ciir toqqus-
malar, masalon, ermani igagotiiranlar ilo ermoni ig¢ilori, ermani kapitalistlo-
ri ils ermoni kondlilori arasinda 6ziini biiruzes vermoali idi; eynilikls tirklor-
ds, giirciilords va bagqalarinda bels olmali idi. Lakin biz bu hala rast galmi-
rik vo onun bizds méveud olmasi halalik geyri-miimkiindiir”.”>6 O, yazird:

722Yena orada, s.191

72 Agaoglu Ohmad. Secilmis ssarlari. Bak, “Sorg-Qarb”, 2007, 5.35

72+ Yena orada, s.42

7 Mustafayev Qadim. XX asrin avvellorinds Azarbaycanda islam ideologiyasi vo onun
tonqidi. Baki, Maarif, 1973,5.172

726 Agaoglu Ohmad. Qafqazda milli masale. Baki, Miitercim, 2019,5.117-118

247



ki, sinfi miibarizonin yaranmas tigiin comiyyatin ayri-ayr1 toabaqalerinin 6z
daxili birliyini, hemrayliyini dark etmasi lazimdir, bunlar isa yalmz gox yiik-
sok kiitlavi inkigaf vaxti miimkiindiir: “Avropa “sinfi miibarizs” yoluna ¢ox-
danmi gadam qoyub? Coxdanmi oradak: “dérdiincii ziimra” 6ziina qarsi az-
cox stiurla yanagmaga baglayib? Xaricds bu ziimrs indiyadak qaranliq caha-
latde qalmaqdadir ve onun giurlu rahbarleri kitlonin bu cahalstinden heg
da az moyusluq kegirmir. Onda bizim Qafqazda hans: sinfi miibarizadan

sohbat geds bilar?”.7?

Agaoglu onun sosializmls bagl bazi yazilarina istinad edilarok “so-
sialist” adlandirlmasini iss sshv hesab etmigdi.”*® Hotta, “Materializmin
tontonasi v asassizligl” (1908) maqalasinda falsafods materializm caraya-
ninin asassizligini siibut etmays ¢alisan Agaoglunun fikrincs, miiayyan bir
dévrde “qalib” durumda olan Marksin materialist talimi hazirda 6z shomiy-
yotini itirmisdir.”?

Onda sosial-demokratizm, marksizm ideyalarina yeniden maraq
Malta siirgiinii (1919-1921) zamani yaranmusdur. Bels ki, siirgiindon azad-
liga ¢ixdiqdan az sonra Sovet Azarbaycaniun bagcist N.Narimanova mak-
tubunda Agaoglu yazirdi ki, Vatenas qayitmaq ve marksist-leningilarls bir
yerda sosializm ugrunda miibarizs aparmagq istayir. Buna sobab do, siirgiin-
da oldugu zaman oxudugu kitablardan slds etdiyi qanastdir ki, Qarb de-
mokratlar, xiisusilo da ingilislar ikitizlii oyunlar oynayaraq yalmz Sarq xalq-
larini istismar etmoyib, eyni zamanda Qorb xalglarini da ssarst altinda sax-
layirlar. O, yazirdr: “Bitiin bu mijtalialar, diisiincalar vo bu miiddstdo gor-
miis oldugum tacriibslor mani derin ve gati bir imana gstirmisdir ki, istor
Sorqdo, istarsa Qorbdo bitiin ictimai tisul vo biitiin ictimai qurulus yalan,
qaba sifat, giicliilorin giicsiizlari azmaleri tizerinds durmaqdadir. O seya ki,
madaniyyaet, hiirriyyat, miisavat deyirlor zoharli bir yalan, algaq bir riyakar-
Ligdir ki, onlarin sayssindes ancaq qaba ziilm vs haqgsizliq saltanati qurula bi-
lor. Buidaro tisulu 6z yalan vo riyakarhg ilo davam etdikea bagariyyats qur-
tulug yoxdur va o bagariyyst aziyysts mohkumdur. Ondan 6trii yegana qur-
tulus hal-hazirda Rusiyada hokmforma olan ideal sayasindo mimkiindiir.
Moan bu harakat rahbarloring, bagariyyatin xilaskarlarina istirahat, mohab-
bat va saadat tigiin imani ile dogru yol gostaran peygambarlors baxan kimi

baxiram”.73¢

Agaoglunun yaginin kamil ¢caginda marksizma bu ciir yanagmasi
gostorir ki, ondan 6ncs Rasulzadanin, Narimanovun vs bagqalarinin bu ca-

727 Yeno orada, s.118

72Agaoglu 9. Millat vo millatgilik.“Teraqqi” q9z.,1909,22, 26 yanvar Ne16,Ne19

7 Agaoglu 9. Materializmin tantanasi v asassizhigi.“Kaspi” qoz., Ne3, 4 yanvar 1908
73%9hmad bay Agayevin Noriman Narimanova mektubu // Hiiseynov §. Matbu irsimizdsn
sahifalor. Baky, “Canlibel” NPM, 2007, 5.78

248



royana meyil gostarmasi tasadiifi olmamugdir. Sadaca, Rasulzads marksizma
miinasibatde daim moasafsli dayamb marksizm-leninizmdon iso tamamils
uzaq durdugu halda, Narimanov yalniz émriinin son illorinds sosial-de-
mokratizm strafindaki oyunlari dark etmayo baglamus, ancaq yena ds ondan
iz dondermomigdir. Bu baximdan 9.Agaoglunun Malta siirgiiniinden son-
ra, miiayyon hisslors qapilaraq marksizma ideal kimi baxmasi taacciibli de-
yil. Mahz bu hisslerin tasiri altinda Agaoglu daha sonra maktubunda yazirdi
ki, bolsevizm $orq tigiin ds yegana qurtulus yoludur: “Zira zaif Sorqi istis-
mar altina alan Qarb imperialistlori Qarb zohmatkeslorini do istismar altina
alib bogmaga imkan qazanirlar vs bu da imumbasoriyyat ailssi arasinda ya-
xin bir uygunluq viicuda gatirir. Rusiya gahromanlarinin boyiikliiyti ds bu
darin haqigati derk etmoakds, bir millotin bagqa millst torafinden istismar
altina alinmasini inkar etmokda, onu milli miiqaddaratin: tayini, millstlarin
federasiyonu va daxili igds millotlorin ixtiyarati prinsiplori ilo avoz etmokda-
dir. Ista Sarqi asaratdan xilas edacak va onunla barabar Qarbi ds qurutara
bilscok budur... Biz Sarq millstleri biitiin méveudiyyatimiz ila bu ideala itti-
haq edarak (qosacaq) ve $arq namins onun viicuda galmasine xidmat et-
moliyiz. Olalxiisus Islam $arqgi onu qabul edacakdir va biitiin Asiyani, Afri-
kani 6z arxasinca dartaraq butiin Qarbi ds onun qarsisinda sacds etmoyo
macbur edacak, zshmoatkes sinfi asarats alan yegans vosaiti-imperalistlar-
dan onu xilas edacakdir. Bu barads Baki févqalada tarixi bir rol oynaya bi-

lor”. 73!

Norimanovun onun bu istayine miisbat cavab vermasina baxmaya-
raq, az sonra Agaoglu Azarbaycana dénmsk fikrinden daginmigdir. O, Ns-
rimanova yazdig1 ikinci maktubunda Quzey Azarbaycana qayitmamasina
{ig sabab: 1) bolseviklarle hamfikir olmamasiny; 2) tiirkler igiin qurtulus
imkaninin tokca Osmanl tiirklityiinds qalmasini; 3) onu ssaratden qurta-
ran Ankaraya (Atatiirka) namus borcunun olmasini gdstarmisdir.”3? Bizca,
Agaoglunun ¢ox qisa bir zamanda fikrinden daginmasinda xiisusils ds, rus
bolsevizminin asas mahiyyati haqqinda bilgilarinin artmas: mithiim rol oy-
namigdur.

Agaoglu “Islam millatgiliyi”ndan ¢nas etdiyi dovrda qarbei “Ganc
tirklar”ls do fikir ayrih@ yagamigdir. Miisalman xalglarinin dirgolisi maso-
lasinds “Genc tiirklar”in biitovliikde dogru yol tutduglarmni gabul etmakls
yanas1, Agaoglu asasan iki masalada: 1) Avropa ideyalarini ifrat sakilds taq-
lid etdiklarina; 2) islamgiligin elmi nazariyyasi yaranmadan onu siyasilos-
dirdiklarina, yoni siyasi partiya halina gatirdiklarina gors onlarla razilagmur-
di. O, yazuird: ki, teraqgqicilor bels digtiniirlar ki, “biitiin folakatlorin sababi
miisalmanlarin geriliyindan, onlarin dininin hayat ugrunda mibarizays ya-
rarsiz olmasindan irali galir vo bu veziyyati aradan qaldirmagq tciin biitin

731 Yena orada, s.78-79
732 Agaoglu Ohmoad. Secilmis ssarlari. Baky, “Sorg-Qarb”, 2007, 5.22

249



hayat qurulusunu doyisdirmok, Avropam taglids baglamaq lazimdir. Belo-
lori Avropa tassisatinin qiivvesine hadsiz inamla yanagaraq onu yoxlama-
dan, saf-ciiriik edib aragdirmadan, 6lkaslerinds tatbiq etmayin zoruriliyi haq-

qunda moizalar oxuyurlar”. 733

Agaoglu bels bir ganaata galmigsdir ki, Osmanhdaki teraqqigilor ilk
dovrlarda, yani XIX asrin sonlarina gadar Islam 6lkalarini Avropa elmlari va
ideyalar1 ilo mualico etmoak yolu ilo canlandirmaga ¢ahsmagqla diizgiin yol
tutsalar da, onlardan sabirsiz olanlari, yani “Genc tiirklar”son naticoni ¢ixar-
maga talasdilor. Halbuki din, siyasat, dovlat kimi mithiim masalolords elmi
hagiqgatlors ¢atmagq tigiin sabir vo tamkinls harakat etmok lazim idi. Ona gé-
ra “Ganc tiirklar” siyasi masalalara qarigmagqla biitiin Sarqin inkisafina angal
yaratdilar: “Horokat haqiqi obyektivlik va rasionalligini itirdi, siyasilosdi,
? 734

partiyalagdi vo arxalandigi xalq1 qeyb etdi”.

Umumilikda, Agaoglu taraqgqicilarin yenilagma harakatini miisbat
dayarlondirmis, ancaq onun elmi-nazari asaslari yaranmadan, an az1 miay-
yon bir marhale ke¢madan siyasilogmasini dogru hesab etmamigdir. Onun
fikrinca, Osmanhda Midhat Paga va onun davamcilar1 olan “Ganc tiirk-
lor”in ideyalarinin Tirk xalqlar: arasinda 6ziina genis torafdar kiitlosi tap-
mamasinin baglica sababi elmi nazariyyssi yaranmadan siyasstden qaynaq-
lanmasi olmusdur: “Hamin kiitlslor no manavi, na da zehni cohatdon “Ganc
tiirklori” qavramaga hazir deyildir”.”* Taraqqigilorin Islamda yenilosma ha-
rokatini siyasilogdirmasi monfi naticalarden bagqa bir sey vermomis, elmi-
raisonal harakat olan islamgiliq siibha altina alinmigd1.”36

Ik dovrlorde 9.Agaoglu Sli bay Hiiseynzadadan forqli olaraq, mii-
hafizokarlar vo taraqqiparverler arasinda orta mévgedon ¢ixis edon “agilh
tnsurlori” motadil taraqgiparvarlar deyil, “panislamistlor” adlandirmig vo
“panislamizm” anlayisim miitoraqqi bir mofthum kimi qobul etmigdi:
“Agill iinsiirlar har iki ifrat carayani (yani miihafizokarlar va taraqgigilari —
F.9.) birlagdiracak va har iki torafi raz1 sala bilocak els bir yol-ideya yarat-
magq istayirlor ki, ifrat miitaraqqigilorin xayal etdiklori kimi, ne miicarrad-
zaminsiz, na do kohnaparastilik kimi zomananin ruhuna ve dévriin talobins
zidd olsun... Bu panislamizmdir”.”*” Ona g6rs “panislamizm” 6ziintin da-
xili mezmununa gora geriys donmok olsa da, ancaq kéhnoliye qayitmaq
yox, daha inamla, qiivvatls iraliys getmoak tigiin geriys donmokdir. Ola bilsin
ki, 9.Agaoglunun “panislamizm” anlayisina ilk dévrlerds miisbat miinasi-

733 Yeno orada, 5.333

73*Yeno orada, s.336

735 Yena orada, s.337

736 Yeno orada, .338

737 Araiies A. ITarncaamusM, ero xapaxrep 1 HanpaBaerue. “Kacrmit” ras., 1900 rr. 14 anpea
Ne81, 22 ampea Ne873

250



bati sonralar, homin mathumun “Islam birliyi” ugrunda miibarize aparan
biitiin qiivvalors verilmis imumi siyasi-ideoloji bir ada ¢evrilmasinda do
miiayyan rolu olmugdu. Ancaq biitiin hallarda 9.Agaoglu da 9.Hiiseynzads
kimi, “panislamistlor” dedikds, biitiin “Ittihadi-Islam” terafdarlarini deyil,
yalniz onun orta mévqedan ¢ixig edon “agilli tinstirlor”ini, yoni métadil te-
raqqiparver hissasini nezardes tutmugdu.”®

Bunu sonralar 9.Agaoglunun “panislamizm” anlayisina dayison
miinasibati da gostarir. O, sonralar bu anlayis strafinda Avropa, o ciimladan
Rusiya millatgilarinin yaratdigi monfi obrazi aradan qaldirmagq tigiin qeyd
edirdi ki, “miisalmanlar qardagdirlar” prinsipini irsli siiran Islam dini miisal-
manlar arasinda qardaghiga, ittifaga ve ittihada ssaslanir: “Faqat bu ittihad
va ittifaqumuz avropalilarin ixtirasi ve onlar taglid yolu ils Rusiya ermanils-
rinin do istilah etdikleri “panislamizm” deyildir. Yoni bizim “ittihadimiz”
slavyan millati arasinda moveud olan “panslavizm” fikri kimi imumislamla-
r1da bir dovlata ilhaq etmak vo yaxud bir ndqtays ictima edorak, alomi-xris-
tianiyysye qarsi giyam etmok fikri deyildir”.”*® Agaoglu yazird: ki, onlarda
“panslavizm”s oxsar fikir yoxdur, ancaq bels bir fikir olsayd: pis olmazdi:
“Kas ki, bizds daxi boyls bir asasl fikir ve markazi-ictimaimiz ola idi da, biz
miusalmanlar da boyls bir masloks xidmat etmoklo iftixar edor idik. Fagot
narads bu fikir, narads bu markaz?! Boyls bir xayaldan ibarat bulunan “pa-
nislamizm” fikrina deyil, he¢ olmazsa ittihadi-islamiyya-sariyyomizo xidmot
etsalor do ¢ox togekkiir edar idik™.”* Bununla da, o, “panislamizm”in miisal-
manlarin vahid dévlatinin yaradilmas: ugrunda mibarizs aparan bir cara-
yan kimi gosterilmasinin sleyhins ¢ixmugd.

Agaoglu “panislamistlor”in asas ideya xattini “islam millatciliyi” na-
zariyyasi kimi gérmiigdiir. Burada baslica qays miisslman xalglarinin ayri-
ayr1 millatlor saklinda deyil, vahid “Isalm millati” olaraq temarkiizlosmasin-
dan séhbat gedir. “Islam millatgiliyi” nazariyyssi onun “Miisalman xalglari-
nin vaziyyati”, “Panislamizm ve onun xarakteri”, “Axund, Islam ve Hatifiil-
geyb” ve bagqa asarlorinds, ¢oxsayl elmi-nazari moqalslorinds 6z oksini
tapmigdir. Homin asorlarinda o, “islam millstgiliyi” ila bagh iki masaloyo
diqgat yetirilmasini zoruri saywrdi: 1) Islam diinyasinin folakatlarinin sabab-
lori obeyktiv tahlil edilmali va “Islam millsti’nin qurtulus yolu ruhanilsrin
tablig etdiyi Islamda deyil, métadil taraqqiparvar ruhlu Islamda axtarilmaly;
2) dini kimlikls (Islamla) milli kimlik (Tiirkliik), dini 6ziiniitayinla (islam-

738 Qlokborli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi va ictimai fikir tarixi (XIX-XX astlor). Ug cildda,
11 cild (Birinci kitab). Baks, “Elm va tahsil”, 2023, 5.246
7% Agaoglu 9. Ittihadi-islam ve panislamizm masalssi // “Irsad” qaz., 10 aprel 1906-c1 i,
Neg6
740 Araite A. IToroxeHuite MycyaMaHCKux HapopoB // “Kacmmit”, 1903 rr. 14 Hoitabp
N246, 21 Hoitabp Ne251, 29 Hoitabp Ne256, 10 aexabp Ne264, 13 pexabp Ne267, 17 aekabp
Ne272

251



ciligla) milli $ziiniitayin (tiirkgiiliik) nainki ziddiyyat taskil edir, sksina bir-
birini tamamlayur.

Qeyd edakki, hals, 1890-c1illords Parisds tahsil alarken Avropanin
tozyiqinden sarsilmis Islam diinyasinin falaketlorinin sabablorini axtaran
Camaladdin 9fqani ils hamsohbat olmaq, onun Islam dininds islahatciliq
baxiglarini 6yroanmok Agaogluna darin tosir bagislamg, “islam millatgiliyi”
nazariyyasinin formalagmasinda tokanverici amil olmugdur. Agaoglu yazir-
d1 ki, 9fqani 6ziinds cesarst tapib birinci olaraq miisalmanlarin ails ve co-
miyyat hayatlarinin kéhnaldiyini, ¢agdas dovra uygun olmadigini ve bunla-
ra sabab kimi ruhanilsrin 6zlorinin kéhnalmasi, hakimiyyyetin kiitliiyii ve
nadanhg oldugunu qeyd etmisdir. Agaoglu qeyd edirdi ki, 9fqani “... mi-
salman xalglarini ilkin Islama qayitmaga, layaqatsiz hokmdarlara qars1 agiq
mibarizays qosulmaga ¢agirirdi. Eyni zamanda o, ruhanilori amansizcasina
tonqid edir, onlarin “bos dialektika vo sxolastikasini” masxarays qoyur, on-
larin riyakarhigina vo hayasizhgina giliirdi. O, 6z mithakima v miilahizals-
rini Qurandan gatirilen iqtibaslarla, miiselman tarixine aid misallar vo ofsa-
noalorls ssaslandirirdi. Onun biitiin giicii do mahz bels “uygunlasmaq” baca-
riginda idi. Biitiin 6lkslerin miselmanlari onun sasinde na isa tanig, eyni za-

manda yeni ¢alarlar hiss edirdilar”.”*!

Onun fikrincs, 9fqani 6ziiniin galacok davamgilarinin faaliyyati
liglin program tartib etmis vo bu davamgilarin inkigaf etdirmali olduglar
ideyalar1 gostormigdir. Stibhasiz, Agaoglu da Ofqaninin davameis kimi, “is-
lam millatgiliyi’ni islayib hazirlamigdir. O, yazirdi ki, taleyin zorbslsrindan
sarsilib mayus olmug miisalmanlar indi gazib bu folakatin onlarin tizerins
haradan goldiyini axtarir vo voziyyeti diizeltmek haqqinda diigiiniirlor.”*
Qodim Mustafayeva gora Agaoglu bu yazilarinda 9fqaninin fikirlori ilo razi-
lagdiginm bildirmis, eyni zamanda “islam garqinin béhrandan ¢ixmasinin sa-
babini “islamin barpasinda”, islam millatgiliyinds gérmiigdii”.”*

“Islam millatgiliyi” nazeriyyasinds qadinlarin azadligy, arab alifba-
sinda islahatlarin hayata kecirilmasi, miisalman islahatcisinin olmasi, Qoarb
moadaniyyastinden yararlanmagq asas sortlorden idi. 9.Agaoglu yazirdi ki, mii-
salmanlarin islahat dévriinii kegmolarinin vaxt catmugdir. Islahatlar ilk név-
bads, qadinlara azadliq verilmassindan vo slifbanin islahindan baglamali-
dir.”* Eyni zamanda, o, miiselmanlar1 gaflat yuxusundan oyatmaq tigiin, 9f-
qani kimi miisslman islahat¢isinin ortaya ¢ixmasimi da vacib hesab edirdi:

"1Yens orada.

"2Yens orada.

74 Mustafayev Qadim. XX asrin avvellorinds Azarbaycanda islam ideologiyas: vo onun
tongidi. Baki, Maarif, 1973, 5.93

7# Agaoglu Ohmad. Islama gora vs islamda qadin // “Madaniyyat diinyasi” - elmi-nazari
macmuy, 12 buraxilig, Baky, 2006, 5.49

252



“Miisolman diinyasinin gaflot yuxusundan oyadilmasi, onun madani xalqlar
sirasina daxil olmas: tigiin giicli sarsilma olmalidir ki, miisalmanlar da 6z
islahedilma marhalasins kegsinlor vo naticadas onlardan da méhkem iradsys
malik, canindan kegmaya hazir olan bir rohbar ¢ixmus olsun, hamin islahatc
isa Islamin 6ziinds, onun tarixinda va ananalarinda barakatli bir zomin ta-
pacaq”.”* Agaogluna gora “islam millatlori” asil islami qanunlara amal et-
makls yanasi, Qarb madaniyyatinin miisbot dayarlerini do manimsamali,
Avropa millatlori kimi inkigaf etmalidirlor. Ona gérs mithafizokarlarin tablig
etdiyi kimi Islam dini badbinlik deyil, nikbinlik v taraqqiparvarlik dinidir.
O, yazir: “No Quran, na ds sariat zlilyiinds teraqqinin diigmeni deyildir;
ozlorini Islam ideyasinin dasiyicilart hesab edan seyxlor vo iilomalar bad
magqsadlarls oradaku fikirlari tohrif edib, onlar: madaniyystin barigmaz diis-
monlsring cevirmiglar”.7#¢

Agaoglunun fikrincs, yanlhz “panislamistlar” birlasmas anlamindaka
kegmigo qayitmagin aleyhdari olmadig kimi, eyni formada yenilagmoys do
qarsi ¢ixmagla razilaga bilmoaz. Ciinki onlarin nszerinda birlosmak namins
kegmigo qayitmaq qadar, yenilosmok ds ¢ox vacibdir. O, yazirdi: “Birlosma
monasinda ke¢mige qayitmag toblig eden panislamizm, eyni zamanda mii-
solmanlar arasinda miiasir hayatin kokli vo biryolluq dayisdirilmasinda to-
kid edir... Bu, vaxtils yalniz miiselmanlarin mali olan iqtisadi, siyasi vo ma-
doni futuhatlar sahasindaki tokiddir... Bir s6zls, Avropa agil torzi vo yeni
miiselman meyli mdciibincs islam¢inin ideyalarinda panislamizm vs yevro-
peizm anlayig1 sinonimi xarakteri kasb etmigdir”.”*” Ancaq Agaoglu “panis-
lamizm” vs “yevropeizm” arasindaki sinonimliyi asasan elm, sanaye, siyasat,
ticarat sahalorina aid edib, bunu monaviyyat va axlaqi mosalolordan uzaq
tutmaga ¢aligmigdir.

Agaoglu Islamda yenilosmoenin zaruriliyi bagh deyirdi ki, din ns qo-
dor qiidratli amil olsa da, 6ztinii dinds tapan insan, onun an foal amili kimi
hamiso dini doyisdirmays, 6z talablorins uygun galan nazeriyyalor sakline
salmaga calisirdi. O, yazirdr: “Islamda da bels olmugdur. Orablarin fiziki ve
zehni qiivvaleri titkondikds, irq degenerasiyaya maruz qaldigda, Islam on-
lardan heg da az primitiv, he¢ ds az cangaver olmayan Tiirk-Tatar tayfalari-
nin slins diigdii, 6z ndvbasinda onlar da Islami 6z qaydalarina uygun doyis-
dirdilar”.748

Quran ananalari ils 6z dévriinii miiqayiss edon Agaoglu Islamin

745 Yeno orada, 5.49-50

746 Yena orada, 5.50

7 Araites A. [TaHnCAaMU3M, ero xapakrep u Hanpaaenue. “Kacrmit” ras., 1900 rr. 14 anpea
Ne81, 22 ampea Ne87

7#]qtibaslar asagidaki kitabdan gdtiiriilmiigdiir: Mustafayev Qadim. XX asrin avvallorinde
Azarbaycanda islam ideologiyasi vo onun tanqidi. Baki, Maarif, 1973, 5.89

253



tomal prinsiplarina ustiinlitk vermakls yanagi, onun heg bir siyasi, vicdani,
monavi azadhiga zidd olmadigini sksina, bu amillarin Quranda 6z aksini tap-
digin1 géstarmoays ¢aligmigdir. Q. Mustafayevin fikrincs, bununla da “icti-
mai-tarixi hadisalors idealist-dini mévqedon yanagan 9.Agayev 6zi-6ztini
inkar edir. O, bir ali ils dinds yeniliyin zoruriliyini yazr, digar li ils onu po-
zur”.”® Bizca ds, Agaoglunun bir tarafden dinds yenilosmani zoruri saydig:
halda, digar tarafden Islamin temal prinsiplerinin qorunmasi masalasinds
israrli olmasi bir qadar ziddiyyatlidir. Belo ki, “islam millstgiliyi”ni asaslan-
dirarken Islam falsafasindan, o ciimloden Qurani-Karima va peygomborin
hadislarins iz tutan Agaoglu hesab edirdi ki, Mshammad peygamboarin (s.)
tolimi Allahin talimidir vo Islam haqqinda fikir yiiriitmak ticiin Quran asas
gotiiriilmalidir: “Mahammad peygambor (s.) Allah hagqinda onun tasav-
viirlorinin Quranda oks edildiyi kimi, miasir falsofo terminologiyasinda de-
izm adin1 dagtyan talimin an bitkin, sn mitkammal va an etiqadli nimayan-
dasidir. Onun Allahi soxs deyil, he¢ bir miiayyanliys malik deyil, onu ifads
etmak miimkiin deyildir. Ona heg bir atribut — no moanfi, ns do miisbat atri-
butlar miincar etmoak olmaz. Bu, har seydsn avval, formasiz, nshaystsiz abst-
raksiya, hor yerds bulunan, sonsuz, aql xaricinds vo har seyi shats edon ideal
tasavviirlordir”.”s

Onun fikrinca, Islamdaki Allah anlay1§1 har seyin Ondan bag verdi-
yi vo har seyin Ona qayitdify sonuncu “sobablar sababidir”. Allah hayaty,
oliimii, zamani, makan1 Oziindo ehtiva edir, Ozii isa bunlarin heg biri ila
mohdud deyildir. O, yazirdi: “Onunhar seyi qavrayan deizmi... demak olar
ki, panteizma son daraca yaxinlagir. Mohommoad peygambor (s) bu tmumi
miiddsalardan ¢xardigi naticalarde Avropa deistlorindon daha irsliys get-
migdir”.”$' Ciinki Avropa filosoflariin “Ali agl” (“Miitlaq ideya”), Islam
mitafakirlorinin “Universal ruh” adlandirdiglar: Allah bu peygomborin va-
istasils haqigati insanlarla birlagdirmigdir. Onun fikrinca, Islam ehkamu aqli
- “bitiin insanlarin dasidigy daxili peygambori” bitiin peygombarlordan
yiiksak tutur va o, peygambarlar sirasinin baginda durur. Ciinki agl insanlar
{iciin birinci peygambardir. Bu baximdan Islam ehkamina gérs “aqlda bara-
at tapmayan na varsa dinin torkibins daxil olmalidir”. Agaoglu yazird:: “Kim
ozunu tofokkiir, elm sahasinds gostormok istayir, qoy o, bu peygomborlar
nozariyyesini, bu hagiqatin inkisaf monzerasini imkan haddins gadar genis-
londirsin. O zaman onun qargisinda na qadar gozal vo na qador ds béyiik
perspektivlor agilmig olar”.”5?Bu kimi miilahizalorden gérmak olar ki, Aga-
oglu 6zii da ilkin Islami ehkamlarin dayigmasinin sleyhins olub, yalniz Isla-
ma sonralar olunmug slavelorden qurtulma: vacib hesab etmisdir. Ancaq

74 Yena orada, 5.89
750 Yeno orada, .89
751 Yena orada, 5.90
752 Yena orada, .91

254



mosalo ondadir ki, bazi hallarda ilkin Islami ehkamlarla ona olunmus slave-
lorls bagh da yekdil fikir yoxdur. Bagqa s6zls, bazon miioyyanlagdirmoak ol-
mur ki, hansi asil Islami ehkamlar, hanst isa slavalardir.

Agaoglu daha ¢ox “Panislamizm ve onun xarakteri” silsilo maqale-
lorinda “islam millatgiliyi”nin elmi-nazari asaslarimi vermoaya ¢aligmugdur.
Onun fikrincs, Islam dinini gabul edan xalqlar arasinda bir ¢ox milli adat-
ananolordaki farglar ortadan qalxmus, ortaq “Islam madaniyyati” vo “Islam
milloti” anlayislan yaranmigdir. Agaoglu yazirdy: “Islam ayri-ayr xalglarin:
arab, tiirk, fars, zanci, tacik va sairalerin 6ziinamoxsus fordi etiqadlarindaki,
adat-onanalarindaki, hatta dil vo geyimlorindaki farqi aradan qaldirmug — ni-
verlomis, séziin tam monasinda onlar fatehlorin assimilyasiyasina moruz
qoymugdur. Hal-hazirda miisalman xalglarinin liigatinds millat mathumu-
na uygun olan bir istilah axtarmaq yersiz olar. Ctinki onlarin hamisi bu ma-
nani ifads edan timumi bir istilah1 — arabacs “millat” s6ziinii igladirler. Bu
istilah isa irqi, qévmi, etnik, hotta axlaqi birliyi deyil, har seyden avval dini
birliyi ifads edir”.”$3

Onun fikrinca, “panislamizm” ¢argivasinda “islam millatgiliyi” Isla-
min §ziinds, onun nazariyya vo tarixinds ehtiva edilmigdir. Yoni hor ciir et-
nik millatgiliys diismon olan Islam dini, onu qabul edan xalqlar iiciin ortaq
bir din kimliyi “muselmanlar qardagdirlar” tezisi ilo méhkomlstmisdir. O,
yazirdr: “Umumbesarilik demak olan Islam milli alahidaliyi, irqi ayri-secki-
liyi, silki xurafat va ananalari zaiflatmays galigir. Islama géra ona iman gati-
ran biitiin insanlar qardagdirlar, hami Allah vo Quran qarsisinda barabardir.
Nb tiirk, no arab, ns fars, ns hindu, na zenci, ns ag var: hami miisslmandur,
barabor vo birdir, hamu eyni bir Atanin, sevon bir Atamin 6vladlandir, forq
yalniz Ona itast edenin daracasindadir. Bu ideya Quranda {imumi middsa
soklinda deyil, aydin ve rasmi gokilds ifads edilmisdir: “Miisslmanlar qar-
dasgdirlar™”.754

Bizca, Agaoglunun etnik millatgiliyi bir kanara qoyub “islam mil-
latgiliyi”ni tablig etmasi vo bunu “miisalmanlar qardagdirlar” tezisi il asas-
landirmaga ¢aligmas: tasadiifi deyildi. Burada ilk névbads, Avropa dévlatle-
ri vo ideologlar tarafindan siiuri, fiziki cohatdan param-parca olunmus Is-
lam xalqlarim bir arada tutmagq, onlar arasinda mévcud olan diigmangilik
hisslarini aradan qaldirmagq idi. “Islam millatgiliyi”ni gercaklogdirmak nami-
na etnik millatgiliyi Islamin diismani kimi qaloma veran Agaoglu da miisal-
man xalglarmnin qurtulug yolunu “dini millatgilik”ds goriirdi.

Q.Mustafayeva gors “islam millatgiliyi”ni irali siirmoklo Agaoglu
agiq sokilds olmasa da, tistii 6rtiilii olaraq dini millatgilik yolunu birinci pla-

7$3Araites A. ITaHnCAAMHU3M, €70 XapakTep 1 HanpaBaerue. “Kacrmit” ras., 1900 rr. 14 anpea
Ne81, 22 ampena Ne87
7>* Yeno orada.

25§



na ¢akir vo miisalman xalglar1 bu bayraq altinda toplamaga ¢alisirdi: “Burjua
millatgilori Azarbaycan xalqinin maarif vo moadaniyyati yolunda maarifcile-
rin miibarizasini islam maarifi vo madaniyyati ugrunda miibarizs istiqama-
tino yonoltmays ¢alisir, onlarin komayi ilo islam dini ila elmi barigdirmag,
“islam madaniyyatini” “qarb madaniyyatinae” qarst qoymag, islami miasir-
logdirmak, islam ruhaniliyini ¢arizmin tasirindan xilas edib, islam millatgiliyi

axinina calb etmok istayirdilor”.”sS

Bizcs, burada séhbat Islam madaniyyatini Qarb madaniyyatina
qars1 qgoymaqdan ¢ox Avropa moadaniyyatins aid yenilasma ideyalarini da
qabul etmakls yanagi, eyni zamanda, ona alternativ ola bilocak bir madaniy-
yati ortaya qoymagq idi. Sadacs olaraq, burada 6ziinii (panislamist, islam
millati) vo madaniyyati (islam madaniyyati) adlandirma dogru secilmadiyi
ti¢iin, bu Avropa ideologlar tarafindsn ancaq dini birlik yoniindan dayor-
londirilmigdir. bagqa s6zls, C.9fqani, 9.Huseynzads, 9.Agaoglu vo bagqa
miitafokkirlor Yaxin $arq xalglarinin iimumi oyanisi va birliyi adina “Islam
millati”, “Islam madaniyyati” anlayislarina sinonim basqa ugurlu ad tapa bil-
moamisdilar. Bundan yalniz etnik-milli anlamda (tiirkgiiliik, farsciliq, srabgi-
lik vo b.) kenara ¢ixmaq miimkiin idi ki, bu da Qarb madaniyyatins qarst
alternativ olmag: miimkiinsiiz edirdi. Ona gors ds, Qorb madsniyyatins,
millatgiliyine (oslinds bunun da sinonim ad: xristian millatgiliyi, xristian
madaniyyatidir) alternativola bilacak an ugurlu ideya kimi “Islam madaniy-
yati” va “Islam millatgiliyi” goriilmiigdiir.”s¢

Tiirkgiiliik va milli oyanis. Agaoglunun “islam millatgiliyi” ils ya-
nag1 tiirkgiilitys {iz tutmasinda an baglica amil Qafqazda ruslagdirma, fars-
lagdirma siyasoti, ermoani-miisalman miinaqigasi vo milli 6ztintidork prosesi
olmugdur. “Islam millatiliyi” biitiin miisalman xalglarin1 vahid madaniy-
yot, vahid ideya, vahid dini-siyasi millat olaraq bir arada tutmaq qadar vacib
oldugu halda, dérd bir tarafden Tiirk varligina qarg1 agilmug savaglara dayan-
maq Ugiin tiirkgilityts do vacib etmigdir. Ancaq Agaoglunun nazerindo tiirk-
ciiliik siini bir millatgilik deyil, islamgiligla saslagan bir ideya idi. Umum-
iyyatls, o, stini millatgilikls asil millstgiliyi bir-birindan ayirmaga caligmus-
dir. Onun fikrincs, “siini millatgiliyi” yaradan daha ¢ox sohor miihiti, onun
mohdud goriigli “intellektuallarr”dur: “Bir torafden din, irq, diger torafden
isa insana nifrat — budur hamin “millat¢ilor”in guya 6z millatci tendensiya-
larini bayan etmak tigiin istifads etdiyi sevimli silahlar. Bu “intellektual oh-
val-ruhiyys” sohar islahati kegirilondan sonra bizim aramizda daha ¢ox kas-
kinlogmigdir. Xalqi tomsil etmaya can atan, 6zgalarin fikirlarins, sarbastliyi-
nd déziimsiiz olan, bagqalarinin hiiquglarina, hisslarins hérmat etmayon bu

755 Mustafayev Qadim. XX asrin avvellorinds Azarbaycanda islam ideologiyas: vo onun
tongidi. Baki, Maarif, 1973, 5.93

756 Jlokbarli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi va ictimai fikir tarixi (XIX-XX astlor). Ug cildda,
11 cild (Birinci kitab). Baki, “Elm va tohsil”, 2023, 5.254

256



“intellektual fanatiklor” xalqn “qay@isina qalanlar” adi altinda “din’ls,
“irq”ls, “tarixi xatiralar’ls oynaglagirlar. Onlar hor bos seys, har adi havasa
milli-dini don geyindirmaya ¢ahsirlar va naticads siini millat¢ilik meydana
galir ki, bizim goxsayl “millat¢ilor” ondan moharatla ve 6zlorina sorf edon

kimi yararlanirlar”.”s

O, “Qafqazda milli masals” (1904) magqalasinda db yazird: ki, yaxsi
va pis millatcilik var: “Birincisi vetans mshabbatls, dil ils, qan ils, imumi
ananoalar ve tabe ila bagl oldugunuz insanlara qeyri-ixtiyari rogbat etmakdir.
Bu ciir millatgiliyi tobiat 6zt yaradir vo heg bir kapitalin, heg bir gazetin bu-
rada isi yoxdur. Tabii oldugu ti¢iin bels millatcilik hom gozaldir, ham do xe-
yirxahdir. O, xeyirxahliq etmak, vatons xidmat géstormok, onun ugrunda
oziint, vaxtiny, glicinii qurban vermok arzusundan o torafo ke¢mir. Ancaq
pis millatgilik do var — adavats, nifrats, basqalarina nifrat etmaye ve szmays
strtikloyan barismaz millatgilik. Bels millotcilik stinidir, qeyri-tabiidir, onu
insanlar vo kapital yaradir”.”*® Ona gora pis millatgilik har giin hayatimiz1
korlayir, bu faktdir: “Bels millatgiliyin haradan galmasi ise basqa bir mase-
ladir ki, onu anlamagq ti¢iin bu balanin bizim diyara nos vaxtdan goldiyini xa-
tirlamaq yetor. Bir sey goksizdir: bizdas sanaye, iri ticarat markezlari, bir s6z-
ls, kapital olmayana qadar pis millatgilik ds yox idi. Galdiyimiz yegana qo-
naat budur ki, Qafqazda kiitls arasinda, sshar markezlorinds, kandlords ve
tarlalarda heg kim millatgilik barads diigtinmiir; orada hamu hiylagarcasins
miidriklik etmadan, sads, eyni vatanin Gvladlar: kimi, eyni qaygilarla shate-

lonan, imumi zohmoatls birlogon, bir-birinin kémayins galon insanlar kimi
» 759

yagaywr”.

“Pis millatgilik” Avropada kapitalizmin yaranmasiyla meydana ¢ix-
mus, burada burjuaziya ve millatgilik bir-birins bagli oldugu {i¢tin burjua
olub millst¢i olmamagq qeyri-miimkiin olmugdur. Agaoglu yazirdi: “Kapi-
talizm soygungulugunda he¢ nays forq qoymamaq iss kosmopolitizmdir.
O, oziinkiini da, 6zgoni ds, ellini ds, yshudini ds eyni rahathqla mahv edir.
Lakin onun kosmopolitzmi bundan o yana kegmir. Ozgani mahv etmak la-
zim olanda vo homin 6zgs bunu koniilli etmak istamayands kapital soziin
an pis manasinda millatci olur”.”¢? O, daha sonra yazirdi: “Avropan — baris-
maz millstgiliyin bu klassik 6lkssini gétirtin. Onu yaradan homin kapital
deyilmi? Hansisa bazarda ingilis kapitalisti ilo raqabat aparmaq istayen fran-
s1z kapitalisti 6z votoninindo ingilislors qarsi nifrat, paxilhq hisslorini oyadur.
Unutmayin ki, onun bunun ii¢iin vasitsleri — qozetlsr, jurnallar, teleqraf
agentliklari vo gorkemli, niifuzlu mévqeyi var. O, hamvetonlorinin xos hiss-
lorindan, onlarin 6z millatine, vatanine sevgisinden istifads edir, bu hisslori

77 Agaoglu 9hmad. Qafqazda milli masale. Baki, Miitercim, 2019, 5.119
758 Yeno orada, s.123

7% Yens orada.

760 Yena orada, s.122

257



pis yola ¢akir, yaxs1 millatgiliyi pis millatgiliyo ¢evrir. Bu azmig kimi, manfaat
qazanmagq li¢iin o, qayg: ad1 altinda imkansizhiga diicar etdiyi, proletariata
cevirdiyi shalinin ti¢ds bir hissasins pis millatgiliyi artiglamasi il agilayur.
Bunlar barigmaz millatgiliyi daha da giiclondirir, inkisaf etdrir, dastakl-

i 761

yir

Agaoglunun diinyagérisiinds “islam millatciliyi”imumi xarakter
dagidigr halda, tiirkgiiliik daha ¢ox xiisusi mahiyyat kasb etmigdir. Buradaku
xuisusiliyin mahiyyatinds da car Rusiyasinin iggali altinda olan Tirk-Tatar
xalglarinin dini millatgilikdon daha ¢ox etnik millatgiliys gora assimliyasiya-
ya moruz qalmas: idi. Turkgilik hissinin giiclonmoasi da farslagdirma, rus-
lagdirma, ermanilogdirms siyasati qarsisinda miihiim siyasi faktor idi. Aga-
ogluna gora Rusiyadaki miisalman comiyyati ds yalniz dini deyil, ham do
milli xarakterlidir: “Biitiin bu comiyyat yalniz dini comiyyst olmayib, eyni
zamanda etnik bir varhqdir. Ciinki bizim Rusiya miisalmanlari ¢ox az istisna

ilo boyiik Tirk-Tatar irqins monsubdurlar”.”¢?

Y.Akguranin tabrincs desak, ruslagdirmaya, farslagdirmaya qarg
dayanmagq, mazhab ayrihgina son qoyaraq diismanloars fiirsat vermomok ba-
ximindan 9.Agaoglu, 9. Hiiseynzads ve 9.Topgubas: Qafqaz tiirklori ara-
sinda milli birliyin yaranmasina ¢alismiglar. Ona gérs do 9.Agaoglu na qo-
dor “Islam millaciliyi”ndan cixis etsa da, Azarbaycan tiirklorinin oyanmas:
baximindan gérdiiyii milli iglori, xtisusile ermani-miisslman miinaqisssi za-
man “Difai’nin lideri kimi apardi1 miibarizs onu islam¢ihigin ideoloqu ilo
yanag, tirk¢ti adlandirmaga layiq edir.”®® T.Svyatoxovski isa hesab edir ki,
tatar-ermeni miibaribasi naticesinds meydana galan “Difai” 6ziiniin ssasan
antirus faaliyyoti ilo Samil dévriindan bu yana tagkilatlanmig he¢ bir miiqa-
vimatle Gizlogmayen ¢arligi uzun illor boyu miitilik tabegilys zorbs endirmisg

oldu.7¢*

Agaoglu “Tulu edan ay pargasi” maqalasinda yalmz miisslmanhgin
deyil, turkliiytin do mtdafiagisi kimi ¢ixis edib bunun sabablorini gostorirdi:
“Tiirklitk vo miisalmanliq masalosins galdikda yena mengikovlar bilmalidir-
lor ki, biz miisalmaniz va tiirkiiz. No miisalmanliqda ve no tiirkliikds els bir
laka gatiron bir sey yoxdur ki, biz 6z miisslmanligimizi ve tiirklityiimiizii giz-
layak. Islam diinyada an avvalinci dinlordan birisidir. Onda els bir insanpa-
rastlik vardir ki, insana foxr va saadatdan savay1 bir sey gatirmaz. Islamda na
var ki, biz ondan utanib 6z miisalman olmagimiza pards ¢okek? Mensikov-
lara Islam xos galmayir. Mans da Xristianliq xos galmayir. Onlar 6z yolla-
rinda, man ds 6z yolumda. N5 onlara, na do mans bundan bir tshmat, bir

761 Yena orada, s.123

762 Akguraoglu Yusif. Tiirkgiiliiyiin tarixi. Baki, Qanun, 2010, 5.228

7%Yens orada.

76 Cpitaroxosckmit T. Pycxmit Asap6aiiaxan 1905-1920 rr. “Xasap”,1990, Ne1, 5.101

258



mozommot galmoaz. Tiirk tayfasi isa olan Asiya vo Afrikada islamlar arasinda
an boyiik, an rasid, an miistaid, an qabil, an hamiyyatli, on birinci tayfadur.
Tiirkliik ilo ancaq iftixar etmoak olar”.7% O, yazird: ki, tiirkliik elo bir hiss,
duygudur ki, onu heg kim tiirkiin slindon zorla ala bilmsz: “Ttirk olubda
qalbi-meylimiz diinyada, har yerds Tiirk var iss onadir. Bu bir hissi-tabiidir.

Diinyada heg bir giic, heg bir zor bizim slimizdan alamaz”.766

Agaoglunun fikrincs, ancaq antitiirk, antiislam ideologlarin ifads
etdiyi kimi, miisalman va tiirk olmaq heg¢ do “panislamist” vo “pantiirkist”
olmaq demsk deyildir: “Ciinki panislamist demak, yani ctimlo miisalman-
lar1 bir miisalman dovlatin toxti-idarasine com etmoak demokdir. Pantiir-
kizm demak da ctimls tiirklori bir tiirk dovletinin texti-hekumatins com et-
mok demokdir. Ogor mana bels iss diinyada bir miiselman, bir tiirk tapilmaz
ki, bels xayal ilo ugragsin. 9gor tapilsa belo divanadir. Ciinki miisalmanlar
va tiirklarin indiki halinda bels fikirlars alismaq Don Kixot kimi yel dayir-
mani ils varusmaq kimidir. Islam vs Tiirk bu halda els parisan, elo mazlum-
durlar ki, bu n6v fikirlara asla bels yer vermiyorlar. Misalmanlarin va tiirk-
lorin yiizds doxsam 6zgo tayfalarin olindadirlor ki, olsun Avropa tayfalarin-
dan. Bu tayfalar alim, miisalloh tayfalardir”.”¢

Agaoglu car hokumstinin ruslagdirma siyasatins qarst “Hiirriyyat,
Miisavat, Odalat!” devizi ils nagr olunan “Irsad” gazetinin tutdugu maslaki
bels izah etmigdir: Birincisi rus hokumatines qargi miicadils edorok Tiirk in-
stiriiniin siyasi hiiquglarini tamin etmoak, ikincisi iss, Ttirk instirtinda birlik
fikrini yaratmaq.”®® Dogrudan da, 9.Agaoglu hamin dovrds ¢ar hokumati-
nin, eloca do marksist-leningilorin Tiirk xalqlarina qars1 yeritdiyi riyakar si-
yasati ifsa etmaya ¢aligmig, sonunculari ittihad vs ittifaga ¢agirmigdi.

Onun fikrinca, ¢ar hékumaotinin siyasati iss, sada ruslarin tiirklors
olan miinasibstinden tamam forglidir. Belo ki, sads ruslarla tirk-tatarlar ara-
sinda gizli bir dogmaliq, yaxinliq vardir, ¢iinki ruslarin damaralarinda tiirk-
tatar qami goxdur. Tatarlarin bir ne¢o yiiz il davam etmis hokmranhg hador
getmomis, hor iki irq bir-birina méhksm qaynayib qarigmigdir. Bir sozls,
ruslarla tirk-tatarlar aralarindaki din ayrihigina baxmayaragq, tatarlarin 6z
antropoloji xtisusiyystlarini qoruyub saxlamagla yanasi, bir ¢ox rus ailalari-
nin d> damarlarindan tatar qani axir. Ancagq tiirk-tatarlarla ruslar arasindaki
bu dogmaliga, yaxinlifa rogmon, 1-ci Rus ingilabina qadar car Rusiyasi
“monfur mazhabgilik-ruslagdirma siyasati” aparmus, onlar an tobii hiiqug-

765 Agaoglu Ohmoad. Qafqazda milli masals. Baky, Miitarcim, 2019, 5.236-237
7% Yeno orada, s.241

767 Yena orada, 5.237

768 Akguraoglu Yusif. Tiirkgiilityiin tarixi. Baki, Qanun, 2010, 5.228

259



lardan belo moahrum etmigdir.”®® Maraghdir ki, vaziyystin bu daracays ¢at-
masinda iss rus mamurlart hokumoti deyil, tiirk-tatarlarin 6zlsrini giinahkar
saymuglar. Belo ki, 9.Agaoglu va basqa ziyalilarin ruslagdirma ilo bagli impe-
riya mamurlarina yonalmis ittthamlarina onlarin cavabi bels olmugdur: tag-
sir sizin 6ztintizdadir, ax1 siz na {iglin sasinizi ¢ixarmirdimz, na t¢iin indiyo
qadar 6ziintizil géstermirdiniz. 9.Agaoglu iss, rus momurlarinin bu iradla-
rin1 ac1 haqigat kimi dark edib sarsildiglarini bildirmigdir.””® Rus mamurlar
bu iradlarinda he¢ ds hagli deyildilor. Buna an bariz niimuns kimi “Okin-
¢i’nin baglanmasini, uzun middst Tiirk dilinds qozetlarin nagrina qada-
galar, car ziilmiins qars1 tok-tikk ¢ixanlarin ya 6ldiriilmasini, ya da Sibira
stirgiin edilmasini gdstars bilorik.

Rus momurlarimn dediklorinds haqigate oxsayan, yalmiz tiirk-ta-
tarlarin milli birlik masalasinda yetorincs is gormomolori, aksariyyatinin
hagsizhiga, adalatsizliys qars1 déziimlilitk (1!!-F.9.) niimayis etdirmalori i-
di. Agaoglu yazirdi: “Bu, bizim torbiyamizin birinci kredosudur, valideynlo-
rimizdan aldifimiz birinci 6yiiddiir. Bizim biitiin gairlorimiz, yazigilarimiz,
miudriklorimiz dinmamoyi gancliyin an boyiik bazayi, qocalarin midriklik
olamoti kimi taranniim edirlor”.””* Bir sdzls, miiselmanlar arasinda “susmaq
qrzildir” kimi fikirlor hamiya mealumdur. Onun fikrinca, son asrlords hokm-
darlar, riyakar ruhanilar “6zlorinin smin-amanlig namina bizim miiqaddas
dinimizi istismar etmiglar, onlar bizim qalbimizls oynamuglar ve biz buna da

dozirik”.772

Demali, son dovrlords “susmag”in naticasi idi ki, hoam ruhan, ham
da cisman azilmis bir millat tamam “lal” olmugdur. Halbuki rus inqgilabi ills-
rinds “danigmaq” qabiliyystina gox ehtiyac duyulurdu ve millatin galacok
moéveudlugu da bundan asili idi. O, yazirdi: “Rusiyah miiselmanlar tigiin do
kéhna dayerlari yenidan qiymatlandirmak tigiin tarixi meqam yetigmigsdir.
Biz 6ziimiiziin “tarixi sikutumuzu” da, onunla birlikds insanlarin taleyins
hansisa mociizali bir ilahi qiivvenin miidaxile edacayina tarixi inami da bir
konara atmaliyiq. Biz miisalmanlar nadonss belos diigiinmays vardis etmisik
ki, guya biz he¢ na etmasak da, ulu Tann bizim qeydimizs qalacaq va iglori-
mizi lap yaxst yoluna qoyacaqdir. Bu ciir diigiines ilk névbads, Qurana zid-
dir. Quranda gostarilir ki, insanin biitiin taleyi, onun biitiin qismati 6ziiniin

enerjisindan vo amayindan asihidir”.””3

Agaoglu yazirdi ki, amok sarf etmoadan iglayen, al-sls verib yasayan

7Agaoglu Ohmad. Peterburq sayahatimden na natica ¢ixardim? // Hiiseynov Sirmemmad.
Motbu irsimizden sshifeler. Baky, “Canlibel” NPM, 2007 s.40

77%Yena orada, s.41

7'Yena orada, s.41

7?Yena orada, s.42

73Yena orada, s.42

260



xalqlarla raqabat aparmag diigiinmoak ¢ox yanhsdir, daha bels yasamaq ya-
ramaz. Artiq 6ziimiizii cansiz, 6lii portretlarin yerina qoymaqdan sl ¢akmo-
li, islomali, 6ztimiiz 6ziimiiziin qeydine qalmaly, ehtiyaclarimiz barads dii-
siinmali, onun tamin edilmasi tisullarini dyranmoliyik. O, yazird:: “Indi bii-
tiin Rusiya qargisialinmaz vo qiidratli bir tarzds yenilogdiyi bir dévrds biz
miusalmanlar da yenilogmoliyik, aks taqdirds biz yena gerids qalacayiq, ye-
no ham bizi 6tiib kegocak”.””* Rusiyada hayata kecirilon islahatlardan mak-
simum yararlanmagq, yeni hayat formalar: arasinda bagimiz1 itirmamoak, ha-
min formalara aglabatan tarzds uygunlagmagq, strafmizidaki xalqlarin saviy-
yasina catmagq va dziimiizs layigli yer tumaq lazimdir: “Bundan étrii isa: 1)
elo bu saat, dorhal ictimai hayatda bizim zaifliyimizin, indiferentliyimizin,
dava-dalagin, saxsi qarazliyin biitiin sabablarini bir kenara atmaliyiq; 2) har
yerds vo har isdo agla, zokaya, isguzarliga, biliklors, namusluluga tstiinlitk
vermoali, onlar yerlibazligin, qohumbazligin ve gaxsi gorszliyin kélslarins
cevirmamoliyik; 3) miisalmanlara har yerds va har isds, homginin miisal-
man ziyalilarina tam etimad gostorilmoli, onlar1 6zlari tigiin rahbor segmali,
onlarin maslahat ve géstariglorine amal etmalidirlar, ¢iinki yeni hayatin te-
loblarini, bu toloblorin tomin edilmasi tisullarini on yaxg1 bilon homin ziyali-

lardir”.778

Agaoglunun bu tezislorinds agi1q agkar milli slamatlor da 6z aksini
tapmugdir. Ciinki o, Rusiyadaki miisalman xalglar1 dini mansubiyyet qadar,
etnik monsubiyyati da nazars almagqla, birlosmays gagirir vo asas yiikii ziya-
lilarin ¢iyinins qoyurdu. Birinci névbade ziyahlar biitiin qtivvelarini comlss-
dirmali, geco-giindiiz yorulmaq bilmadan islomali vo 6lks yeni hayata qa-
dom qoydugu andan etibaran buna hazir olmalidirlar. Ciinki ziyallar “6z
xalqlarinin taleyini mitoyyanlogdiran masalalari hall etmoli olacaglar. Mahz
buna gora ds ziyalilar toxirasalmadan bu masalslor tizerinds diigtinmsli, on-
lar1 hartorafli, agilla gétiir-qoy etmoli, heg bir sentimental vo ya nazari ideo-
logiyaya uymamalidirlar”.”’¢ Tiirk-miisslman ziyalilar Qafqazda miisslman
tirklorin ¢oxluq tagkil edon bir millat olduguna gors, mévcud olan rasmi
dévlat orqanlar ve bagqa tagkilatlarl, eyni zamanda diyarin 6ziint hartorafli
Syranmolidirler. 9gor bu bag verarss, onda tiirklor Qafqazin an sanballi mil-
loti kimi diyarin hoyatinda onun sayina ve mévqeyins uygun yer tuta bilocak
vo indiya gadar oldugu kimi konarda qalmayacaqdur.””’

Agaoglu “Bas bizim ziyallarimiz hardadir?” moaqalesinds isa
ruslagdirma siyasatine qarsi miibarizads ziyalilarin yerini ve rolunu
gostormoaya calismigdir. O, yazird: ki, asl ziyali 6zii vo starfi tigiin deyil,
butovlikds fordi oldugu millst vo onun ali magsadlari, ii¢iin miibarizs

77 Yena orada, s.43
775 Yena orada, s.44
776 Yena orada, s.45
777 Yeno orada, s.45

261



aparan gaxsdir. O, tasssiif edidi ki, dovriinds ziyali adlananlarin boyiik coxu
xalqdan uzaq olub, iistalik comiyyati durgunluqda, cahillikds, avamhqda,
nadanlhiqda ittiham etmoklo iglorini bitmis sayirlar. Agaoglu haqli olaraq
yazird: ki, bunun miqabilinds kitlonin bu ciir ziyalilara soyugq, istehzah-
inamsiz miinasibatini adalatli, asash saymaq olar.””® Biitiin bunlara baxma-
yaraq, son vaxtlarda s6ziin haqiqi menasinda milli ruhlu ziyahlarin ortaya
¢ixmasina da igara edon AZaogluya gére bu kimi ziyahlar xalqn igina
gedarak xalqin timid yerina ¢evrilmays baglamuglar.””

Agaoglunun millat, millatgilikls bagh miilahizelori “Bizim millatgi-
lor”, “Millat vo millat¢ilik” maqalslorinds da 6z sksini tapmugdir. “Millat ve
millatcilik” silsilo maqalslorinds o, yazirdi: “Kamali aminiyyat va iftixar ilo
deys bilariz: Rusiya miisalmanlari arasinda milliyyat vs Ittihadi-Islam ma-
solalorini qalxizanlarin birisi da biz 6ziimiiziik”.”*® Ona gora artiq Ttirk xalg-
larim millstlarin inkigafinin an parlaq moarhalesini tagkil edon millstgilik de-
yilon d6vra gatdirmaq ugrunda miibariza aparmaq lazimdir.”®' Bagarin tari-
xi tokamiiliinds dindsn sonra millatgiliyi insan ruhunun ikinci névi adlan-
diran Agaogluna gors birincisi comiyyatin, millatin ilkin, sbadi haly, ikincisi
isa bagoari tekamiiliin vacib slamati, xassasi, hatta onun inkisafinin “sehrkar
hali”dir: “Nasionalizm dévrasi bir millotin emrinds homin maysnin xomi-
riyyays tasir edib, onun qicqrmas: kimidir. Nasionalizm dévriinds millat
6ziino golir, 6ziini taniyir, onun ctimlo tizvlari cabaca olub, millatin viicudu,
badani qaribs bir matanat, bir mitkammolliyat kasb ediyor”.”s?

Qeyd edak ki, 1910-1918-ci illords 9.Agaoglu Tiirkiyads olarkan,
xiuisusile “Tiirk Yurd”u dargisindes “Tiirk alomi” sislsils yazilar1 il islameilig-
la tiirkguiliiytin biitévliiyii mosalesina daha ¢ox digqat ayirmigdir. Onun fik-
rinca, islamiyyat carayaninin tarafdarlari bilmalidirlar ki, g9vmiyyat (milliy-
yat) corayan: da ictimaiyyat arasinda niifuza malikdir: “Islamiyyat faili miix-
taolif millotlordan tagakkiil etdiyi iigiin pak tobiidir ki, vahid killi qiivvat, sa-
lahiyyst vo madaniyyat, onu togkil etmoakds olan aza vo aqvamin qiivvet vo
matanati ils miitanasibdir. Islam millstlari na gadar giiclii va matin olursa,
islamiyyatin heyati-imumiyyasi ds eyni nisbatds qiivvet vo matanat kasb
edir. Milliyyato xidmat etmok filhaqigs islamiyyats do xidmat etmak de-

mokdir”.783

Bununla da, Agaoglu tiirkgiliyi islame¢iliga, islameiligs isa tiirkgii-

778 Agaoglu Ohmad. Bas ziyalilarimiz hardadir? Baky, “Qanun”, 2019,.102-103

7Yenoa orada, s.104-105

78 Agaoglu 9. Millat ve millstcilik. “Toraqqi” qoz., 1909, 22 yanvar Ne16, 26 yanvar N°19, 29
yanvar Ne22, S fevral Ne28

781 Yens orada.

782 Yens orada.

78 Agaoglu A. Tiirk alemi. Islamiyet ve tiirkliik//Istanbul, “Tiirk yurdu”, 1912, N7, 5.198-
199

262



litys qars1 qoyanlara 6z etirazim bildirmisdir. O hesab edirdi ki, islam¢ilig
giiclondiran an 6namli amil milliyyst, yoni turkliikdir. 9gor onlar bir-birina
qars1 qoyularsa har ikisi siiquta ugrayacaqdir. Bu monada Agaoglu islam¢i-
ligin giiclii olmas: tigiin, milliyyatin do giiclii olmas: fikrini miidafis etmis-
dir. Burada 6namli bir magam var ki, Agaoglu bir miiddat Islam-Tiirk birliyi
torafdari olmugdur. Gériiniir, bu sababdandir ki, Agaoglu Islam-Trirk birli-
yindan ¢ixis edorak etnik tiirkgtlitydi, yani ayri-ayr Tiirk dévlstlorinin ya-
ranmasi ideyasina bir o qadar da ragbat gostormoamisdir. Agaoglu yazirdiki,
Tiirk-Islam birliyi masalasinda Sultan Salimdan sonra Nadir sah Ofsar mii-
hiim rol oynamigdir: “Nadir bu igda daha irali getdi; Turkiistan, Buxaran,
Xivoni aldi vo Osmanlilarla birlegmoak istadi; stinni-gis ixtilaflarini aradan
qaldiraraq vahid bir millat va vahid bir immat qurmaq sevdasina diigdi. Fo-
gat bu sevdays do Istanbulun inadi mane oldu!”.7%*

Bu baximdan bazi tadgiqagilar (A.Balayev va b.) hesab edirlor ki,
1918-ciilds Qafqaz Islam Ordusunun tarkibinds Azarbaycana galon O.Aga-
oglu Nuru pasanin siyasi miisaviri kimi Islam-Tiirk birliyi ideyasina uygun
olaraqg, miistaqil Tiirk dovletlorinin yaranmasinin sleyhine ¢ixmug, hatta,
Azarbaycanin Tiirkiyaya birlogmoasini talob edan “ilahaqgilar”in asas ideo-
loglarindan biri olmugdur.”® Vaxtilo M.B.Mshammoadzads ds yazird: ki,
Nuru paganin salahiyyatli siyasi miigaviri Agaoglu onunla danigiglar apar-
maga golon Milli Suranin niimayandalorina (M.9.Rasulzadas, F.Xoyski va
M.H.Hacinski) xalqin onlar1 istamadiyini, bu ssbadan onlarin hékumatina
qars1 xalq Gsyan edacoayi taqdirds torafsiz qalacaqlarim bildirmisdi. 9.Aga-
oglu siyasi bohrandan ¢ixig yolu kimi toklif etmisdir ki, Milli Sura logv olun-
sun va Nuru pagsanin 6zl bir hkumat qursun. Ancaq Milli Sura niimayan-
dalarinin onun bu fikirlorins etiraz etmosindon sonra 9.Agaoglu razilagmis-
dur ki, Milli Sura yeni hokumati tagkil etsin va biitiin hiilquglarina ona ver-
moakls, 6ziini logv etsin.”*¢ Agaoglunun Milli Suraya garsi tutdugu kaskin
movqe hom o zaman, hom do sonralar onun ayri-ayr miistaqil Tiirk dovlat-
lorinin deyil, vahid Islam-Tiirk dévlati ideyasinin tarafdari olmasi miilahi-
zasinin yaranmasina sabab olmusgdur.

Umimiyyatls, Azarbaycanin milli istiglahk masalssinds Agaoglu
ziddiyyetli mévqe tutmugdur. Nuru pasanin “siyasi miigaviri” kimi Milli Su-
ranin [agvins ve Osmanli ils birlogmoak istoyon “ilhaqgilar”a meyilli yeni ho-
kumaotin tagkiline nail olan 9.Agaoglu, Osmanhdan galan tiirk askari Azar-
baycani tark etmaya macbur olduqdan sonra, Bakida ¢ixan rusdilli qazetlar-
don birina verdiyi miisahibasinds Azarbaycamn yenidsn Rusiyanin torkibi-
nd qayitmasini oan maqbul variant kimi gostormisdi: “Azarbaycan tiirklori-

784Agaoglu Ohmad. Iran va inqilabi (Segilmis asarlari).Baky, “Sorq-Qarb”, 2007, 5.123

785 Balayev Aydin. Mammoad Omin Rasulzads (1884-1955). Baki, “Ciraq” nagr., 2011,5.117-
118

8 Mammoadzads Mirzebala. Milli Azarbaycan harakati. Baky, Nicat, 1992,5.99-101

263



nin indiys qader arxalandiglar1 Tirkiys, Diinya miiharibasi naticasindo
moglub olmusdur. Azarbaycan miistaqil yasaya bilmadiyi ti¢iin Rusiya ilo
Tiirkiyedon birins arxalanmalidir. Tiirkiye maglub olduqdan sonra Azoar-
baycanin 6z taleyini Rusiyaya baglamaqdan basqa ¢arasi qalmur. Ozii do
madani cohatdan Rusiya Tirkiya ilo miiqayisads daha yiiksak pillads durur.
Bitiin bu miilahizalori nazars alaraq, eloca da Azarbaycan masalasinin Av-
ropadaka siilh konfransinda qati hallini tapmayacag: toqdirds, Azerbaycan
xalqt UmumRusiya Federasiyasinin torkibino daxil olmaga razilagmali-
du”.78

Ancaq Parlamentin yaranmasi, siyasi bohranin aradan qalxmasin-
dan sonra, artiq millat vokili kimi Agaoglu Ciimhuriyyatin istiglalini dastak-
lomigdir. Bunu, onun parlamentin iclaslarindaki ¢ixiglar: da tesdiq edir:
“Hokumatin bayannamasinds soyladiyi Azarbaycan istiglal bizim hamim-
zin ofzal (birinci) amalimizdir! Hor bir 6z serafini, 6z amalini bilon azerbay-
canli bunu duymali vo bu yolda olmalidir!”.7®® Ona gors Azorbaycanin cog-
rafi isim deyil, yer {iztinds yasayan bir millatin yurdu, dévlati olmasini artiq
biitiin diinyaya, o cumlodon Avropaya da tanitdirmaq lazimdir.”®

Hitlerizmin tonqidi. Kamalizm vo hitlerizmin miiqayisasi.
9.Agaoglu yaradiciigunda hitlerizmin tanqidina de yer vermigdir. Onun
fikrinca, hitlerizm 6z qaynagim alman filosofu F.Nitssenin “fovqolinsan”,
“Gst insan” zehniyystinds bulmugdur. Nitsgse harokat vo davramglarinda
sorhod bilmoyon insanlar1 “févqolinsan” adlandirib “qohroman” kimi
toqdim edirdi ki, son naticads do “fovgolinsan”lar “ari irqi’ni ortaya
qoymusdu. Belalikla, qiirur va kibr talgin edon bu fikir monzumasi alman
goncliyini gizlico basledi vo ona almanlarin hor milletin vo hor seyin
fovqiinds oldugu vo ona goro do bitiin digor millatlori 6ziindon asag
gormak hissini verdi. O, yazird: ki, Nitsgsenin “hoyat falsafo”sindsn
qaynaglanan hitlerizm vo onun Nasional-Sosialist partiyas rasisit, irq¢i yol
tutub besoriyyeti ikiys bélmiigdiir: “Bir gismi bagda Almaniya olmagla
arilordir: Supermensh — yoni févqolbasorlori onlar vo bilxasss almanlar
yetigdirir. Digor qismi iss - untermenshentum, yoni dintilbssardir, bitin
Sorq insanlari bu moayandadir: “Sergliler baseriyystin asagi mexluqu
olduglarindan madaniyyats, ali, yaradici homlalars, asil vo nacib fikirlars vo
hisslars istedaddan mshrumdurlar. Onlar menfi bir tnsiir olduglarindan
madaniyyet iigiin bir tohlitks tagkil edarlar. Ona géra ds madaniyyat amili
olan “fovqalbagarler”, bilxassa almanlar bu “diiniilbsgarlor”don madaniyysti

7¥7Iqtibas agagidaki kitabdan gatirilmigdir: Balayev Aydin. Mommad 9min Rasulzado (1884-
1955). Baki, “Ciraq” nagr., 2011, 5.148

788 Azarbaycan Xalq Ciimhuriyyati (1918-1920). Parlament (stenoqrafik hesabatlar). I cild.
Baky, “Azarbaycan”nasriyyat, 1998, 5.129

789 Yena orada, s.130

264



gorumalidirlar vo buna géra da onlar1 hakmiyystlari altina almalidirlar”.”°

“Diniilbagar” nazariyyssi biitiin Sorqi ehtiva etdiyinden Sorq xalglar,
xiisusilo do Tirkiys kimi “fovqalbagarlor”s yaxin olanlar biitin bunlara
lageyd qalmamalidirlar. O yazird1 ki, ager alman nasistlor tiirklarin tizarins
irq¢i nazariyyslori ilo golorlarss, onlara haql olaraq bu soézlari s6yloye
bilerik: “Ovvala, sizin bagariyyeti “fovqalbager” ve “diintilbagar” deys ikiyo
bélmaniz heg bir haqigata istinad etmayan zehni bir dalalatdir. Ikincisi, agar
haqigatds fovgalbasar bir irq var ve bu irq da ari iss bagariyyste imamat
sorafini arilarin asil va kokii olan ve bu baximdan sizdan ¢ox ssil va nacib
olan hindlars buraxmalisiniz...”.”!

Hitlerizmls Kamalizm arasinda banzarliklor tapmaq istayenlers
qarsi ¢ixan Agaoglunun fikrincs, bu iki carsyan arasinda kifayst qadoar tozad
vo ziddiyyetlor vardir. O, yazirdr ki, Kamalizm yaradicr bir hadiss olub
yoxdan bir dévlat viicuda gotirdiyi halda, hitlerizm miisbat anlamda bir
yaradicthq osori gostormoyib: “Kamalizm genis ve momlokatci bir
horskatdiwr. Kamalizmin viicuda gotirmis oldugu Toskilati-Osasiyys
Qanunu Tirk modoaniyyatini qobul edan hor kesi Tiirk kimi gobul
eylamakdadir. Hitlerizm isa dar, inhisargt bir harakatdur. Irqgi-rasist deys
6z-6ztind torif edon bu horskat alman moadoniyyatini qabul edarak bu
moadaniyystin feilon inkisafina xidmst ve yardim edonlori yalniz
almanhqdan deyil, alman hiidudu xaricina atmaqdadir. Kamalizm milli
olmagla barabasr bageridir. O, hiilquqda, sxlaqda badiyyatda va bilgids,
biitiin bagariyyatin birgs ¢aligmasi mahsulu olan biitiin haqiqatlori, yaxsiliq
vo gozolliyi monimsamokds toraddiid etmoz. Hitlerizm iss qeyri-
basoridir.Ciinki her sahads her geyi almanliga, alman irgina ¢evirmoak

xiilyasindadir”.7?

Belalikls, Agaoglunun galdiyi qenaste gore hitlerizmin golacayi
yoxdur, o miiayyan bir miiddat “parlaya” bilar, ancaq tez sonacakdir. Ciinki
alman xalq gec-tez demokratiya yolunu turmaqdan basqa bir yol
gormayacakdir.

Ixlagi-folsafi va liberal gériislori. Agaoglu “U¢ madaniyyat”
(1919-1921) asarinda iig fargli — Islam, Qarb vo Budda-Brahman madaniy-
yotlorinin miiqayisasini aparmis, oxlagi-folsofi anlamda forqliliklorini izah
etmigdir. O hesab edirdi ki, hansi xalqlar madasniyyatin biitiin sahalorinds
inkisafa nail olublarsa, digar modaniyyats sahib millatlar tizarinds hokmran
vaziyyats galmiglor. Hazirda Avropa-Qarb madaniyyati mahz bels bir qalib
movqgeya catmus, Islam vo Budda-Brohman madoniyyatlori isa maglub du-
ruma digmiiglor. Agaoglu yazirdi: “Yenilms iki ciirdiir: maddi vo monovi.

"0Agaoglu A. “Untermenshentum” - “Diiniilbagar”. “Akin”, say1 33, 30 haziran 1933
7! Yens orada.
72Agaoglu A. “Kamalizm ve Hitlerizm. “Akin”, say1 51, 18 temmuz 1933

265



Maddi yenilms o qadar agiqdir ki, artiq zonn edirom hamimizin beynimiza
qadar girdi. Yenilmanin bu gismi bu giin deyil, ti¢ yliz ildon bari baglamigdir.
Islam comiyyatlari bir-birinin ardinca va gurultulu bir tarzds yxilmaqda va
moahv olmaqdadir. Bir ¢ox miistaqil Islam hokumatlorindan tak bir donasi
bu giin 6ziinii qoruya bilmadi. Islamiyyatin son saglam qalast olan Osman-
lilq da bugiinkii parisan halina diigdii. Artiq bu qodar yxilma inkar oluna-
caq kimi deyildir. Biitiin bu parisanliqlar, bu yxilmalar, siibhasiz Qorb ma-

daniyyati ila olan miicadilenin dogrudan-dogruya sonucudur”.”?

Islam veo Budda-Brahmon madaniyyatlori manavi baximdan da
Qorb madaniyyatina yenilarak, onun saxsiyyot vo 6zalliklorini gabul v ira-
dasina tabe olmaq macburiyystinds qalmiglar. Miselmanlarin va buddist-
lorin biitiin sahalordes avropalilar taqlide bagladiqlarini irali siiron Agaoglu-
nun fikrines, bununla da miiselman 6lkalorinds gadim snanslors dayanan
mihafizokarlarla Avropa madaniyyati torafdarlar: ¢arpsmaga, 6liim-dirim
miicadilssi vermaya bagladilar. Agaoglu yazir: “Bir toraf askini, snanani qo-
rumaga ¢aligir, o biri toraf isa bu mithafizokarh@in 6lim demak oldugunu
toqdir edarak, Avropa madaniyyatini almaq sayssinda varligini davam etdir-
moay» ¢abalayir. Hayatin hor giinki tacriibalari, olaylari bu ikinci corayana
haqq vermakdadir. Avropa madaniyystindon qorunmagq istsyen biitiin ce-
miyyatlarin va 6zalliklo Islam madaniyyatina mansub olanlarin har giin tii-
kanib getmokds olduglarini goriiriik... Sel kimi axib galen va qarsisinda 6z
tirtindon angallor gérmayan Avropa madaniyyati hor seyi siriiklayib gotii-

riir. Bu halda tok ¢ars yena o madaniyyata isinismok, onu almaqdir”.”**

Ancaq Avropa madaniyyatini qabul edanlor arasinda da fikir ayrih-
g1 vardur. Bazilori moadaniyyeti elm vo fonns baglayaraq, Avropa madaniyye-
tinin siizgacdon kegirilmasini, onun yalniz bu torafinin qebul edilmasini irali
stirdiiklori halda, bagqalart Qarb madaniyyatinin tam gskilds menimsanil-
moasinin torafdaridirlar. Sonuncularin fikri ils homray olan Agaoglu yazir ki,
bir madeniyyat ziimrasi béliinmez bir biitiindiir, par¢alanmaz, siizgacdon
kegirlo bilmaz: “Qalibiyyst vs tstiinlityii qazanan onun butintdiir. Yoxsa
ayri-ayri filan vo yaxud filan qismi deyildir. Avropa sahasinds elm va fonn
basqa ¢evralerdan ziyads galisirss, bunun sabablari o ¢evranin biitiiniinds
aranmalidir, bugiinkii Avropa elm vo fonni dogrudan-dogruya 6z sartlorinin
vo imumi Gnsiirlarinin bir asaridir”.”®® Bu baximdan Agaogluya gérs Qarb
moadaniyyatini tam qebul etmali, yalniz geyimlorimizi, evlerimizi, miiassisa-
lorimizi deyil, beynimizi, gériig torzimizi, qalbimizi, zehniyyatimizi ds ona
uygunlagdirmaliyiq vo bundan konarda qurtulug yoxdur.”

73 Agaoglu Ohmad bay. Ug madaniyyat. Baki: Miitarcim, 2006, 5.28-29
774 Yena orada, .30

795 Yena orada, s.30-31

796 Yena orada, s.32

266



Onun fikrinca, tirk-miisslman xalqlarinin Qarb madaniyyatini ta-
mamils manimsamasi iss, he¢ da onlarin milli saxsiyyatini va 6ziinamaxsus-
lugunu itirmasi demak deyildir. Ciinki, yalmz ssasen dil ve bagqa 6ziins-
moxsusluglart (menitalitet) nazora almasag, har bir millatds dayismayan,
olumsiiz bir 6zallik yoxdur. Belo ki, tarix boyu har bir millatin hayatinda bir
nego dafs din, hiiquq, axlaq vo bagqa sahalarda doayisikliker olmugdur. Aga-
ogluyazir: “Bununla barabar, bir millatin tarixinds an saglam olan vo haman
dayismoazlik deracasine varan amil dildir, yoni yalmz dildir ki, mahiyyati do-
yismadoan 6zslliyini dagiywr. Demak ki, imumiyystls, soxsiyyot ve 6zlitk de-
yilon mathum dlls barabar bir millotin maddi varligindan bagqa bir sey de-
yildir”.7%7

Ona gors har bir xalq mentalitetini saxlamagla yanagi, hamigs de-
yismaye meyillidir. Madaniyyat sahasinde maglub durumda qalib, Qarb
madaniyyetini manimsomoak macburiyyatinds olan miisslman xalglar1 bu
addimi atmagla milli goxsiyyatlarini itirmayacaklar. O, yazirdi: “Milli soxsiy-
yati yalniz harakatsizlik ldiiriir. Istor fordlarda va istarsa millatlarde hayat
no qadar qat1 ve qlivvatlidirss, soxsiyyst do o nisbatds ziyadadir. Qalbinin
hayacanlarini yeni ahanglarlo séylomayan zoka va aglinin moahsullariyla in-
sanhg verimli, qiidratli olmayan, faaliyyotinin meyvalorini tmumi bazara
¢ixara bilmayon comiyyatlar hansi soxsiyyatdon, hansi sézliikdon s6z eda bi-
lorlor”.7®® Ona gbra madoniyyot sahasinds maglubiyystimiz gati oldugu
{iglin, qalib madaniyysti manimsemak da macburiyystdir. O, yazirdi: “Bu
gercayi na qador aci olsa etiraf etmoli vo gorayinca harokat etmolidir. Hom
da gati, agiq, qeydsiz-sartsiz harakat etmoalidir. Oziimiizii kelmalorls, alda-
dic1 nazariyyalorls cahilca “idareyi-maslahot”lorls aldatmamaliyiq”.”®®

Avropa xalglarinda da taxminan dord asr bundan énce xristianliq
hayatin biitiin maddi ve monavi masalslarine qarsirdi ve onlar bunu hall et-
dilor. Halbuki “Incil’ds ancaq manavi hayata aid masalalor olmus, buna
baxmayaraq kesislor maddi hayata da miidaxile etmiglor.®*® Brunolar, Qali-
leylar, Koperniklor, Liiterlor, Kalvinlar, Erazmlar, Russolar vo basqalarinin
sayasinds kilsonin niifuzu aradan qalxmaga bagladi vo 18-ci asrin baglarin-
dan etibaran yenilikgilarla (liberalistlor) miihafizokarlar (klerikalistlor) ara-
sinda miibarizs yeni bir marhaloys daxil oldu. Avropa xalqlar kilsays qars:
miibarizs apararaq diinysvi, maddi iglorini nizamalayib tam bir hiirriyyst vo
sorbastlik slda etdikdon sonra miiselman xalqlarindan daha ¢ox iralilomays,
yiiksalmaya bagladi vo zaman keg¢dikco masafalar geniglondi, bugtinki du-
rum ortaya ¢ixdi. O, yazirdi: “Bir torafds sarbastlik va hiirriyyat, tacriiba vo
agil hakimyyoti, digar terafds durgunluq ve ke¢misa bagliliq. Basballidir ki,

797 Yena orada, s.33
798 Yeno orada, .35
7% Yena orada, s.35
800 Yeno orada, s.41

267



birisi yiirtiyacok va iraliloyacak, 6toki he¢ olmazsa duracaqdu... $imdi bir te-
rafdon bir comiyyat diisiiniiz ki, 6z hayatin1 diizenlomads, yani qanun yap-
mada tamamils sarbastdir, diger tarfdan da basqa bir comiyyat tasavviir edi-
niz ki, bu sarbastlikden yoxsun olsun, bir néqtays saplanib dursun. Basbal-
lidir ki, birinci hayatini daima zamana ve mokana uygun bir tarzds diizenle-
mis va tartib etmis olacaqdur; ikinci daima zaman vo mokandan geri qalmis
bulunacaqdir” #*' Ciinki ikinciys aid olan dini ztimra tok salahiyyati 6zlorin-
da gorarak bu dini zehniyyatls ds hayat durdurur, ruhlu insanlari ruhsuz bir
golib halina salmaga caligirlar. O, yazirdi: “Biz bir kera galonays yapisib qal-
musiq. Biz har seyi oradan almaga vo oraya dondsrmays alismugiq. Yiiz illor-
dan bari bitiin elm vo fonni, hikmat v folsafoni, axlaq ve hiiququ, siyasati,
qusacast har geyi orayla ilgili gérmiistik vo simdi da goriiriik. Bu goriis torzi-
nin digina ¢ixanlara qargt daima lonstloms ve kafir sayma silahini kallanmu-
»” 802

s1q vo kullaniriq”.

Avropanin 4-5 asr avvalki zehniyyatini, hayatini dagidigimiz halda,
bu giin ister-istamaz onun bir ¢ox hayati miiassisslerini taqlid etmak mac-
buriyyatindayik. Bu durum bizda els faciavi hallar yaradib ki, onun dorace-
sini yalmz uzun-uzun disiiniib bu giin ¢ekdiyimiz folakstlorin sebablarini
incalomak zohmatins qatilanlar taqdir eds bilirlar. O, yazir: “Masalon, biz
mogrutiyyat Gsulunu Avropadan almaq macburiyyatinds qaldiq. Halbuki
bii tisulun Avropada ifads etdiyi mana ilo bizim zehniyyatimiz arasinda qara
ils ag qador farq vardir. Avropada magrutiyyst iisulu demak, milli hakimiy-
yot demokdir. Yoni milli iradonin har seys hakim olmasi, milli iradanin ilgili
oldugu har maddanin kaskin bir amr olmas: demokdir. Orada milli maclis-
lor milli hayatin har hansi bir qismini diizenlomoak va har hansi sakls salmaq
haqquna sahibdir. Orada zamanin doyigmasilo hokmlar ds dayisir qaydasina
haqqu ils riayst edilarak hor hanst qaydany, tisulu liizum gérildiyi anda de-

» 803

yigdirs bilirlar”.

Onun fikrincs, miisalman dovlstlorinds na bels milli hakimiyyat-
lor, na do milli maclislar var. Hoatta, milli maclislar varsa bels, onlar da din
qorxusundan haraket eds bilmirlor. O zaman, Avropadan axz olunan miiss-
sisalorin yalmiz sokli, formasi taqlid olunur, mazmun vo mahiyyatds iso yena
da, son asrlords hakim olan despotizm vo din hakimiyyati davam edir.
Agaoglu yazirdi: “Bu zehniyyatdir ki, qurtulugsumuz tigiin gars sayaraq aldi-
gumiz biitiin mitassiselorin tam ssasindan pozarag, aslini dayisdirarak yalniz
is géromaz deyil, hatta oksina horakat edacak bir hala soxur; faydalanmaq
yerina zarar goriiriik. O zaman saxta fikirli adamlarimizdan miitasssiib ve
cahil galonakgilarimiza qadar har kas qinama dilini aaraq gérdiytimiiz qii-
surlari, oks naticalori hamise o miiassisalers yiiklayirler. Bunlar anlamurlar

80! Yena orada, s.46-47
802 Yeno orada, s.48
803 Yeno orada, 5.49

268



vo ya anlayib etiraf etmok istamirlor ki, gobahat o miiassisalorda deyil, biz-
dadir, bizim dar disiincalerimizds, kor zehniyystimizdadir”.5** Oger onun
bu diisiincalarini incalesak gorarik ki, miisalman xalqlarda, o ciimloden Is-
lam inancl Turk dévlstlorinin ¢oxunda eyni vaziyyat, yoni s6zds “demok-
ratiya” ananalori (zahiri parlament, mohkoma) davam etmoakdadir.

Agaogluna gors miisslman xalglarinin an az1 4-5 asrlik dini h6km-
lori (soriati) vo milli adat-ananalari (toralori) artiq bir iss yaramadi iigiin,
¢ixus yolu Qarb madaniyyatindadir, onu da yalniz formaca, tazahiircs deyil,
mazmun va mahiyyet etibarils bitiniini qabul etmak vacibdir. Ctinki mi-
solman diinyasinda Qarb madaniyystindon bazi 6rnakler alaraq dini vo milli
adat-ananalarle bagh aparilan dayisikliklor heg bir fayda vermir. Belo ki, av-
ropalt Spenserlorls, Russolarla, Smitlerls, Kontlarla, Bergsonlarla, Diirk-
heymlarls (Pozitivizm, “ictimai miiqavila”, Struktur funksionalizm va b.)
miisalman sarqgli 9bu Yusiflarin, 9bu Davidlorin (Orfgiilitk, Dahilik va b.)
nazariyyaleri arasinda yerls géy qader farq var ki, onlart bir-birlerils uzlag-
dirmagq ¢ixs yolu deyil, balka do 6liimii segmok kimi bir seydir. Cinki birin-
cilor, fordin diisiincasine 6nam vermakls yanasy, fordls comiyyat arasindaka
baglari, milli hakimiyyati inkisaf etdirmoya ¢ahsdiglar1 halda, ikincilor ya
fordleri asassiz olaraq miitlaglesdiriler, ya da fordlarin fikirlarins heg bir de-
yar vermadon timumi insani “tanrihq” anlayigin ortaya atirlar. Agaoglu ya-
zirdi: “Halbuki ger¢akds siyasi, ictimai, estetik, fikri golismanin on tasirli
amili yeno forddir. Har na qadar fordlar iginds olduqlari ¢evradan ilham alir-
lar, fikir vo duygularinin amillarini ve slamanlarini o ¢evralordan saxlayirlar-
sa da goligmo tarixi va her giinkii miigahidslerimiz isbat edir ki, bu xiisusda
fordlorls gevralor arasinda qarsiligh bir foaliyyat va tasir vardir. Cevra fordo
no qadar ilham verirsa, o nisbatda do ford gevra {izarina tasir etmoakdon geri
qalmur. Ford cevradan aldigunm fazlasiyla geri verir. Zaton ford bu olsaydy,
0z gevrays ilham vermasaydi va ¢evrays qarst yalniz qramofon rolunu oy-
namagqla (hazirda da miisslman sarqi xalglarin fordlsrinin goxu gramofon
rolunu oynamaqdadir — F..) qalmus olsaydy, bir ¢ox fardlarin bir araya gal-
mosindan ibarat olan comiyystds heg bir yenilik, heg bir iraliloms olmazdi.
Coamiyyatlor doniib doniib bir néqta tizarinds qalmus olarlardi” 3%

Agaoglu yazirdi ki, miisslmanlar 6lmok yox yasamagq istayirlorsa
qgarbli Spenserlarin, Russolarin, Smitlarin, Kontlarin, Bergsonlarin, Diirk-
heymlarin yolunu se¢mali, bu zaman da dinlerinden ve milli saxsiyyatlarin-
don uzaqlagacaqlarmi giiman etmoamolidirlor. Clinki miisalman ibadast vo
inanclar anlaminda dinins ¢ox baghdur, tistslik islamiyystin baglangicindan
bu giina qador, Tanri birliyina aid ayslar aleyhins ds heg bir dsyisiklik ol-
mamugdir. Onun fikrinca, asas problem diinya islorins aid hokmsiiz buraxil-
mug ayalarls bagli olmugdur ki, artiq miiselman xalglar: da diinya iglorini is-

804 Yena orada, 5.49-50
805 Yeno orada, s.51-52

269



tadiklari kimi tesarriif etmolidirlor, bundan bagqa ¢ixis yolu yoxdur.8%

Bas, an az1 4-5 asr bundan 6ncaki, yeni tahrifs meruz qalmadig
dovrlerdaki dini hokmlari (sariati) vo milli adat-ananalari (téraleri) artiq
heg bir igo yaramuirdimi ki, ¢ixis yolu olaraq yalmiz ve yaliz Qarb madaniy-
yotinin biitiiniiniin gabulu vacib sayilirdi? Agaoglu bu masalonin tizarindo
cox durmayaraq asasan, Islam diinyasinda son asrlordaki béhranh vaziyyati
tonqid edir, bu bohrandan ¢ixmagq ticiin ds milli-dini toralarls Qarb mado-
niyyati arasinda hor hansi uzlagdurmanin dogru saymadigini ifads edirdi.
Ona géra Qarb madaniyyatini biitiinliikde (sxlaq, demokratiya, hiiquq vo
s.) gabul etmakls tiirklitkdan va islamliqdan uzaqlagma bas vermayacak.

Bu baximdan Agaoglu axlagda da yenilosmoayi, Qarb madaniyye-
tindon faydalanmagi miimkiin sayirdi. Ona gors, miisalman gorqginds axlaq
masalasi ila bagli iki baglica miigaddas qayda: 1) namus, 2) peygambarls
(s.) imamlarin saxsiyyatina sayg, var. Onlardan birincisi olan namus, ancaq
qadinlara aid edilsrak, kisilorin bels bir problemi olmadig halda, ikinci qay-
da daiso, xalq vicdaninda peygambar va imamlar toxunulmazdir. O, yazird::
“Fagat bunlarin diginda digar biitiin axlaq qaydalari miiayyidadan (nazarat-
dan) yoxsundur. Gargi bizda da bagqa cagdas camiyyatlards oldugu kimi
yalan, riya, yarinmag, yaltaglanma, hiyls, finldaqgiliq, ogurluq, vefasizhig,
sadaqatsizlik, 6ldiirma v banzari harsketlar pis sayilir. Fogat sadacs sayilur-
lar. Gergokdo xalq vicdaninda bu mathumlarin heg ds bir qutsallig: yoxdur.
Heg bir miiayyids ils qiivvetlondirilmirler. Demok ki, haqiqatde biz bu ¢esid

harakstlara aid qaydalari miigaddas tanimiriq” 3%

Onun fikrinca, aslinds nazarati olmayan har hansi bir axlaq qaydas:
yox kimdir ve nazaratin qiidrati iss xalqin vicdamidir. Ancaq xalq vicdanim
haraksta gatiracak gadar qutsaligr olmayan bir axlaq qaydasini istadiyimiz
qadar sézda qabul etmoakls da, onun dayar vo 6nami olmaz.8%® Demoli, har
hansi axlaq qaydasi sézda qabul edilib amoalds 6z ger¢okliyini tapmursa, o
zaman “xalqin vicdan1” anlayist da shamiyyatsizlasir. Goriiniir, bu ciir manfi
moaqamlar1 nazara alaraq Agaoglu hesab edirdi ki, miisolman gorqindo ziim-
rovi va ictimai axlaq prinsiplarindsn bahs etmoak monasizdir. Ciinki Avropa-
dan forqli olaraq son asrlorde miisolman 6lkalorinds na diiz smolli ziimralor,
na da ictimai sxlaq prinsiplari vardir. Bitiin bunlarin asas sababi da nazarat-
sizlik, ya da “xalq vicdani”nin formal xaraktera ¢evrilmoasidir. Bunun natica-
sidir ki, son zamanlar miisslman 6lkslarindas, o climloden Tirkiyads yaran-
mis matbuat orqanlarinin, siyasi partiyalarin ¢oxu comiyyatds ciddi niifuz
qazana bilmamiglar, hatta “Ittihad vo Taraqqi” kimi az-gox ugur qazananlar
da ondan umulan i¢ saglamhg ve dayaniqhigi sonuna qodar gosters bilma-

89 Yena orada, 5.54-SS
807 Yeno orada, s.57
808 Yeno orada, 5.58

270



misdir; yavag-yavas asil mahiyyotini geyb edarak ilk 6namli zorbada dagilib
getmigdir.5%

Agaogluna gors ictimai axlaqin nazarati imumi afkardir ki, Sarqds
gercak bels bir anlayig olmadigindan bu ciir sxlaqdan s6z bels edilas bilmaz:
“Bizdo timumi afkar deyilan seyin tok goriinma vasitasi matbuatdir. Matbu-
at ictimai ziimralorden, bu ziimralerin dayandiglar asas va prinsiplorden
ziyada, soxslori, soxslorin 6zal tamayiillorini, diloklarini tamsil edar. Saxsi di-
lak vo tomayiillar isa balli bir 6l¢ii, bir qayda, bir sinir i¢ine giromoaz vo daima
dayisikdir. Ists, bunun iigiindiir ki, torafgirlik, asirihiq, lciisiizlitk qazetlori-
mizin gostardiyi imumi hallardir. Bu da matbuatimizi miisyyids olmagq fo-
zilatindan yoxsun buraxmaqdir”.®#"° Bununla da, Agaoglu bels bir naticays
galirdi ki, axlaq masalasinda Islam xalglar1 gox zsifdirlar; iistalik bu gercak-
liyi dork etmok avazino, axlaqi qursaqdan asag anlayib Qoarb comiyystlorin-
don daha sxlaqlt olmag: iddia etmak gatiyyen dogru deyildir: “Bu fikir qa-
tiyyan yanhs vo yanhs oldugu qadar zararlidir. Ciinki 6nca burasini bilmoali-
yik ki, axlaq1 yalniz cinsi miinasibatlerls sinirlanmig sayanlar insani yalz
qursagina qadar tasavviir edonlardir. Fagat qursaqdan yuxar: bir qalb v bir
da ruh vardur. Ista, bu galb va ruh aid olan axlaq sahalsrinin hamisinda biz

» 811

cox agag1 bir durumdayiq”.

Miisalman xalglarinda tist deyilon hakim tobaqa ils alt tobaga de-
yilan xalq arasinda digar sahslorda oldugu kimi axalq masalasindas da doldu-
rulmaz bir ugurumun oldugunu yazan Agaoglu hesab edirdi ki, agor comiy-
yotin aydim hesab edilanlori arasinda bazi “ziyali”lar hor hansi millstin ¢ey-
nenan haqqi ugrunda miibariza aparmaqdansa kélaliys boyun ayirss, o za-
man hamin millatin isi ¢ox ¢atin olacaqdir. Buna niimuns olarag, Osmanli-
nin tanazziili dovriinds ortaya ¢ixan ingilisparast pagalari gostaran Agaoglu
ilk vaxtlarda timid edib ki, har kos 6z motanat vo sabati ilo diismoni saygiya
s6vq edacak. Ancaq cox kegmadan malum olub ki, nainki Istanbulda galan-
lar arasinda, eyni zamanda Boyiik Britaniyann talimati ilo Maltaya siirgiin
edilon Tiirk ziyalilar arasinda da folakets boyun ayarak, hatta ingilis bayra-
gina biiriinarak “uca ve adil ingilis h6kumati”indan ofv olmasina iimid edir-
miglor.3"2

Agaoglu xiisusilo do, iist tabagadan (elit) hesab olunan ziyalilar
arasindaki oxlaq diigkiinliiyiiniin sabablarini axlag novlarinin (din, ails, ado-
biyyat, folsafs, milli adat-ananlor va s.) comiyyat vo onun fordleri tarafinden
hans: deracads darki ils agiglamaga ¢alismugdir. Onun fikrincs, masalen is-
lamiyyotin irali siirdiiyii axlaqi prinsipler (mardlik, dogrulug, adalst, bags-

809 Yens orada, 5.60-61
810 Yeno orada, 5.61

811 Yeno orada, s.61-62
812 Yeno orada, s.67-68

271



lamag, dayanisma, déziimliiliik va s.) cox yiiksok olsa da, ancaq gergoklikds
onlara aid ns dogru-diiriist dini kitablar var, na do onlara amal edanlor var.
Islinda islamiyystin dyratdiyi hamin axlagi prinsiploer deyil, sadacos forz, va-
cibat, halal vo haramdir; iistalik bundan qiraga ¢ixmagq ruhanilar tarafindan
gabuledilmaz hal hesab olunur. Bu ciir ruhanilars gora, islamiyystin tarixini,
xiisusilo do Mahammad peygambarin Islam dininin yayilmas: ugrunda ver-
diyi miicadilani, xslifolorin islamhq ugrunda gérdiiyii amollori, hatta Qura-
nun asil mahiyyatini dark etmak deyil ds, miisalmanlar tigiin zoruri olan qu-
sul qaydalarini, vacibatlar bilmokdir. Agaogluya gora ns islamiyysti bu ciir
anlayan ruhanilordan, na ds onlardan 6ziinii uzaq tutaraq bir késaye ¢akilib
oziini ibadate hasr etdiyini iddia edorak bagqa kimsayi diisiinmoayanlordan
comiyyet adina bir seylar gozlomok faydasizdir 3"

Dindon sonra millstin axlaqi goriislarine adabiyyatla falsafi asarle-
rin oldugunu inanan Agaogluna gora diinens gqadar bu masalods ds daha
cox arablerls farslarin kitablarma miiracist edilib. Ancaq hamin kitablarda
da ¢agin ruhunu tamsil edacak bir asor yoxdur. N.Tusi kimi azsayli miito-
fokkirlorin miistaqil olaraq axlagdan bshs etdiyini ds xatirladan Agaoglu
yazir ki, Islam @ilomalari iss heg bir zaman axlaq: miistaqil bir bslgii sobasi
olaraq qabul etmamis, onu daima dinls baglamiglar: “Ciinki onlara gérs
yaxs1 va pis doyarlari toyin, yalmz soriat sahibinin yetkisi i¢indadir. Bu gorii-
$o gora soriatca tayin edilmis olan axlaq prinsiplori daimi ve abadidir. Na
mokana, na zamana, ns do sosial sartlara baglidir. O halda sxlagdan ayrica
vo mistaqil olaraq s6z demoya liizum varmidir?” 814

Agaoglu axlaqi masalolori, din ve axlaqu bir-birins qangdirdiglarina
gors miitasavviiflori do tangid etmigdir: “Bunlar sokli ibadats o qadsr 6nam
vermazlar. Onlarca asil olan i¢ tomizliyidir. Faqat bu mazhab do axlaq1 6z-
0ziina va dogrudan-dogruya bir qays deys qobul etmoyir. Yalniz bir vasita
olmagq tizra toloqqi edir. Osil hadaf “hiizura ulagma”dir. Bu qayaya varildim
va ya daha dogrusu, varildig: zonn edildimi, artiq axlaga bels lizum qalmaz.
Bu cahat na qadar ¢akicidir! Oziinii Allahin hiizuruna abadi tacalli yerina
ulagmus sayan birisi ti¢iin artiq i¢ baglantilara tobistils ehtiyac qalmur. Bu iiz-
don ilgisizlik, latiballiq yolunu tutmus olanlar na qadar ¢oxdur” #**Ancaq az-
cox islamiyystda ali fikirlorin, axlaqin canlandirilmasi yalniz tasavviif yolunu
tutanlarla miimkiindiir; ¢tinki dini muassisalor arasinda hayat qabiliyyati
yaliniz buradadur.

Islam $arqina aid adabiyyatda axlaq masalasina galincs, burada da
durumun yaxg1 olmadiini yazan Agaogluna gors moagrutiyyatin elanina qo-
dor yalmiz madrasalards deyil, digor maktablards ds axlaq adina yetorli ki-

813 Yena orada, 5.69-70
814 Yeno orada, .71
815 Yeno orada.

272



tablar olmamigdir. Ancaq “Kalilo vo Dimns”, $eyx Sadinin “Giilistan” vo
“Biistan” kimi asarlori Islam $arginde genis yayilib ki, bunlar da 6z dévriin-
ds balks do miisyyen shamiyyat kasb etdiyi halda, hazirda ¢agin ruhu ils
qatiyyon saslosmir. Ona goéra do, milli hakimiyyet quruculugu yolunu tutan
bir millat tigiin bir torafden ¢agin ruhuna uygun addimlar atmagla yanagy,
halo da Sadinin asarlarine miiraciot edib hokmdarlan “Allahin kélgasi” kimi
taqdim etmsk gatiyyon dogru deyildir. Bununla da, Agaoglu bels bir nati-
caya golirdi ki, Tiirkiys “Iran” kimi durgunluq iginds yasamaga davam et-
mamoli, tziinti Avropaya tutmalidir.3'6

Biz goriiriik ki, Agaoglu da O.Hiiseynzads kimi az-¢ox diinysvi
dovlat olmaq yolunda Osmanlini ( Tiirkiyani) “Iran”dan daha irsli gérmiis-
diir. Agaoglu da Hiiseynzads kimi inanird ki, “Iran” xiisusile da, son bir ast-
dir darin bir yuxu i¢indadir va iranlilar yuxu i¢inds oldugu dévrds do mii-
solman, o ciimladon Tiirk diinyasinin asas yiikiini dagtyan Osmanli olmus-
dur. Ciinki Sadilarin “axlaq falsafosi”ndan (itast, gonaat, taslim, tavakkiil,
tohammiil, susmaq) daha cox tasirlonan “Iran” olmus, burada ford daha gox
6z liglin yagayir, 6ztiniin mutluluguna ¢aligir, comiyystin digar fordlori ila
¢ox da maraglanmir ve comiyyatlo bagl 6namli masalolori do “Allahin kol-
goasi” hesab etdiyi hokmdara, onun strafina etibar edir. Basqa sézls, bir qo-
yun 6z hayatini tamamils neca gobanin ixtiyarina buraxirsa, Sadinin “axlaq
falsafasi’nda da fardlar ancaq 6ziinii diisiinir, yalniz tahlitke aninda 6z ca-
nin xilas etmaya galigir vo bunu bacarmayanda da hayatla vidalagmal olur.
Agaoglu yazir: “Bu falsafonin bir kars na qadar moancil, 6ziinii baysanmigcs-
sins oldugu meydandadir. Biitiin prinsip fordin 6ziinii, 6z nafsini qurtarma-
sina yonalmisdir. Fardin 6z cinsina qarst heg bir vozifs yiiklomaz. Ford yal-
n1z 6ziindi qurtarmaga ¢aligacaqdir, bagqasiu diigiinmayacakdir. Bu falsafa-
nin ruhlarimiz Gzerinds na qadar yixic bir tasir etmis oldugu meydandadir.
Deyils bilor ki, Islam camaati mangiliyin an fazla qol gazdiyi bir sahadir.
Mongillik bizds asasdur. Ista, bunun ii¢iindiir ki, bizda ictimai togkilat asan-

ligla meydana galmir” 817

Agaoglu cox dogru yazirdi ki, biz axlagi 6rnaklorimizi Sirazdan, Is-
fahandan almaqdan, zordusti ananalarle torbiys edilmakdan, aryan¢iligdan
imtina etmadikca Islam $argindan, o ciimladan Tiirk diinyasindan inkisaf
gdzlamok ¢atindir. Demali, Agaoglu da Hiiseynzads kimi Islam $arqinin,
xiisusilo do onun aparici niivasi olan Tiirkiin ruhuna ciddi sirayat etmis zar-
distliyi, iranizmi goriir ve onlarin aradan qaldirlmasini vacib sayirdi: “Biz
drnaklarimizi $irazdan ve Isfahandan aliriz. Avropa ise aski Yunanistanla as-
ki Romadan alir. Biz zardistilorin ananaleriyls tarbiys edilirik. Onlarsa sfla-
tunlarin, aristotellorin, solonlarin ananalariyls. Biz Farri-Yozdan (Allahin
hagamatinin timsalt) va yar allahlar 6niinds ganast, taslim va rizaya toham-

816 Yeno orada, s.77
817 Yeno orada, s.78-79

273



mil vo susmaya qalbimizi baglarken, onlar 6nlorinds béyiik bir hiirriyyat
dastaninin haqq ve adalat tarixinin, altin sahifalorini qeyd editlor. Biz,Dara-

lar ils diigtib qalxarken, onlar Sokratlardan ilham alirlar” 38

Bu cografiyadaku tiirklor {i¢tin ti¢ minillik “Ariyan” ve zordusgtilik
balasi méveuddur ki, bundan qurtulmaq heg do asan deyildir. Hazirda daha
cox “Iran tiirklori” adlanan Tiirklor (Midiya, Azarbaycan, Xazar, Parfiya,
Hunlar, Salcuglar, Qaraoyunlu, Agqoyunluy, Safovi, Ofsar, Qacar va b.) iig
minillik arzinds Ariyangiliq ve zerdustliikden qurtulmaq ti¢lin miixtslif
tsullara ol atmig, yani harbi savaglardan tutmus miixtalif dini-folsafi ideyala-
ra da miiraciat etmisdir. Bizca, bu bolgada yasayan tiirklorin zaman zaman
milli dini-falsafi talimlarini (tanrigilig1) saxlamagla yanagi fudaizma, Xristi-
anhga, Islama iiz tutmalarinda zardiistlikdon uzaq durmaq mosalesi heg do
az rol oynamamigdir. Agaoglu yazirdi: “Na garibadir ki, Islam madoaniyyati
Roma vo Yunanla tomas edarken v ondan folsafoni vo misbat bilimlors aid
bilgilori alarksn Yunan adsbiyyat: ilo Roma hiiququna tamamils yabang
galmigdir. Yunan folsafosindan ve elmlorindon ilham alaraq bunca incs, da-
rin, asarlar viicuda gatiran Islam fikir adamlar, yunan aski adabiyyati il Ro-
manin hiiquq xezinasini gérmomislar. Halbuki haqqdan vs hiirriyystden il-
ham alan bu adabiyyatla bu hiiqug, Islam asaslarina Iran ananslarindan da-
ha ziyads uyard: vo daha ahangli olardi. Icmai-timmeati asas tutaraq héku-
motin binasini laldsn ziyada istomis va hokumat yetkisini tamamils comiy-
yato amanat edarak nozarati ds ona taslim etmis olan Islamiyyat Forri-Yoz-
dan, Allahin kdlgasina benzarlori kimi Zardiist nazariyyslarine tamamils ya-
bangi ve qarsiydi. Oflatunla daha uygun va ahangliydi. Faqat yaziq ki, ig ok-
sino olmugdur. Forri-Yazdan nazariyyalari islamiyysta qalib galdiyi kimi yu-

nan vo Roma xazinalorini do Islamin goziinden saxlamigdir” 3"

Demali, miiselman fikir adamlari manaviys aid Allah, ruh, varliq
moasalolorini aragdirib, maddiya aid olan ger¢ok hayat falsafesindan, qanun-
dan, hiiquqdan uzaq durublar. Onlarin maddi masalslerds Yunan adabiy-
yati: vo Roma hiiququna deyil “Iran anonaleri’ne miiraciat etmasi tosadiifi
ola bilmazdi. Bu o demakdir ki, Ariyangiliq vs zardiistlik kimi “Iran anana-
lari’nds geyri-adi olan na varsa, o, yalniz qodim Midiyaya sahib olan yerli
(tiirk), ya da golmo (yunan, romal1) geyri-fars hékmdarlan “6ziinkiilogdir-
mir”, eyni zamanda geyri-aryangi dinlori (Xristianligy, Islamlig1), dini-falsafi
corayanlar da dayisdirarak iransayag bir goliba salir. Masalen, “Iran”da
Tanrigilig, Xristianliq va Islamliq 6z aksini uygun olaraq zardiistliikla gulga-
lagmig maqlarda, manilikdes, mazdaklikds, tasavviifiin bir cox terigatlarinds,
fars sisciliyinds ve digoarlorindas tapmigdir. Demali, bu bélgads yenilogmo-
nin, diinyavi dévlat olmanin asas problemi zordiistlik vo ariyangiliqdur! Biz-
¢, bu anlamda Islam madaniyyati daxilinds ds 6ziina yer taparaq yuvalan-

818 Yeno orada, s.81
819 Yeno orada.

274



mus asas problem zardiistliik vo ariyanciliqdir! Bagqa sdzls, Islam madaniy-
yoti gargivasinda yalniz bir panarabizim, samigilik problemi deyil, balka da
ondan da ¢ox panariyanizm v zardistlikdir. 9slinda bu cografiyada vo ona
hamhiidud bélgalerda da Islam madaniyysti daxilinds asas miibarize Islam
dini ilo “Iran ananalari” arasinda gedir. Ancaq bu “Iran ananlari” sirf Islam
dinina qars1 olmaq kimi basa diiiliib, buna uygun olaraq da yalniz bir 9rab
diigmoangiliyi deyil, eyni zamanda ondan da ¢ox Tirk diismangiliyi vardir.
Giinki “Iran snanalari’ns Islama gadar ds, Islamdan sonra da an boyiik mii-
cadil veran Tiirk giicii va Tiirk tafokkiirii olmugdur. Hor halda Islamags-
darki dévrda “Iran ananaleri” (ariyanizm, zerdiistizm) ilo miibarizde an cox
i¢den va digdan miicadils veran tiirklar olmus, ancaq bu masslads yunana-
larin, romalilarin da amayini unutmaq olmaz. Nizmai Gancali he¢ da tassa-
difi olmayaraq “Iskendsrnams” poemasinda Makedoniyali Iskandarin
“Iran snanalari”ni (xiisusils zardiistizmi) mahv etmasini tirokdan taqdir et-
migdir.

Sadaca, bir muddat Tiirk giiciini ve Tiirk tofokkiiriint xeyli dors-
cado zaifladarak bu bolgada yenidon hakimiyyats bagina golmis zorduisti Sa-
sanlarin 7-ci asrda bu dafs Islam bayrag: altinda srablardan (Islam ordusu
tamamile arablordan ibarat olmamigdir) béyiik va halledici zarbo almast ilo
yeni bir marhala baglamigdir. Hor halda Tiirklarin toleranthigini Islam Xila-
fotinda gérmayen “Iran anenaleri’nin tomsilgilari iigiin yeniden toparlan-
magq vo glicds qeyb etdiklorini tofokkiirds qazanmagq {igiin boyiik bir yol
kecmislor. Bu yolda da, an vacib olani Islam moadaniyyatini ariyanci, zerdiis-
ti tafokkiira uygunlagdirmaq idi. Bunun iigiin da, “Iran ananalari’nin tam-
silcilori iki istigamatli is aparmuglar: 1) islamlig: diinyavilikden miimkiin qo-
dor uzaq tutmagq, 2) islamhig arablorden da ¢ox diinyavi mahiyyatds saxla-
maga ¢alisan va orta ¢agin tizun miiddat hakim qiivvesi olan Ttirk xalglari-
nin agh (veziri) olmag.

Bizcs, “Iran ananalari”na Samilardan va bagqa xalglardan daha gox
Tiirk xalqlar1 qapilmigdir. Halbuki Tiirk diinyagorisiinda ford ve comiyye-
tin ham ayri-ayriliqda, ham da bir yerds yeri vs roluna miinasibatls, aryan-
¢ilarin diinyagoriisii arasinda xeyli ziddiyyatlor var. Aryanciliqda ford va ca-
miyyat tazahiir olaraq ali ideallarla (Islam dini, ya da siagilik, iranciliq) bir-
birins bagl: goriindiiyii halda, mahiyystce homin ali ideallar aryangiligi qo-
rumagq {igiin asas qalxan rolunu oynamaqdadir. Ancaq burada ilk baxigda
aryangiligy, zordiigtizmi hiss etmek miimkiin deyil, bunun svezinds guya di-
ni ideal 6n plandadir. Ariyancilar yaxg dork edirlor ki, ssasan i¢-i¢s yasadig-
lar1 ger¢akgi, haqiqgatgi, adalatsevar tiirklorin oyamiginin qargisini alib, haki-
miyyati aldon vermamak yolunda asas silah Islam dini (Qhli-beyts bagllig,
Hz. 9linin va Hz. Hiiseynin mazlumlarin yaninda olmagq folsafosins inam veo
s.) va aski Iran madaniyyati (Qhamanilor, Sasanlarin ortaq sahibi olmaq va
s.) masalaloridir.

275



Bizca, son asrlards bu bolgadaki tiirklar ford ve toskilat olaraq iki
masalads: 1) Tiirk ruhlu Quzilbaghqdan uzaqlasib, zerdiistizma asaslanan
siagiliys meyillanmakls, 2) Tiirk axlagindan uzaqlagib, “Iran madaniyyati-
nd” qapilmagla aryangilara maglub olmuglar. Bagqa sozls, Tiirk fordleri vo
toskilatlar1 hom ruhi-moanavi, ham do maddi-fiziki varislik anlaminda “Iran
onoanoaloring” siiratle yenilmoyos baglamig vo son naticads hakimiyystlarini
da (1925) ariyangilara buraxmaq macburiyyatinds qalmiglar. Bu anlamda
deyo bilarik ki, arablorin, yunanlarin Osmanhda oynadigi buraxdigi monfi
tasirla (yeri galmigkan, tamamilo manfi maqamlar iizerinds durmag: dogru
hesab etmayarak, hatta tiirk-yunan, tiirk-arab minasibatlorinds bazi miis-
bat cohatlori da istisna etmirik) miiqayisads, aryangilar tiirk dovlatlarinin
tonazziiliinda ve tiirk tofokkiiriiniin “Iran ananaleri” iginds assimilyasiyasin-
da daha sistematik ve ardicil is aparmuglar. Masalan, bu giin Anadolu tiirk-
lorinds Islam dinins olan sevginin ifrathg miiayyan qadar arabloagsmaya sa-
bab olmusdursa, yaxud da aski Yunan-Roma moadaniyystina asir1 sevgi ba-
zilorini yunanlagdirmigsa da, bu proses Midiya-Azarbaycan tiirklorinin ba-
sina golonlor qadar agrili olmamigdir. Ona gors da, Anadolu tirklari Os-
manl Tirk imperiyasindan heg olmazsa bir Tiirkiys Cimhuriyyati ils 6z
varh@im siirdiirmoys davam etdiyi halda, Midiya-Azarbaycan tiirklori Sofe-
vi, ya da Qacarlar Tiirk imperiyasindan yalniz ¢ox kigik bir Azerbaycan
Ciimhuriyyati ilo mévcudluglarina davam edirlor. Yerds qalan boyik bir
orazida iss Midiya-Azarbaycan tiirklori iki masals, yani sisgilik va aryangi-
ligla (“Iran ananslori”) bagh ciddi problem yasamaga davam edirlor.

Agaoglunun Islam Sarqinds yasayan xalglarda (tiirk, arab, fars va
b.) din, sxlag vs onun davami kimi gordiiyii ford, ailoda yasananlarla bagh
distincalarini izah edarksn, hamin xalqlarin milli-dini diinyagérisi ils bagh
daban-dabana zidd olan forgliliklorini nazsrs almaq lazmdur. 9slinds Aga-
oglu da “Islam modaniyyati” ¢arcivesinde miisalman xalqlarinin Islamlqla
yanagl, imumilikds din, axlaq, ails, dovlat, ford, comiyyat va bu kimi masa-
lolorda forqli yol tutmalarimin asil kokiini agmaga cohd gostormisdir. Bunu
onun din, sxlaqa miinasibatds ortaya qoydugu miilahizalorden gériiritk
ki,o, eyni formada ford v ailoni do izah etmays ¢alismigdr.

Agaogluna gérs har hans: camiyyoatda ford o zaman cahil qalir ki,
buna sabab ya dini angaldir, ya da milli xiisusiyyatlarden tamamils mahrum
olmaqdir. Usagin bir ford kimi formalagmasinda dini vo milli bayramlarin,
milli va dini maktablarin miihiim rolu vardir; ancaq Islam Sarginds usaglar
asasan milli bayramlardan mehrumdurlar, dini bayramlar iss onlarda ortaq
monavi hayatin formalgamasina ¢ox da komoak etmir, balks do angal olur.
Moktablars galincs, son asrlords bunlar da iggoncs evlorina ¢evrilmigdir.
Demoli, milli v dini bayramlardan, diinyavi moktablorden va elmlordsn
yoxsun olan har hansi comiyyatds normal bir fordin formalsmasi miimkiin
deyildir. Agaogluna gora son asrlorde Osmanli hokumati fozilatin, xiisusilo

276



ds madoni fazilatin manbayini qurutmagq tigiin na lazimdirsa etmis, ayri-ayri
soxsiyyatlarin yliksalmasins, ailslorin qurulmasina angal olmuslar: “Dogru-
luga, madani casarats, haqqa, hagseverliys qarsi davamli bir harb elan et-
miglar. Dogrunu soylayan, haqq: sevan na bir hokumat adaminy, ns bir sairi,
no da bir yazar ve fikir adamini yagatmuglar. Caligaraq, saxsi dithasiyla yiik-
solmak istayanlor daima ozilmiglor. Qusacasy, fordi fozilotlorin hamisini ta

kokiindan qurutmaq tilin son deraca ¢aligilmigdir” 82

Islam $arqi xalglarinda bu masalads gox sey dayismaz olaraq qal-
dig1 tigiin, son asrlards oldugu kimi giiniimiizds da ssason maddah sairlarla
moaddah alimlar is bagindadirlar. Bagqa s6zls, indinin 6ziinds do miisslman
xalqlarinda fordin azadliglary, madani fazilstinin baslonmosi, inkisafi ¢ox
ciddi problem olaraq qalmaqdadir. Burada fordlorin boyiik coxu 6ziini di-
stinarak 6ziinii qorumagla, 6ziinii qurtarmagqla moasguldurlar. Agaoglunu
tabrinca desak, kélolik ruhu ils 6ziina inamsizhq garaitinds giinimizds do,
miisalman comiyyetlerinds asasen toplumun rifahi, adalatliliyi, haqqi nami-
no fordi gehramanhglar, tagabbiislor nadir hallarda ortaya ¢uxar: “Ciinki sox-
si tagabbiislar va gshramanliglarin qaynagi 6ziina giivandir. Oziina giiven
isa fordi ilhamlarin yiiksakliyi ve ictimai ¢evranin alverisli olmasiyla dogar.
Faqat fordlords eqoizm ns qadar dorin isa goxsi bacarigsizliq vo zillats ta-

hommiil ds o daracs genigdir” 82!

Onun fikrinca, yiiksok fordiyyat, sarbast saha tizorinda sarbast ¢a-
lismaq, sorbast ortaqliq ve sarbast raqabat asaslarina dayamir ki, bu asaslar
da Béyiik Fransiz Ingilab: tatbiq etmaya baslady, daha sonra Qarbds ails,
doévlat va comiyyoet tagkilatinin hamisi ondan ilham aldi: “O zamana qador
min tiirlii ailovi, ictimai, siyasi, idari zoncirlorls baglanmis olan fordlarin qa-
biliyyatlori, istedadlar1 vo qiymatlari bir sel kimi axmaga baglad1. Elm vo fon-
nin iralilomasi, gozal sanatlorin yitksalmasi, xartiqal sayilacaq icadlar vo kagt-
lor insanhq tarixinda he¢ bir zaman gérilmomis bir szomatls bir-birini qo-
valadi. Umumi sarvatin miqdari, xalqin niifuzu, saharlorin imar sagirlacaq
bir daracada yiiksaldi”.#* Sarbast raqabat sahasinds Qarbds insanlarin giic-
lorinin tarixds misli goriilmamis bir torzds inkisaf etdiyini yazan Agaogluna
gora bunun da sayssindas dogruluq, sadagat, sabat, nizam, dayanigma vo yar-
dimlagma, casarat, tagabbiis, icad fikri inkigaf etdi.

Qorb xalqlar inkigaf etdiyi bir dovrds $arqds, xtisusilo ds miisal-
man Sarqinda son 4-5 asrdo fordlor arasinda hesad, birlosmoma, yardimlas-
mama, giivonsizlik naticasinde tabistimiz, axlaqumiz, ruh halimiz pozulmus-
dur. Onun fikrincs, artiq biitiin bunlara son qoyulub hsyatimizin biitiin
olaylarini ¢agdas comiyyotlorin taqib etdiklori asaslara gors diizanlonmali-

820 Yeno orada, s.85
821 Yena orada, 5.86
822 Yeno orada.

277



dir. O, yazirdi: “Olmiis, iiriimiis, azilmis ford haglarin: taslim etmaliyik.
Ona yeni bir ruh agilamaliyiq. Bu iso yalmz ail, idara, siyasat miiessisalori-
mizi, bu haqlarn ger¢aklogdirs bilacak bir hala gatirmakle miimkiindiir. Qu-
ru formulalardan ibarat olan bir Anayasanin elani ilo is olmaz. Biitiin miias-
sisalorimizi ictimai, siyasi, iqtisadi tegkilatimizi yagadigimiz caga uygunlag-
dirmaliyiq. Bizdoaki ford yalmiz o zaman qurtulur vs 6ziinds gizlonmis olan
maddi vo moanavi dofinaleri 0 zaman meydana ¢ixarar”.#»* Onun fikrinco,
asas va ruh, yoni “ford yox, comiyyst var, haqq yox, vezifs var” prinsipi da-
yismolidir, ¢tinki fordsiz comiyyat diigiinmak, slsiz vo ayagsiz, bagsiz vo gov-
dasiz insan diigtinmakdir. “Artiq bizi ¢iiriitmiis olan bu kimi Sarq prinsipls-
rina son verarak atrafimiz1 saran miidhis hagiqotlori gérmali ve hayatimiz1
ona uygunlagdirmahyiq”deyon,®* Agaoglu onu da yazird: ki, har seydon av-
vol millat fardlari mancillik, eqoizm balalarindan qurtulmal, 6nca fords say-
g1 olmahdir.

Ailo maslalasing golincs, Agaogluna gors “ails, ford ilo comiyyat, to-
bistls insanliq, maddi hayatla manavi hayat arasinda atilan ilk asash korpii-
dir. Sosial hayatin ilk vo an davaml hiicrasi olmagla barabar, fordi hayatin
da an samimi, en miiqaddas bir ocagidir. Heyvani tomayiiliin an agiq bir
ornayi oldugu halda, insani vo monavi xassalorin da an yiiksak bir toplant:
yeridir”.#2Aila ils bagh bir neca nazariyya: 1) fordin comiyyatin icinda ari-
masi yolunda ails maneadir deyan comiyyatgilar (Platon, Furye va b.), 2)
ailoni miiqoddas hesab edarok comiyyatdon ayiran fordgilor (Prudonvab.),
3) onlarin arasinda orta yol tutan métadilgilor vardir. Ails masalesinde mé-
tadil mévqe tutan Agaogluna gors agirat daxilindas ailoys midaxilalor ¢ox
oldugu halda, milli dévlst halinda isa aile dar ¢ar¢iveds galir. Onun fikrinca,
an miitkammal ails tobii va ictimai amillari 6ziinds birlegdiran ailadir. Yani
ailo ham tabii istoklorin (anadangslma instinktlorin), ham da ictimai tale-
batlarin (qarsilqili hérmot, millats bagliliq va s.) biitiinliiytini ifads
etmoalidir.326

Coamiyyat mosalasins galdikds, Agaogluna gérs burada dinin mii-
hiim rolu vardir ki, miisalman xalqlarinda dini hayat ictimai baximdan ta-
mamils ¢6kmiigdiir; artiq ruhlarda va galblords yagamur, hoyacan oyatmur:
“Dini bu hala gatiran vo camelari bosaldan, yena din omrini diizanlomak id-
diasinda bulunaraq insanin ruh halindan tamamils xsbarsiz olanlardir.
Bunlar taqdir eds bilmirlor ki, insanlar1 bir araya ¢aken baghca amil ya dii-
stincadir va ya duygudur. Halbuki diisiincs ve duygu tamamils camedan qo-
vulmugdur. Xiitbs va veazlorimiz, yiiz illardon bari tokrarlanan ve xalqca dili
anlagilmayan bilmacslarden ibarst eyni nagaratdir. Xalqin menavi ve maddi

823 Yens orada, 5.90
824 Yenoa orada, .91
825 Yeno orada, .93
826 Yeno orada, 5.94-96

278



iztirab vo andigelorinin heg birisini tamin edacak mahiyyatds deyildir” 5

Onun fikrinca, comiyystin hayatinin qiivvetlanmasina sabab olan,
fikir v hiss axinlariyla fordlari birlagdiron falsafs ilo adabiyyat masalasinda
ds ciddi problemlor vardir. Agaoglu iddia edirdi ki, miisalman xalqlarinda
askidan adabiyyat disinda folsafa olmamus, yalniz tasarruf adobiyyatinda go-
riilmiigdiir (Agaoglunun bu fikirlari ils, tamamils razilagmaq miimkiin de-
yildir). Bels ki, fransizlar Volter, Didro, Monteskye, Russonun, almanlar
Kant, Hegel, Sellinqgin, ruslar Tolstoy, Dostoyevskinin, bolseviklor Mark-
sin, Engelsin falsofi nazariyyslorindon ilham aldqlar1 halda, Osmanh yalniz
tonzimat doévriinda Avropadak fikir corayanlarini taqib etmak yolu ils fal-
sofs ils ciddi maraqlanmigdir; ancaq burada da ugurlu bir folsafi corayanlar
ortaya ¢ixmamigdir®?® O, yazirdi: “Elmi miisssisalorin yoxlugu tiziinden,
bizda elm, texnika v dolaysi ils fikir va falsafi carayanlari v bu corayanlarin
dogurduglar: fikir hamrayliyi ve toplu hayacanlar olmamigdir. Fikir nazoriy-
yolorinin verdiklori hayacanlari, forahliklori biz bilmayirik. Bir kantizm, bir
hegelizm, bir pozitivizm, bir darvinizm miicadilalari strafinda qurulan fikir
ziimralori bizs tamamils yabangidir. Son zamanlarda ¢ox bilikli goriinmak
havasi ila vo havaskar sifati ilo Avropa siifrasindsn bir loxma olaraq aldig-
muz “folsafs” kalmasi va atdigimiz “filiosof” imzalar1 kendirbazhqdan bagqa
bir sey deyildir”.3*® Camiyyetin hayatinin qiivvatlonmosinds asas sababloar-
don biri kimi gordiiyii adsbiyyata gelincs, Agaogluna gore miisalman Sor-
ginda uzun middat “Xosrov vo Sirin”, “Leyli vo Moacnun”, “Sahnama”,
“Isgondarnama” kimi adobiyyatlar hékm siirmiisdiir. Yalniz Namiq Kama-
lin diinya gapindaki inqilabi ruhunu taqdir eden Agaoglu hesab edir ki, in-
diki tiirkgtilor monavi olaraq onun taqibgisi olsalar da, “Ttirkiin yiiz illordon
bari istibdad altinda azilmis ruhu, ziilm v cohalst i¢inds yuvarlanmig haya-
t1, kandins yol gostaracak, timid veracak, iman agilayacaq bir 6ndor ara-
ylr”.830

Agaoglunun dévlat anlayisina yanagmasina gora, dévlst ve héku-
moat bir-birindan forglendirilmalidir, ancaq Turk dovlstlarinds ¢ox vaxt bu-
na amol olunmamusg, Gstslik dovlatlor siilals adlari ilo adlanmigdir: “Dovlati
stilalo adi ils adlandirmagq, d6vlati siilaladan ibarat saymaqdir ki, bu teqdir-
ds, siilals yxilinca, ya ¢okiinca dovlatin do yxilmas: ¢6kmasi garakdir. Hal-
buki ger¢okde dovlsti quran, dovlstin asasli ve stirakli amili ve qurucusu
olan millat davam edor, yagayar”.#*'Onun fikrincs, sultan Mehmet Fateh-
dan sonra Osmanli d6vlati do onun ssasini tagkil edon, qurucusu olan Ana-
dolu tiirklerindan uzaqlagdig: ticiin sonralar ciddi problemlsr yagamig; Os-

827 Yeno orada, s.102
828 Yena orada, s.107
829 Yeno orada, s.105-106
830 Yeno orada, s.113
81 Yeno orada,s.118

279



manlinin qurucusu olan Anadolu tiirklerini bir kenara buraxib hokmdar ve

stilalodan yapismagla ciddi yanlighqlara yol vermislor. Agaogluna gora d6v-

Iat masalasinde Osmanl ilo miiqayisads “Iran”da masals daha ifrat hal al-

mus, dovlat dedikds yalimz hokmdar basa disilmugdiir: “Dovlate deyil,

hokmdarin gexsins bagliliq, Sarq qévmlori arasinda daima bir fazilat hesab
» 832

edilmigdir”.

Bu fikrin Sorq xalglari ad altinda tiirklors do samil edilmasi gisman
dogrudur. Ciinki, Tiirk xalglar1 asasan magvaratgi, hiiqugi, adalstli dovlat-
dan yana olub hékmdara deyil dovlata bagh olublar. Ttrklar daha ¢ox iran-
soylu va samisoylu xalqlarla qaynayib qarisdigdan sonra, bu kimi problem-
lorls tizlagiblar, tizloagsmaya davam edirlar. Bunu, har halda bildiyi ti¢iin Aga-
oglu daha sonra yazirdi ki, tarixmizds soxsa-hokmdara bagliliq qaydasi asas
prinsips ¢evrildikden sonra Tiirklor maselon, Osmanlinin timsalinda son
tic-dord asrda dovlati idarsetmadon uzaglagdirilmislar: “Ug yiiz ildon bari
saraya girmak imkanini tapan nasli-k6kii bilinmayen, dévlstin qurucu iin-
stirii ilo maddi vo manavi heg bir ilgisi olmayan ne¢o qadin va erkak, bu dov-
latin bagina ns qader miidhis folakatlor gatirmiglar. Milli tariximizds o qanlk
vo mudhis sokli veranlorin, homan yiizds doxsani, bu kimi Tirk olmayan-
lardur... Kasin olaraq deyils biler ki, Qanuni Sultan Siilleyman zamanindan
bari gohor imari, xalqin maddi ve manavi rifahinin artirilmasi yolunda bir tok
addim atilmamugdir. Oksins olaraq istar Salcuqglar zamaninda va istor Qanu-
niys qader edilmis olan imarin hamsi daracs-daraca yox edilmis vo nahayat,

Tiirk o xaraba kuliibasi v bitlik viicuduna qalmigdir” 833

Agaogluna gora tirklor arasinda hokumaot anlayisi da dovlet kimi,
6z avvalki qavramindan xeyli daracada sapmugdir. Bels ki, tiirklor do “Iran
onanalaring” aid ilahi hiiquq nazariyyasina uymus, yoni guya hokmdar quid-
rat v ixtiyarati dogrudan dogruya Yaradandan alir vo 6zii ds yari insan yari
tanriya gevrilir.3* Islamiyyatin bels bunu gabul etmadiyini, hékumatin qay-
nagini xalqda aradigini yazan Agaogluna gora xilafatds avvellor xalifoni xalq
se¢mis, onun da maddi olaraq comiyyet hiizurunda, menavi olaraq da Allah
hiizurunda cavabdehliyi olmugdur: “Faqat yaziq ki, islamin bu anlayis torzi
islamiyyatda ¢ox uzun davam eds bilmadi. Hagomat, cobr, ziilm va basqiya
aligmig olan Sarq, bu nazariyysys alisa bilmadi vo Miiaviys zamanindan bu
giina gadar yena o aski Iran nazariyyasi har torafde hakim oldu. Yalniz bu
kars Forri-Yazdan (Allahin hagamatinin timsal1) $ahriyarlar yerina Zillula-
hi-Azam (Allahin kélgasi), Miiayyad bin Tarafullah (Allah tarafinden yar-
dim géran), Kaim bin Omrullah (Allahin amri ilo hékm edan) sifatlori keg-
di. No edrilarso etsinlar onlara itast Allaha, peygambara itaat etmoakdir, on-
larin ziilm va fosadlarina, xayanat ve cinayatlorine qarst iisyan, ayaglanma,

832 Yeno orada, s.125
833 Yeno orada, s.127
834 Yeno orada, s.129

280



835

ixtilal kimi togebbiislor Allaha iisyan kimi sayilacaqdir”.

Siibhasiz, bu zehniyyst yalmz Orab Xilafati ilo mahdudlagmamus,
eyni zamanda orta ¢agda qurulan bir ¢ox Tiirk dovlatlorina, xiisusils ds Os-
manly, Sefovilar, Qacarlarin hakimiyystlorinin son dévrlarinds onlarin tize-
rinds dorin iz buraxmigdir. Agaoglunun tabrinca desak, bu “ilahi hiiquq
zohniyyati” o qadar dorin iz buraxmigdir ki, son dévrlards Osmanli ve Qa-
carlarda elan olunan mogrutiyyotlor belo maddi olaraq bir ¢ox azadlglar ver-
so da, manavi cahatdan ¢ox sey dayismomigdir.®*

9.Agaoglu “Ug madaniyyat” asarinde Tiirk madaniyyatinin inkisa-
f1, yoni din, axlaq, ford, ails, comiyyat, dovlat vo bagqa sahalords irali siirdii-
yu bir sira goriiglorinin davamu olaraq “Sarbast insanlar 6lkesinds” utopik
siyasi-falsafi asarini yazmugdir. Agaoglunu bu utopik ssari yazmaga macbur
edon iss din, axlaq, comiyyat, dovlat, hokumat, demokratiya vo bagqa saho-
larda Qarb 6lkalsrinin alds etdiyi nailiyystlorin miisslman-tiirk diinyasinda,
ilk névbada Tiirkiyads asasen, gercoklosmomoasi idi. Agaoglu 6zt bu asarini
galamse almasiny, satiralti manada bels izah edir: “Ttirk millati dahi rohbari-
nin (Atatiirkiin) tosvigi ile Cimhuriyyat kimi an kamil bir idara saklini ha-
gigata cevirmigdir. Faqat bu ¢ox inca, ¢ox zorif vo ona gora do ¢ox migkiil
olan dovlat iisuli-idarasinin inkigafi vo méhkemlenmasi ti¢iin Ciimhuriyyat
bizdan, yoni Tiirk millotinin fordlerinden bazi monavi xtisusiyyatlar talob
edir”. %7 Agaoglunun Tirk millatinin fordlorinds gormok istadiyi “bazi moa-
novi xiisusiyyetlor” vatendaglarin azad vo sarbast yagamalary, 6lksnin azad
vo demokratik gokilds idara olunmasi, maarif vo madaniyyat miiassisalari-
nin ¢oxaldilmasi ile bagh idi. Bunun {igiin da, insan maddi ve manavi anlam-
da nafsina hakim kesilmali, dogrulugu sevmali, haqigate doziimli olmaly,
heysiyyat sahibi kimi ¢ixig etmolidir.®*

Agaoglunun “Sarbast insanlar 6lkasi” Tiirk diinyagériisii asasinda
yeni bir Tiirk dévlatinin (Tiirkiyanin) ifadasinin xsyali bir varhgidir. Har
halda o, asarin girisindaca qohramaninin (yani 6ziiniin) dilinden tesadiifon
geyd etmirdi ki, millatinin ilk maskani Orta Asiyanin yiikssk yaylas: olub,
sonradan diinyamn d6rd bir yanina yayilmigdir: “Naslim asil, elim nacib,
qanim tomizdir. Yurdum avvalca Orta Asiyanin yiikssk yaylasi idi. Sonra
dasqin bir qanin homlalori ila scdadim $arqs, Qarbs, Simala va Canuba ya-
yilmuglar. Mamloskatlor basmuglar, dovlatlor qurmuslar, madeniyystlor mey-
dana gatirmiglor. Ulularimiz avvalca sads yasarlardy, xalqla oturub-durarlar-
di, qanuna baxarlardy, haqqa ve qurultaya itast edarlordi. El agalari, oba bo-
yiklori, tarxanlari haqq1 qorumaqdan, dogrunu séylomskdon, azgnlara

835 Yena orada, s.130

836 Yeno orada, s.131-132

87 Agaoglu Ohmoad. Secilmis asarlori. Baky, “Sorq-Qoarb”, 2007, 5.186
838 Yeno orada, s.188

281



haddini bildirmakdan va qoluzorluluga qars: ¢ixmaqdan ¢okinmoazlordi. Bu
hal davam etdikes elim qiidratli vo ellor arasinda hormatli idi. Amma sonra-
lar qanimiz qarigdy, kéls ellorin adst-snanalarine uyduq. Qurultay dagildy,
ganun pozuldu ve zorakiliq galabs ¢aldi. Hokmi rovan millatim kols oldu.

O zamandan ocagimiz séndi, adumiz-sanimiz batdi”.8%

Agaoglunun xayali Ttirk dovlstinds, ancaq ger¢ak olaraq isa Tiir-
kiyada gormok istadiyi “Umumi asaslar” asagidakilar idi: “1. Azadlq yiiksok
bir vergidir. Azad ola bilmak ti¢iin ¢ox nacib olmaq lazimdur. Fikir tomizliyi,
s6z tamizliyi vo harakat tomizliyi azadligin asaslaridir. 2. Oziinii ala ala bil-
moyanlor azad ola bilmazlor. 3. S6z sadaliyi va yasayis sadaloyi azadligin

asaslaridir” 340

Stibhasiz, Agaoglu Qarb modaniyyatini vo demokratiyasini had-
dan artiq ideallagdirmagqla yanlighga yol verirdi. Bu baximdan Atattirk onun
Qorb madaniyystina meyilliyin qobul etse da, ifratc: liberalist baxislar ila
bozi hallarda razilasmird1. Halbuki Atatiirkiin 6zt da kifayst qodar inqilabi
doyisikliklori ils tarixa diigmiisdiir. Bu menada 9.Agaoglu Tiirkiyads yaga-
digr dévrde M.9.Rasulzadanin tobrinca desak, tirk milliyyatgiliyinin, ka-
malizmin (atatiirkgiilityiin) ve Tiirkiyadaki liberalizmin éndarlorindan biri
olmusdur. 3

O, “Dévlat va ford” ssarinds isa daha ¢ox Tiirk ingilabs ils digor
ingilablar (fransiz ingilaby, rus inqilaby, ingilis inqilaby, alman ingilabi va b.)
arasindaki oxsarhiqlart vo forgliliklori gostormak olmusdur. Agaoglu
gostorirdi ki, Ttrk iniglabi Avropadak: ictimai inqilablarin mahiyysti ilo
baglt ola bilor: “Neca ki, Avropa vo Amerikada qurtulus micadilssinin
hodafi muasir kapitalist dovlatlorini dugmus olduglar tezadlardan ve bu
tozadlarin ortaya qoydugu sinif miicadilalorinden qorumagqdir, 6ylo do
bizim ingilabimizin bagilica hadefi Tirk comiyystini gorsk sermaye
tohokkumundon ve gorak bu tohskkumun dogura bilocayi sinif
tozadlarindan indiden qorumaq olmahdir” 3+

Onun fikrinca, dovlet ve fords miinasibatde kommunizmls
liberalizmin miiqayisssinds daha ¢ox dstinlitk liberal tssantidciliys
verilmalidir. Ciinki kommunistvari tesantdgiliikls miiqayisads liberal
tosaniidgilik tofokkiirs, elmi idraka asaslanir. Agaoglu yazirdi: “Miitokamil
comiyyotlords iso tesanud biloks is bolumu ssasi tizerine mustaniddir.
Burada tesanud dsrunidir, kimysvidir. Burada ford ehraz etmis oldugu
hiirriyystlor sayasinds qabiliyystlari tigiin serbast covlangah bulur vo bu

89 Yeno orada.

840 Yens orada, s.189

84! Resulzade M.E.Hatiralar ve Kafkasya. Istanbul, 2011,5.177

842 Agaoglu Ohmad. Dovlat va ford // Yaqublu Nasiman. Susa ziyalilari: unudulmug irs. Bak,
AVE Print, 2022, .18

282



qabiliyyatlor getdikca inkisaf edarak, nohayat, ixtisas doracasina varir v bu
suratlo fordlor adoton yekdigorinin mutommimi olurlar. Har kes
gongusunun masaisine moéhtac oldugunu hiss ve idrak eder va biitiin
camiyyat fordlari arasinda bu mutaqabil ehtiyac vo marbutiyyat dolays: ilo
bir zancirloma gabokasi qurulmus olur ki, birisinin masaisine varid olan har
hanki bir tesovvus va pozuqluq darhal digerlori Gizorina oks edar vo
ctimlasini rahatsiz qilar. Vo bu ictimai rahatsizliq, pozugluga meydan veran
sabab qaldirlmadiqca davam edor. Masalan, forz ediniz ki, bir gshards hor
hanki bir sabab dolayisile skmakgilorin masaisinds durgunluq hasil oluyor
vo bunlar igliyamaz oluyorlar. Bitiin sohor xalqinda hisula golocak
rahatsizligin v aksulomolin doracasini qolayligla (asan) tasavvur edarsiniz.
Qsbilads iss béyla bir hal vuqua gelmaz. Ciinki orada ig bélumu ibtidai bir
haldadir. Hor ailo kendi okmoayini kendisi bisirir, binasnileyh bunlardan
birisins ariz olan illat digarlarins oks etmaz. Digarlorini rahatsiz qimaz. Yoni
burada fordlori bir-birins baglayan daruni vo biinyavi marbutiyyst honiiz
hiisuls gelmamigdir. Camaat yukssldikes vs hiirriyyat sayasinda is bolumu
artdigca bu marbutiyystin (baglilig) koklari har torafo dal-budaq salar vo
fordlori bir-birine quilmaz hoyati olagalors baglar. Biitin bu
mugahidslerdan ¢ixarilacaq natics budur: ford inkisaf etdikca, yoni ford
hiirriyyetlorini slina alaraq masaida tensvvu etdikea fordleri yekdigoarine
baglayan iplorin adadi ¢oxalir va bu adad nisbotindo comiyyst arasinda
tasaniid va vahdat toassiis edor. Ista bunun tigiindiir ki, asas va istinadgahi
fordi hiirriyyat olan demokrasinin qalabasils har yerds vo hor miihitds milli
vohdat corsyanlarinin  bagladigini  miigahide edirik. Mdiasir milli
qrupmanlar1 vo muasir milliyyat carayanlan sirf demokrasinin mahsuludur.
Nasil ki, demokrasinin galobasinden svvsl tarixds milli carsyanlara tasaduf
olunmuyor, 6yle do qayst tebii vo mantiqi olaraq demokrasiyi inkar edan
mazhablarin disturlarindan baghicas: milliyyati inkar vo “Diinya vatanim vo

bageriyyst millatim” siiarindan ibaratdir” 34

Agaoglu hesab edir ki, avvallor $orqds dévlat va ford miinasibatlori
daha yaxs1 tonzimlondiyi hallarda, son asrlorde Qarbde bu masals 6z
miisbat hallini tapmaga baglamigdir. O, yazirdr: “Bir zamanlar galmis ki, iki
gits uzerinds tamamoan mokus axintilar htsula golmigdir. Sorqde ford
bogulmus, Qarbds agilmug, bir tarafde getdikcs azginlagan istibdadin tezyiqi
altinda ford sxigdirilmis, zeiflatdirilmis, cihizlagdirilmig vo nahayet, kendinin
dar ve bogucu quu i¢inde soxugdurulmugdur. Qorbde ise istibdadin
getdikea zoaiflamasi sayasinda ford tadricon hiirriyystlorini sline almig veo
miitamadiyan agilaraq yagsamagq ve ¢alismaq z6vqunu duymugdur. Naticads
bogulmus vo kandi quni i¢ina girmis zaif ve ciliz fordloardsn miirokkeb $arq
camaatlar1 da bogulmuglar, zeiflomiglardir. Oksi de olaraq miitomadiyen

843 Yeno orada, s.23-25
283



qtivvatlegen fordlarden mirakkeb Qarb camaatlari qiivvatlogmiglordi”. 8+

Onun fikrincs, Qarbda fordi caligmasina dogru yiirtiyan miitaraqqi
corayanlar davam edarkan $arqds camaatlari kondi allorins Allah tarafinden
verilmis bir siirii kimi taloqqi edan gohhar ve cabbar miistebidlor fordlori
azdikes azdiler, o gadar ki, ruhlardan yagamaq zovqiini bels silorak 6lium va
odomi bir ideal halina gotirdilor: “Boyla bir ideal basloysn fordlards
mirokkeb bir camaata dayanma, agilma ve yiksalmoa qiidrati qalirmi?
Sorgin mahkumiyyati bu siiratls dogrudan-dogruya fordin azilmasinin
fords sarbast diigiinmak, sarbast harakst etmak imkani verilmamasinin
naticasidir. Tirk ingilabi Sorgin bu elm voziyyatine ¢ars olmaq uzra
yapilmigdir. Onun son dilayi fordlari yenidan har hanki bir qiivvetin asiri
deyil, har tohokkiimdan qurtarmaqdir. Vo bunun da bariz vo musbat dolili
bu ingilabin qurmusg oldugu dévlat soklils tagkilati-asasiyye qanunudur.

Yeni Tiirk dovlstinin asas tamollori secki tizorina, yoni fordlorin
sorbast raylarinin izhan tizerine qurulmugdur. Fordlor mabuslart segarlor,
moabuslar Raisi-camhuru, Roisi-cumhur Bas vokili, Bas veokil Vakillor
heystini vo butun bunlar bir-birlerini miraqibs edarlor. Eyni zamanda,
togkilati-asasiyys qanunu Tiirk vetandagina 31 maddalik bir taqum asasi-
hiiququ tomin etmisdir ki, yekunu tiirklorin hiiqugi-ammasi namim dagr.
Bu hiiquq dovlstin dayandigi ve qaldirilmas: vo doyisdirilmasi, biigiinki
dovlet sokli dururken, cayiz olmayan osaslardir. Ists bu osaslardir ki,
ingilabin bagbuguna Tiirk koyliistintin ofandi oldugunu aloma elanini talqin
etmigdir. Kadrogular Tirk inqilabinin ideolojisini qurmagq istorkan miisbat
zamin olmagq iizrs bu ssaslar tadqiq edacoklordi. Faqat bu torz onlarin igina
golmoaz. Cinki bu metodla harokat etmis olsalardy, inqgilabimizin fordi vo
ford vasitasile fordlorden miirakkab camaati qurtarmaga maruf oldugu, yoni
tam vo samil bir demokrasi sistemini iltizam eylomig bulundugu naticasine
varmaq macburiyystinde qalacaglardi. Halbuki onlarin apriori (avval)
iltizam etdiklari maqsad obyektiv bir haqiqats varmagq deyil, subyektiv bir
fikriirali surmakdir. Bu fikir miifrit (haddan artiq) dovlatgilik isuludur...” 34

Bizco, Agaoglunun “Moan kimem?” etik-folsafi asari ds, ideya toka-
miilii baximindan “Ug madaniyyat”, “Sarbast insanlar élkasinda”, “Dovlat
vo ford” traktatlarinin davamudir. Burada o, daha ¢ox insan problemi vo ox-
laq folsafosine toxunsa da, yena do masaloni Qoarb ve Sarq comiyyetlorini
miiqayisa soklinds qoymus va izah etmoyas ¢aligmigdir. Osardas baglica qaye-
ni insanin “ikilogmasi”, gah xeyir, gah da gor obrazinda ¢ixis etmasinin so-
bablari tagkil edir. Miusllifs gors, agla qara, giindiizls gecs arasindaki benze-
yis insanin I¢ils Célii arasindaki banzayisden daha coxdir. O, yazirdi: “Za-
hirim batinima asabi ve kiiskiindiir, batinim zahirims lonat oxuyur! Demoak,

844 Yeno orada, s.27
845 Yeno orada, 5.28-29

284



moan, monim moanliyim bu imis, bu yan-yana golmoyon, bir-birini inkar
edon, bir-birindon iyranan tazadlar imis, elomi? O halda man qoribs, na aca-
ib yanidilsam. 9caba, siz do mi belosiniz, o birilar ds belodirlormi?”.#4¢

Agaoglu yazirdi ki, insanin s6z alomi ils is alomi, tasavviirdaki foa-
liyyatls haqigqi foaliyyot arasinda gox darin forglor olur, onlar nainki bir-biri-
no banzayir, hatta bir-birini inkar edirlar. Kanardan baxanlar iss bels adam-
lar1 “dayisken”, “qeyri-sabit” adlandirirlar. Halbuki burada giinahkar insan
deyil, biitiin bunlar onun I¢ils Célii arasindaki tazaddan irsli galir. Agaog-
lunun fikrinca, aslinds burada problem insanin I¢i ilo bagh deyil, ciinki in-
sanin I¢i xeyira xidmat edir. O, yazirdi: “Dogrusunu sdylomak lazim galss,
manim Igim gox yaxs: tabiatli, xos niyyatli, yaxsiliq sevan, bagqalari iigiin xe-
yir istayon, gehramanhiga asiq, sodaqats, dogruluga moftun bir varhqdir; elo
buna goradir ki, man danigiq ve tasavviir alominds gahramanhqdan, dogru-
lugdan, sadaqatdan, vetondaglara yaxsiliq elomakdon hararatls, hayacanla

s0z agir, yaziram vo sizi inandirram ki, bunlar1 edarkon ¢ox somimiyom” .34

Ona gora agar problem insanin I¢ diinyast ils bagh deyilss, demali
onu insanin Colinds axtarmaq lazimdir. Cuinki insan sézden horaksts,
amalo kecandas I¢i onu tork edir vo yerini Céliina verir. Agaoglu yazirdy: “O
(insanin Colii) isa yerins va garaitine uygun diisiiniilmiis vo hesablanmig
harakatlor etdiyindon moni do arxasinda siiriiklayir. Vo baxirsan ki, soharca-
g1 sleyhine danigidigim i giinortadan sonra boyiik bir imanla hayata kegir-
mokdayom. Imani maxsusi olaraq nazars carpidiriram. Ciinki hagigaten

Colim bels voziyystlards tam bir mémin olmag: da bacarir”.343

Insanin I¢ils Colii arasindak: biitiin tazadlarin birca qaynag var —
Eqoizm! O yazir: “Coliimiin an canli saciyyasi 6ziinii istamakdir, 6z nafsini
vo faydasim hor seydon ustiin tutmaqdir. Osas bala budur, digar tozadlar
bundan dogur”.#* Yoxsa, insanin I¢i ¢ox yiiksak, nacib, asil insani duygular-
la doludur; insaniyyat, haqq, Vatan vs vatendag ugrunda mal va nafs fada-
karlig onun an cox sevdiyi seylordir. Bir sézls, insan I¢inda qiivvetli bir alt-
ruizm, yani bagqalarinin yaxgiligi ugrunda 6ztinii qurbanverms egqi vardur.
Ancaq insanin I¢i na qador altruistdirss, C6lii da bir o gadar eqoistdir.

Insanin Igiils Colii arasindaki bu tozadlari aragdiran Agaogluya gé-
ra eqoizm va altruizm insanda sonradan amoalogalma xtisusiyystlar deyil,
bunlar bioloji, yoni lap azaldon varligla baraber dogulan amillor imig. Hatta
bu xiisusiyyatlor heyvanlarda da var. O, yazirdi: “Xiilass, canli kainat bu iki
asas tizarinds bargarar olmugdur. Lakin varliglar tekamiil etdikcs altruizm
xiisusiyyati eqoizm {izerinda galabs ¢alir. Hatta heyvan novlari yiiksaldikes,

846 Agaoglu Ohmad. Secilmis asarlari. Baky, “Sorg-Qarb”, 2007, 5.50
847 Yeno orada, s.50

848 Yens orada.

849 Yeno orada, .51

285



bunun miiqabilinds fodakarliq ve beraberlik kimi altruizm slamatlori da
quivvatlanmisdir. Sksins, altruizm xiisusiyyati az olan heyvan novlori isa do-
»? 850

yisilmokdadir”.

O geyd edir ki, bu iki amills bagli instinkt harakat eden heyvanlar-
dan forqli olaraq, stturlu insanlar tacriibslorindan, miisahidslerindon natica
¢ixarmag etibarils 6zlorinds altruizmi inkigaf etdirmoaya ¢alisirlar. Ancaq be-
zi millatlar, xiisusilo Qarb comiyyatlori altruizm instinktini inkisaf etdirdik-
lori halda, Sarq xalglar1 eqoizma yuvarlanmigdir. Bels ki, Sorqda bir goxs mil-
yonlarin arasinda yagadig: halda heg kas ona digqat yetirmir, tokbagina bu-
raxilir: “Xostoloari, aclary, evsizlori heg kas diigiinmiir, vecina almur. Halo yox-
sul va igsiz yaghlarin qaygisina qalmag, slillorin fikrini ¢okmoak kimsanin ag-
lina galmir. Qarbda isa belo deyil. Har kasin hagqinda diistinilir vs natice-
da unudulan bir kimsa qalmur. Qarb comiyyati biitiin bunlar vetondaglari-
nun izzati-nafslorini incidon vo tohqir edon marhamot saklinds deyil, onlarin
qarsisinda bir borc va vazifs kimi yerinoa yetirir” 35! Agaogluna gors eqoizm-
Is altruizm arasindaki miivazinatin Qorbda altruizmin, Serqds iss eqoizmin
xeyrina bu qadar pozulmasinin sabablari 1) Aila va ailods qadinin vaziyyati;
2) Maktab va adabiyyatin tasiri; 3) Cox uzun siiran anarxist istibdadin tasiri
vo sairdir.

Agaoglu Tiirk madaniyystinin, adsbiyyatinin, demokratiyasinin
inkigafi ilo yanagi, bazi asarlorinds Tiirk xalqlarinin gadim inanclari, adat-
onanoalori ilo bagh fikirlorini bolismiisdiir. Masalon, 9.Agaoglu biitin tiirk-
larin an qadim dini-falsafi talimi kimi zardistiliyi deyil, samanizm va tanri-
cithigr gormisdir. “Tanr daginda” hekays-moaqalssinds 9.Agaoglu qadim
tiirklarin, o cimloden Azarbaycan tiirklorinin samangi ve tanrigt inanclarin-
dan bohs etmigdir. Onun fikrina gors, Samanlar $ami Qaraqumlu Goygo
hom do Tanr1 qulu, Tanr elgisi idi.35* 9.Agaoglu bu hekayasinds gostormo-
yo caligir ki, Saman insan1 Tanr1 ile qovusduran bir mabud, Tanriya aparan
yolun baladgisidir: “Oziimii Tanr1 daginin topasinda, Saman: 8ndo, 8ziimii
arxada yeriyon gordiim. Dagin tapasi genis vo uzun bir meydandi. Minlarca
insanlar toplanmigdi. Digqat etdim: samanlar va gamanlara qosulmug ma-
nim kimi Tanr agiglori idi! Har elin samanlar: bagda Samanlar Samani ol-
maq tizra ayri bir sof tagkil edirdi. Odur, sar1 rangli tugun altinda Cungqariya
samanlari, bax qirmuzi rongli tugun yaninda Qurgiz samanlary, o biri torafds
goy rangli Orxon gamanlari, daha o biri yanda yagil rangli Qasqar samanlari,
onlarin sol tarafinde Qobi samanlary, sag torofds ponba rangli Altay saman-
lar1! Bu da bizim qara rongli Qaraqum samanlar1”.8%3

850 Yens orada, .54
85! Yeno orada, s.54
852 Yeno orada, s.78
853 Yeno orada, 5.85

286



Agaoglu birmanal: sokilds zardiistiliyi ise Iran madeniyyatina aid
etmisdir. O, “Iran va ingilab1” asarinda yazird1 ki, Zardiistiin “Zond Aves-
ta”s1 istisna olmagqla Iran madaniyysti asasan, tiirk hakimiyyatlori dovriinda
inkisaf etmisdir: “Ondan avvalki dévrlords Iranin vermis oldugu yegana
asar Zardiistin “Zand Avesta”st ils pahlavi lisanindaky, ikinci daracsli dini

» 854

mahiyyoatli yazilardir”.

Onun oxlagi-falsofi goriislori asasan tokamil prosesi zomininda
formalagsa da, ancaq bazi hallarda sigrayislar da 6ziinii biiruzs vermisdir.
Hor halda gonc Agaoglu ilo zamanla miidriklogen yash Agaoglunun dini
moazhabgi, dini, milli qorb¢i, insani anlamda axlaq masalolarine
yanagmasinda ziddiyyatler do 6z oksini tapmigdir. Bundan irali gelarak
tadgiqatgilar (Sahnazar Hiiseynov,s Rafail Ohmadli*sé va b.) Agaoglunu
kosmoplolit vetenparver adlandirmiglar. Har halda Agaoglunun
diinyagorsiindaki axlagi-folsofi mosalelor birmenali olmasa da, ancaq asas
niive kimi ¢agdas ruhlu Tiirk-Islam axlaqinin 8ziinii qoruyub saxlamasini
diistiniirik.%”

Notica. Belalikls, Agaoglu haqqinda fikirlorimizi yekunlagdiraraq
deya bilarik ki, onun “islam millatgiliyi” tolimi XX asrin avvellorindos an ak-
tual nazariyyslerdan biri olmugdur. Siyasi tiirk¢iilityiin banilerinden Y. Ak-
cura qeyd edirdiki, Azarbaycan tirk¢iiliiytini oyanmaga, stiurlanmaga, mil-
li va insani haglarini miidafis etmays davat edon Ohmad bayin bu nazariy-
yasi rus hokumati tarafindan tahliiksli va zararli sayilmigdir.®5® O.F.Neman-
zadaya gora isa Agaoglu bu teorisi ilo indiys qadar pards arxasinda qalan bir
¢ox kegmis islam adet-ananalsrimizi, madaniyystimizi, elaco do xilas yolu-
muzu gostormisdir.® M.9. Rasulzadonin da tabrince desak, 1900-cu illor-
do millstgiliyimiz asasan, islameiliq tizerinds qurulmugdu vo onun da bagh-
caideoloqu 9.Agaoglu idi.

ohmoad bay Agaoglu islam¢iliq ideyasindan timidini kosdikden
sonra daha ¢cox Qarb madoniyyati asasinda Tiirk-Islam diinyasinun dirgali-
sina inanmigdir. “Ug madaniyyat” asarinds qarbyilik ideyasini genis sakilds
izah edon Agaoglunun bu ideyaya miinasibstds haddan artiq ifrata varmasi
distincasindayik. Hor halda, Qarb madaniyystini idellagdirmagla bir gedar
ifrata varan 9.Agaoglunun ¢ox ke¢gmadan, bu masalods bir qodar daha ehti-
yatli mévqe tutmasina inaniriq.

85+ Yeno orada, s.125
85 Hiiseynov Sahnazer.9hmoad bay Agaoglunun diinyagoriisii. Baki, 1998, s.24
85 9hmadli Rafail. Azarbaycan milli-demokratik dévlatgilik mafkurasi: tiirkgiilitk, miasirlik,
islam¢ihq. “Elm” nagriyyaty, Baki, 2007, 5.157
857 Jlokborli Faiq. Azarbaycan Tiirk falsafi v ictimai fikir tarixi (XIX-XX astlor). Ug cildda,
11 cild (Birinci kitab). Baki, “Elm va tahsil”, 2023, 5.295
88 Akgura Yusif. Tiirkgiiliyiin tarixi. Baki, Qanun, 2010,s.228
859 Nemanzads Omar Faiq. Secilmis asarlori. Baky, “Sarq-Qarb”, 2006, 5.36-37
287



9.Agaoglunun yaradicihginda islamgihq, qarbgilik ideyalari ilo ba-
rabor Tirk diinyagorisii do mithiim yer tutmugdur. Agaoglu Tiirk made-
niyyatinin inkisafi ilo yanagi, bazi asarlarinds Tiirk xalqlarmnin falsafi tofok-
kiiris, Turk diinyagorisi ilo bagh fikirlorini béligmiisdiir. Bizca, Agaoglu-
nun islame¢ihq va garbgilik ideyalarindan sonra Tiirk folsafosina, Tiirk diin-
yagorisiine iz tutmas: tosadiifi olmamigdir. Agaoglu ford ve comiyyatlo
bagh basladiyi timidlerinin dogrulmasi yolunda Tirk falsefasinin, Tiirk
diinyagériisiiniin shamiyyatini ds hiss etmisdir. Xiisusils da, onun Trirk fal-
sofasini asason zardiistlikdan, qisman do islamciliqdan farglandirib daha
cox Tanriciliq izarine koklomasi bunun bariz 6rnayidir.

Istifads olunmus adabiyyat

Agaoglu Ohmad bay. Ug madaniyyat. Baki: Miitarcim, 2006
Agaoglu Ohmoad. Se¢ilmis asarlari. Baky, “Sarq-Qoarb”, 2007
Agaoglu Ohmoad bay. Man kimam? Baki, Miitarcim, 2019
Agaoglu Ohmad. Qafqazda milli massls. Baky, Miitarcim, 2019
Agaoglu Ohmad. Bas ziyalilarimuz hardadir? Baky, “Qanun”, 2019

Agaoglu 9. Millat vo millatgilik.“Toraqqi” qoz.,1909, 22, 26 yanvar
Ne16, Ne19

Agaoglu O.Materializmin tantanasi vo asassizlifi.“Kaspi” qoz., Ne3,
4 yanvar 1908

Agaoglu 9. Ittihadi-islam va panislamizm masalasi // “Irsad” qoz.,
10 aprel 1906-c1 il, Ne86

Agaoglu Shmoad. Sozlor, sozlor. // Azsrbaycan publisistikasi
antologiyasi. Baky, “Sarq-Qarb”, 2007

Agaoglu Ohmod. Islama gora va islamda qadin // “Madaniyyat
diinyas1” - elmi-nazari macmus, 12 buraxilis, Baki, 2006

Agaoglu Ohmad. Peterburq sayahstimdan na natics ¢ixardim? //
Hiseynov Sirmammoad. Matbu irsimizdan sahifolor. Baky, “Canlibel” NPM,
2007

Agaoglu A. Tiirk alemi. Islamiyet ve tiirkliik//Istanbul, “Tiirk
yurdu”, 1912, Ne7

Agaoglu A. “Untermenshentum” - “Diiniilbager”. “Akin”, say1 33,
30 haziran 1933

Agaoglu A. “Kamalizm ve Hitlerizm. “Akin”, say1 51, 18 temmuz
1933

Agaoglu Ohmoad. Dévlat vo ford // Yaqublu Nosiman. Susa
288



ziyahlari: unudulmus irs. Baki, AVE Print, 2022
Araites A. [Tanucaamusym, ero xapaxrep u Harpasaenue. “Kacmuit”
ras., 1900 rr. 14 armpea Ne81, 22 anpea N2873

Araiies A. ITorosxxenuite MycyamaHckux Hapopos // “Kacrmit”,
1903 rr. 14 Hoitabp N0246, 21 Hoitabp Ne251, 29 Hortabp Ne256, 10 pexabp
Ne264, 13 aexabp Ne267, 17 aexabp Ne272

Akgura Yusif. Tiirkgtiltytin tarixi. Baki, Qanun, 2010

Azorbaycan Xalq Ciimhuriyysti (1918-1920). Parlament
(stenografik hesabatlar). I cild. Baki, “Azarbaycan”nasriyyati, 1998

Balayev Aydin. Mommod Omin Rosulzade (1884-1955). Baky,
“Crraq” nagr., 2011

Alakboarli Faiq. Azarbaycan Tiirk folsafi ve ictimai fikir tarixi (XIX-
XX asrlor). Ug cildda, II cild (Birinci kitab). Baki, “Elm va tohsil”, 2023,
800 s. (Tamamlanmus va alavalarla yenidan islonilmis ikinci nagri)

Olokbarli Faiq. 9hmad bay Agaoglunun dini-siyasi vo miasirlik
goriglori // Ohmad bay Agaoglunun anadan olmasinini 150 illiyins hasr
olunmus Beynaslxalq Simpozium. AMEA Milli Tarix Muzeyi. 02-03 oktyabr
2019-cu il. Baky, Elm vo Toshsil, 2019, 5.126-142

Olokborli Faiq. Ohmad bay Agaoglu ve “Difai”: ermoni
terrorizmine garsi milli $zntimiidafis harakat: // “Qafqazda terror”. AMEA
Qafqaz Institutu. 28-29 noyabr 2019, s. 49- 50

Olakborli Faiq. Odhmoad boy Agaoglunun dinyagdriisinds oxlaqi-
falsafi problemloar vo onlarin hall yollar1 // “Ohmad bay Agaoglu ve Tiirk
diinyast” beynalxalq elmi konfransin MATERIALLARL Baki, “Elm va
tohsil”, 2025, sah. 86-102

Ohmoadli Rafail. Azorbaycan milli-demokratik  dévlatgilik
mofkurasi: tirkgiiliik, mitasirlik, islam¢iliq. “Elm” nagriyyati, Baky, 2007

Ohmad boy Agayevin Noriman Norimanova moktubu //
Hiiseynov . Matbu irsimizdan sshifaler. Baky, “Canlibel” NPM, 2007

Hiseynov $ahnozor. Ohmad bey Agaoglunun diinyagorisi.
Baky, 1998

Quliyev Vilayat. Ons6z // Agaoglu Ohmad. Seilmis asarlari. Baks,
“Sorq-Qarb”, 2007

Resulzade M.E.Hatiralar ve Kafkasya. Istanbul, 2011

Moammadzads Mirzsbala. Milli Azsrbaycan harakati. Baky, Nicat,
1992

Mirshmadov 9ziz. 9hmad bay Agaoglu. Baky, “Orgiinas”, 2014
Mustafayev Qadim. XX asrin avvallorinde Azorbaycanda islam

289



ideologiyasi vo onun tangidi. Baki, Maarif, 1973
Nemanzads Omor Faiq. Segilmis asarlori. Baky, “Sarq-Qarb”, 2006

Rasulzads M.O. 1stiqlal mofkurasi vo gonclik// “Azadlq” qoz,,
1990, 31 dekabr

Roasulzade M.9. Isarlari. Beg cildds, 111 cild, Baki: “Elm”, 2012

Caaroxobckuit  T.  Pycckuii A3ep6aﬁamau. 1905-1920 2.,
«Xazap>, 1990, Ne 1.

290



